### GOVERNMENT OF INDIA

# ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 30969 CALL No. 294-1/old

D.G.A. 79.

30969 Religion des Voda H- aldenberg Berlin 1894. 269.8 Literary Rest No



21-4-02. Page



Verlag von Wilhelm Hertz (Bosser, che Buchhandhing) in Berlin.

# Hermann Oldenberg,

Die Hymnen des Rigveda. Band I. Matrische und textgeschichtliche Prolegomena. gr. 8°. X u. 545 S. 1888. geb. 14 M.; geb. 16 M.

Buddha. Sein Leben, seine Lebre, seine Gemeinde. Zweite Auflage. gr. 80. XII n. 420 S. 1896; geh. 9 M.; geb. 10 M. 50 Pr.



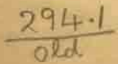
# RELIGION DES VEDA.

New Delh

HERMANN OLDENBERG.

30909



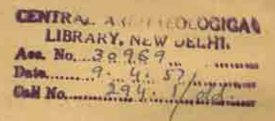






#### BERLIN.

VERLAG VON WILHELM HERTZ. CHESSIESCES DECHEARCEDIGS 1894.



to indisolve Worten ist r was each j see such anazosprochem r ist romalization  $x_i$  a lat stone sub-abunish.

# Vorbemerkung.

Ein Verauch die vedische Religion darzustellen kann natürlich nicht anders als sich auch mit der Mythologie des Veda beschäftigen. Der Verfasser hat hierbei eine scharfe Grenze, die alle Materialien und Fragen von nur mythologischer Bedeutung ausgeschlossen hätte, weder ziehen können noch wollen. Unbrigens sind von den vedischen Mythen im Wesentlichen allein die hervortretendsten berücksichtigt worden; bei den übrigen pflegen von der Erzählung nur so durftige Fragmente vorzuliegen und ist jeder Versuch einer Erklärung so hoffmungsdos, dass es richtig sehien sie von einer Darstellung wie der hier unternommenen auszuschliessen.

Kiel, im August 1894.





# lnha-lt.

| EINLEITUNG.                                                                                                                                                                                                                         |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Die Quellen.                                                                                                                                                                                                                        | Sellie   |
| Das alte Indien und der Rgyeda  Der affinitische Volkscharmster S. L. Character der zu- vedischan Possie S. 3. Jüngero Theile des Bgyeda S. 7.  Der Egweda als valigionagoschichtliche Quelle S. 9.                                 | 1-31     |
| Der Yajurveda ;<br>Sacrificale Zantersprüche S. 14.                                                                                                                                                                                 | 14-16    |
| Der Atharvaveda Inhalt des Atharraveda S. 17. Priesterlicher Character S. 18. Der Atharvaveda als Quelle für das Zauberweses S. 19. Die Götter und Mythen im Atharvaveda S. 20.                                                     | 17-22    |
| Die jüngere vedische und die ansservedische Literatur .<br>Brühmung und Sutras S. 22. Geschichtliches und Er-<br>zählungen S. 25.                                                                                                   | 22-20    |
| Veda und Avesta von Suiton der Sprache S. 26. Von Setten<br>des Intuits, Götter und Bittail S. 28.                                                                                                                                  | 26 - 103 |
| Indogermanische und allgemeine Religionsvergleichung ; Die Imfogermanischen Götter und Mythan S. 33. Geber- gebruiten des indogermanischen Gebiers S. 37.                                                                           | 33-35    |
| ERSTER ABSCHNITT.                                                                                                                                                                                                                   |          |
| Die vedischen Götter und Dämonen<br>im Allgemeinen.                                                                                                                                                                                 |          |
| Die Götter und Dämonen in ihrem Verhältniss zur Natur                                                                                                                                                                               |          |
| und den übrigen Substraten der mythischen Con-<br>ception  Natargouthelten und Anthropomorphismus S. 33. Agni und<br>der Frace S. 43. Verdinklungen und Neuhäbnungen S. 48.<br>Naturmythan, Anthropolige Elements der Mythen S. 58. | 89-02    |

| VI MINISTER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 2 57 Thursday                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 44.614  |
| Dis kleinen Dümemer, Sentenweren S. 57: Jüngere Götter-<br>typen S. 63: Savitar S. 64: Bybaspatt S. 66: Götter and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| Thiore S. 68. Thiorenshrung S. 68. Thiorforming Dinnerson                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| und Glatter S. 71. There als Besite der Getter S. 74.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| Thierferische S. 76. Mensek and Thier S. 84. Totomismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| S. St. Leblase Symbols der Götter S. 87.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 99,470  |
| Die Vielheit der Götter<br>Göttersolauren und Götterpaare S. 102. Imim oder Varans                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2000000 |
| ills höchster Gott S. 94. Vormeching der Göttertypen S. 188.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| THE BORDING WOLL OF GAT A CONTROLLED WAS A SAN AND COMPANY OF SAN AND  |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| ZWEITER ABSCHNITT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| Die einzelnen Götter und Dämonen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| Agril                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 102-13  |
| Der verradische und der vedische Feuergett S. 102. Agus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| verachindone Geburtan S. 105. Agai und die Some S. 108.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| Agai und die Wasser; der Blitz S. 111. Apaim majest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| S. 115. Western Formers Again S. 120. Horablandt Again                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| S 121. Auffinding Agula S. 123. Agul als Value des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| Menschengeschliehts S. 125. Agui und die Menschen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| Zauberfouer, Hausfouur, Opforfouer S. 128.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
| Indra A C. Color of Maria I and A Color of the Color of t | 134-18  |
| Vorposchichte Indras S. 134. Der Vetrasieg S. 135. Die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| Berwingung der Papie und Gewinnung der Kaho S. 143.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| Die Gewinnung des Lichts S. 150. Indras Sieg über die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| Diags S, 151. Kutsa and Sashua S, 158. Namuel S, 161.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| Die Asurus S. 162. Historische Vorgäuge S. 167. Sunstige                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| Indramythen, Indra and die Morgenrölhe, der Somnengott                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| umi Etaja S 168. Trink- und Liebesaluntouer S 170.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| Indra und Vrehakspi S. 172. Indins Character S. 174.<br>Some der Götturtsank, Vorguschichte S. 170. Der Some                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| am Himmel and and dem Bergs S. 178. Die Hersbholung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| des Sama S. 179, Gottliebe Personnehkeit des Sons S. 181.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 10      |
| Some and day Mond S. 182.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| Varana, Mitra und die Adityas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 185-907 |
| Der Kreis der Adityas S. 185. Character and physiadia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | W. W.   |
| Attribute der Addyne S. 188. Mara und die Somm S. 190.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| Die Adityas gleich Sonne, Mond, Plansbon; fromde Her-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| kunft der Adiryas S. 192. Das Rin S. 195. Das Ria und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| ille Götter S. 199. Varuus als Wassergott S. 202. Addil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 8, 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |

Die beiden Aşvin Die Agein als Margengottheiten S. 207. Die Agein als

| - Links                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | W         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Morganstern mid Abendatern S, 210 Der Ayein ale estrente<br>Götter S, 214                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 17 Fidter |
| Badra<br>Character des Radra S 216. Radra als florge met Wald-<br>gott S 222.                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 210-22    |
| Andre Gottheiten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -01 500   |
| Value S. 224. Vaya, Vata S. 225. Parjunya S. 200. Value S. 227. Parjunya S. 200. Value S. 227. Parjunya S. 200. Trashpar S. 200. Die Ribne S. 200. Gottimen S. 220. Ualue S. 201. Liu, Addii S. 228. Rake, Surveil, Kubu, Annuati S. 230. Indian ota S. 200. Himmal and Erde, Some and Mond S. 210. Wasser and Phase, Sarrevali S. 212. Die Gundharven S. 244. Die America S. 251. Con. | 221-30    |
| Pflanar and Blam S 255                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| Bise Diminen S 262 Der von ihren gestilten Schaden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | N2-276    |
| Blee Diminen S. 262. Der von ihren gestilten Schaden<br>S. 270.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| fenschen, Priesterjiche und kriegerische Heroen.  Menschen S. 273. Der ernte Mansch S. 275. Göttliche Abbund der Menschen S. 276. Die priesterlichen Heroen S. 278. Die kriegerischen Heroen S. 250.                                                                                                                                                                                    | 74 - 280  |
| nhang: Gute und böse Götter. Die sättliche und die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| slittliche Welt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | si-ani    |
| DRITTER ABSCHNITT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| Der Cultus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| Der Caline als Pflege und Abwehr S. 322. Das Bittopfer,<br>Sühnepfer, Dankopfer S. 305. Wirkes, et des Opfers<br>S. 308. Das Opfer die Gatter zwing als S. 311. Opfer<br>und Zauber S. 313.                                                                                                                                                                                             | 2         |
| mopfer und Sillinzanber  Resauftigung der Götter S. 317. Entforum der Schuld- mitation S. 319.                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - 02n     |
| Antheil des Opferers und der Priester an der Opfer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |

Gennes des Manachen von der Optersposes S. 536. Zauber-

Al

Sil

Des

withing for gameston Optopour S. 328. Vernoulles die Connece des Opterspolie S. Mill. Zanberfeuer, Opferstren und Opferfeuer. Das dreifarlie 336-355 Onferfeuer . . . Day Zanhasfenov S. 336. Day Optics chan Opticsform S. 341. Dis Offerstron S. 34L. Day beautigends From and de-Opintoner S. 545. The nine and die drei Opderfester S. 349. Aulegong der holligen Vener S. 252. 253 250 Opferspeise and Opfertrank Vegetabilisahe Saladanna, Milah a Ashal, S. 233. Thieroption S. RES. Day Note d. - Optiothiors S. 360. Monumbursopder S, 2021 Der Somi S. 2021. Ungenie abare Opforgaben 8. 369. Der Onfornde S. 340. Die Priester S. 572. Der Perenitte S. 374. Die Opierprieter, alte Liste der John S. 380. Der Hoter 5, 386. Der Adhempt S. 1888. Der Agnidit S. 180. Der Pingastar S. 200. Der Polar und Noblige S. 391. Die Stimer S. 393 Der Brahmon S. 320. 398-410 Diksha und Opferbad Die Dilaha S. 338. Die Dilaha ale Zauberrens S. 400. Dikaha und Tapus S. 403. Drs. Opforbad S. 407. 410-430 Catrische Observangen Fasten und Admiliches S. 410. Vermeiden verschiedener Confidence, insunderhoot der Bernbrung mit Todien S. 116. Darchtrankung mit Zauberenbetauten S. 420. Herman bahinen S. 190. Sommorresbulger S. 499. This Baden S. 428. Das S. L. von S. 125 Kenneldicht S. 120, 130-138 Das Gebel Prese Cabat mul fasts Riter S, 190. Due libergische Gebet S 432. Infinit des Geliets S. 435. Wirkung des Gabets S. 437. 435-473 Die einzelnen Opfer und Feste Die Opfer des Tages, Monate und Jahreslaufe S. 438. Day Fenerophy S 439. Day Valle and Neumondsopher

S. 440. Dis viermontallichen Veste und das Sentiderva S. 411. Someondischetzeho S. 144 Versibischen under Form S. 445 Die Pravargvafeier S. 147. Das Sommopfer S. 451. Index ale Hamptgort desselben S. 452. Die Gotter der efrei Pressangen S. 154. Das Sommigder als Regione ander S. Cis. Goodmathild des Sonacolers S. 459. Ritan rin die Anliese des Paudhenlahere S. 461. Die Hachwit 5. 482 Ritor für Schwangerschaft, Entbindung, Kindheit

Ninter

S. 465. Das Upanayama S. 466. Das Samilyariama S. 471. Riton for Ankane the difficultiment Labour S. 471. Refjective S. 172. Vijajova S. 473. Das Rossopher S. 473.

#### Zauberei und Verwandles

476 - 589

Opferween und Zauberveren, erhalder und mechaniser Zauber S. 476. Die Zaubernilletannen S. 479. Hasquippen der Zauber S. 481. Abnehr feindlicher Wesenholten S. 488. Zuber von Gristern und zuberannen S. 498. Zuber vormittelst des Abdilets n. dgl. 5.506. Divinationerniber S. 509. Analoge und Medical ett S. 513. Die Zauberbermeil S. 515. Flach und Eld S. 518. Zauber is Gestall von Opfer S. 529.

#### VIERTER ARSCHNITT.

#### Seelenglaube and Todtenenitus.

| Die Seele. Himmel und Hölle                               | 7694-548        |
|-----------------------------------------------------------|-----------------|
| Die Soule S. 52L Der Himmel S. 530. Yazia der Herrscher   |                 |
| der Seitgen S 532. On and Character des himselie-hea      |                 |
| Labora S, 584. Die Hölle S, 596. Grossmitcharischer des   |                 |
| swiftschen Ensterblichknitzgisulous S. 542.               |                 |
|                                                           |                 |
| Spuren älterer Formen des Seclenglanbens                  | 5401-2505       |
| Die Scolen in der Tiefe verharrigid S. 543. Des Toding-   |                 |
| optic S. 548. Gosponsterglaube und Verwandten, der abou-  |                 |
| Versterbene S. 554. Verkerperung von Seslen in Thierm,    |                 |
| Pflanam, Stormor S. 562.                                  |                 |
| Die Todten und die Lebenden                               | 505-589°        |
| Eingreifen der Trelten in das Dauga der Labouden S. 565.  |                 |
| DIS RESIDENCE                                             |                 |
|                                                           | 570-591         |
| Verschledene Bestattungserton S. 570. Die Leichenverhren- |                 |
| uning S. 572. Unroundest der Unberlebenden S. 578. Des    |                 |
| Sommille der Geboice S. 579. Bostattung der Gebeine,      |                 |
| Errichtung eines Grabhügele S. 560. Das Bestuffungerihml  |                 |
| un Gaumu S. 583. Wirkung der Verbromung S. 583. Mit-      |                 |
| gelen von Bordestäcken, die Wittwe S. 586. Schutz doc     |                 |
| Unberlahendan S. 598. Die Tramerriten S. 589.             |                 |
|                                                           | an late         |
| Hickblick and the state of the state of the state of the  | 004E            |
|                                                           |                 |
| Sears. Der Some und der Moud                              | 99-419          |
|                                                           | ALL THE PART OF |





#### EINLEITUNG.

# Die Quellen.

#### Das alte Indien und der Rgveda.

Die vedischen Inder, deren Glauben und Cultus wir zu betrachten vorhaben, sassen in der Zeit, aus welcher die altesten Quellen stammen - es mag nach den ganz unsiehern Schätzungen, die hier allein möglich sind, die Zeit um 1200 bis 1000 vor Chr. sein1) - am Indus und im Penjab. Sie waren in zahlreiche kleine Stämme getheilt, beherrscht von wohl meist geringfügigen Rajas und einem Kriegeradel, neben dem schon damals ein kastenartig abgeschlossener Priesteradel stand. Sie wohnten in Dorfern; von Städten und städtischem Leben zeigen die alteren Texte keine Spur. Die Viehzucht, insonderheit die Rinderzucht, überwog an Bedeutung den Ackerban bei Weitem: ein Verhaltniss, dessen Wirkungen auch auf dem Gebiet religiösen Wesens vielfach hervortreten. Die Schreibkunst fehlte; sie wurde in den Priesterschulen durch die Leistungen einer bewunderungswürdigen Gedachtnisskraft ersetzt.

Die von Nordwesten her kommende Einwanderung dieser Stämme in Indien, ihre Trennung von den am längsten mit ihnen vereint gebliebenen indogermanischen Bruderstämmen,

<sup>\*)</sup> Den Versuch Jacobil's (Festgrass an Roth 68 ff.) and astronomischen Betmehtungen ein wesentlich h

h

heres Alter des Rigroda abenleiten, hann ich nicht für gelungen h

alten.

den Iraniern, liegt für die Zeit der altesten literarischen Denkmäler Indiens in immerhin ferner Vergangenheit, welche doch, wenn man die ungebeuren Zeitranme etwa der agyptischen oder babylonischen Geschichte daneben hält, wahrscheinlich nach sehr viel geringeren Maasstaben als jene zu veranschlagen sein wird). Die Trennung der Inder von den Iraniera war für die nach Südesten Ziehenden der Verzieht oder der letzte abschliessende Schritt zum Verzieht auf die Theilnahme an dem grossen Weitkampf der Völker gewesen. in welchem die gesunde Mannlichkeit der westlichen Nationen. herangereift ist. In der appigen Stille ihres neuen Heimathlandes haben jene Arier, die Brüder der vornehmsten Nationen Europas, mit der dunkeln Urbevölkerung Indiens sich vermischend, immer mehr die Characterzüge des Hinduthums in sich entwickelt, erschlafft durch das Klima, dem sich ihr Typus, in gemässigter Zone ausgeprägt, nicht ohne schwere Schädigung anzupassen im Stande war, erschlafft nicht minder durch das thatenlese Geniessen, welches das reiche Land ihnen nach leichtem Siege über unebenbürtige Gegner, wider standsunfähige Wilde, darbot, durch ein Leben, dem die grossen Aufgaben, die stahlenden Leiden, das starke und harte Muss fehlte. Die geistige Arbeit, welche unter diesem Volk gethan wurde, ist arm an Sparen jenes mühevollen Ringens, dem allein es beschieden ist, die Tiefen der Realitat auszuschöpfen, die eignen inneren Welten in kräftiger Freudigkeit beranzureifen. In spielender Leichtigkeit umspann man die Oberfläche der Dinge mit den Bildern, deren Uoberfülle der eignen Phantasie entströmte, hier anmuthig dort seltsam verschnörkelt, reich an Farben, arm an festen, energisch gezogenen Linien, bald in einander verschwimmend, bald sich wieder sondernd, in immer neuen Formen sich verschlingend

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Duffer scheint z. B. zu sprechen, dass der Gebrauch des Streitaugens sehon bekannt war, als Index und Funier noch ein Volk beliebeten.

Deutliche Spuren dieses schnell immer mehr überhandnehmenden geistigen Erschlaffens sind schen dem ältesten
Document der indischen Literatur und Religion aufgeprägt,
den Liedern des Rgweda: den Opfergesängen und -litaneien,
mit welchen die Priester der vedischen Arier auf tempellesem
Opferplatz, an den rasenumstrenten Opferfeuern ihre Götter
anriefen — Barbarenpriester die Barbarengötter, die mit
Rossen und Wagen durch Himmel und Luftreich gefahren
kamen, um den Opferkuchen, Butter und Pleisch zu
sehmansen und im berauschenden Somasaft sich Muth und
Götterkraft zu trinken.

Wir mussen uns hier, wo es unsre erste Anfgabe ist, die Quellen für die Kenntniss der altindischen Religion zu überblicken, vor Allem Einsicht in die besondre Natur der revedischen Poesie verschaffen.

Die Sanger des Rgveda, in altererbter Weise dichtend für das grosse und prunkvolle, mit dem complicirten Apparat der drei beiligen Feuer vollzogene Opfer, insonderheit für das Somaopfer, wollen meht von dem Gott, welchen sie feiern, erzählen, sondern sie wollen diesen Gott loben. Sie haben es nicht mit menschlichen Hörern zu thun; ihr Hörer ist vor allen Andern der Gott selbst, den sie zur gnädigen Annahme des Opfers einladen. So häufen sie auf ihn alle verherrlichenden Beiworte, welche der schmeichlerisch-plumpen Redseligkeit einer das Helle und Grelle liebenden Phantasie zu Gebote stehen. Da ist kein Gott, bei dessen Augenwinken und dem Wallen der ambrosischen Locken von dem nnsterblichen Haupt die Höhen des Olympos erbeben, aber eine lange Reihe von Göttern, unter denen Jeder so gut wie der Andre, wo der Sänger sich an Ihn richtet, sehr gross oder der Grösste heiset, sehr glanzend, sehr gewaltig, sehr echen anzusehen, sehr freigebig dem Frommen; er vertilgt alle Feinde, zerbricht alle Festen der Feinde; er hat mit seiner Kraft die Enden der Erde festgestellt, den Himmel

droben ausgebreitet. Ueberall herrschen die Superlative, nicht das Begrenzte, Geformte. Nur leise und verschwommen zeichnen sich in dem allgemeinen Lichtschein, in welchem diese Götterwelt schwimmt, Umriese ab, welche die eine Gestalt von der andern unterscheiden. Ein Haupteffect aber bei dieser Verherrlichung der Götter ist das Spiel mit Geheimnissen. Es ware zu viel gesagt, dass die Vorliebe für dieses Spiel durch den ganzen Rgveda hindurchgeht. Manches Lied, ja lange Reihen von Liedern sprechen von Ushas, der in holdem Reiz prangenden Morgenröthe, von Indra, dem übergewaltigen Zerschmetterer der Feinde, der Damonen und Ungeheuer, von Agni, dem freundlich leuchtenden Gast der menschlichen Wohnungen in einer Sprache, aus welcher der Hauch frischer, einfacher Natur nech nicht entwichen ist. Daneben aber stehen Massen von Dichtungen, in denen ein andrer Geist wehrt. Wenn das Lied, um dem Gott zu gefallen, schön sein soll, so heisst das, es soll kunstreich sein; kunstreich aber ist vor Allem das Gedicht, das vom Wissenden ersonnen, dem Wissenden allein verstandlich, in verschleierter Andeutung den Gedanken halb zu zeigen und halb zu verhullen versteht. Eine Poesie dieser Art konnte nur in den abgeschlessenen Kreisen priesterlicher Opfertechniker entstehen. Unter diesen Priestern bildete das Aufgeben und Rathen geistlicher Rathsel einen beliebten Sport; dem huldigt auch der von priesterlichem Wesen angehauchts Gott - die Götter lieben, wie ein in jüngeren vedischen Texten oft wiederholtes Wort lautet, das Verborgene und hassen das Offenbare -; erfreut über die geheimnissvollen Tiefen und Spitzfindigkeiten seines eigenen Wesens und über den darin so wohlbewanderten Sterblichen lässt sich der befriedigte Gott seine Gnadenerweisungen abschmeicheln. So wiederholen die Dichter immer wieder die alten verstandenen oder unverstandenen Anspielungen, Paradoxen, Räthsel, und Jagen nach neuen Einfällen, das Dagewesene zu überbieten. Schlag-

worte setzen sich fest, die mystisch schillernd mit grossen und tiefen oder auch mit keineswegs tiefen Begriffen ein unklares Spiel treiben: man spricht vom Nabel der Unsterblichkeit und dem geheimen Namen der Kühe, dem Erstgebornen des Rechts und dem höchsten Himmel der Rede. Man gefallt sich darin, die gerade besprochene Wesenheit, den zu feiernden Gott durch mannichfische Erscheinungsformen und Aufenthaltsorte hindurch zu verfolgen, wobei man mit besonderer Vorliebe auf den "höchsten verborgenen Aufenthalt" hinzudeuten pflegt. Milchgüsse nennt man gern "Kübe", ein Holzgefass "den Wald"; auf die in dem Product gegenwartige Wesenheit, von welcher Jenes stammt, wird in kunstliehen Anspielungen hingewiesen. Man findet in der Götterwelt Vater heraus, die Söhne ihrer Söhne, man findet Söhne, welche Vater ihrer Vater, Töchter oder Schwestern, die zugleich Gattinnen oder Geliebte sind: die wie es scheint uralte Neigung des Mythus zu dem Motiv des Incests empfängt durch diesen Geschmack an geheimnissvollen Verwicklungen der Verwandtschaft vermehrte Nahrung. Ungeheuerlichkeiten, absiehtliche Widersinnigkeiten, Räthsel dieser Art erfullen viele Lieder ganz, ununterbrochen an einander gereiht und über einander gehäuft.

Priesterliehem Meistergesang, der so von den Göttern und göttlichen Dingen redet, kann auch in dem, was er von der Menschensesle und menschlichen Geschicken zu sagen hat, nicht voller Klang, nicht die Beredsamkeit der Leidenschaft eigen sein; er kann nicht die Tone besitzen, aus denen die Wärme und Tiefe, das leise Erzittern des frommen Herzensspricht. Von den Abgrunden der Noth und der Schuld weiss diese Poesie wenig; hier kommen vor Allem die Glücklichen und Reichen zu Worte, die das grosse Opfer darbringen, um den Göttern ihren Wunseh nach Rindern und Rossen, nach langem Leben und Nachkommenschaft au's Herz zu legen; oder vielmehr es sprechen nicht einmal diese Opferer selbst,

sondern die von ihnen besoldeten Sänger, welche im Wettkampf der um den gewinnbringenden Auftrag concurrirenden und intriguirenden Collegen den Sieg davongetragen haben und nun ihre professionelle Kunst mit nüchterner Virtuosität üben, für ein Opfer, dessen überladene Complicirtheit schon für sich allein alle Kraft und allen Sehwung hemmen muss. Woher sollten da die wahren, tiefen Tone des Innern kommen? Woher die weiten, feinen Blicke in die Ordnungen des Gesehehens? Woher in diesen engen und flachen Verhältnissen, an den Höfen der kleinen, mit einander rivalisirenden Dynasten der Ernst und Stolz des in den Cultus hineinleuchtenden grossen nationalen Bewusstseins?

Die aussere Form, welche die Sanger des Rgyeda ihren Dichtungen gaben, trug den Charakter einer Einfachheit, die zu den im Grunde doch naiven Künsteleien des Inhalts nicht im Widerspruch stand. Die Sprache verfügte über nicht viel mehr als über die elementaren Grundformen eines Satzbans, welcher noch nicht die Geschmeidigkeit erworben hatte, complicirtere Gedankenbewegungen mit ihren Seiten- und Gegenströmungen zum Ausdruck zu bringen. Auch der enze Umfang der fast durchgängig in einen Satzschluss auslaufenden Verse - namentlich des für Gesangtexte besonders beliebten Versmaasses Gayatri mit seinen dreimal acht Sylben - erschwerte den Aufban grösserer Gedankengebilde, deren Organismus zu gliedern und zu beherrschen man nicht die Kunst besass. Das Eine wurde unter beständigen Wiederholungen an's Andre gereiht, wie es der Zufall eben fügte, das Einzelne meist our mit einer Andeutung, einem preisenden Hinweis berührt, nicht in seinem vollen Inhalt entfaltet. Wo die dichterische Sprache einmal die Einfachheit der Ausdrucksweise verliess, pflegte sie sich vielmehr in verwirrter und unklarer Gewundenheit zu verlieren, als sich zu frei beweglicher Mannichfaltigkeit zu orhoben. Eine orfreuliche Unterbrechung in dem monotonen Wechsel der Lobpreisungen

vergleichungen, die alle Gebiete des menschlichen wie des Naturlebens berühren. Die leuchtende Sonne und das sternengeschmückte Himmelszelt, der nie ermattende Wind und der Strom mit dem Wogenschwall seiner zur Tiefe eilenden Wasser, der Hirt, der seine Heerde treibt, und der betrügerische Spieler, die zum Stelldichein gehende oder zur Hochzeit sich schmückende Jungfrau und die tadellose, vom Gatten geliebte Frau, die Fürsorge des Vaters und der Sohn, der den Saum vom des Vaters Gewand ergreift; das sind zum grossen Theil oft wiederkehrende Themen dieser kurzen Vergleichungen voll frischen, anschauliehen Lebens, deren knappe Einfachheit freilich von der reichen poetischen Entfaltung jeuer Gleichnisse, wie sie später die geistlichen Reden und Dichtungen der Buddhisten schmückten, noch weit entfernt ist,

Die hier geschilderte Poesie der Opferlieder erreicht ihr Ende im Wesentlichen etwa um den Ausgang der rgvedischen Zeit. Schon in den jüngsten Theilen der grossen Liedersammlung selbst ist sie nicht ganz in der alten Weise mehr lebendig!); die immer fester sich ausprägende, man kann sagen immer vollständiger erstarrende liturgische Technik, welche für alle Stellen des grossen Opferrituals bestimmte unter den alterorbten Hymnen vorschrieb, liess für die Fortsetzung dieser Art von poetischer Production keinen erheblichen Ramm und kein Bedürfniss übrig!). Dafür füngt jetzt die Poesie der philosophischen, insonderheit der kosmogonischen Speculation sich zu regen an. Es wächst die Zahl der nach uraltem Typus aus prosaischen und poetischen Elementen gemischten Erzahlungsstucke!). Eine Anzahl kleinerer Culthandlungen,

<sup>4)</sup> Vgl. maine "Hymnen des Rgyedu" 1; 267.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Man vergleiche meine Bennehungen in der Z. D. M. G. XLH, 246, and Galdmer in der Vod. Studies H. 151.

<sup>7)</sup> Von thum aind an Egyeda un die metrischen Elemente erhaften:

die man früher wortlos oder nur mit kurzen, zu literarischer Existenz nicht erhobenen Formeln vollzogen hatte, wurden letzt mit Liedern nach der Art der alten zum Somaopfer gehörigen Hymnen oder mit langen Reihen von Sprüchen in poetischer Form ausgestattet. So die Hochzeit und - was für unsre Untersuchungen besonders wichtig ist - die Bestattung. So ferner vielerlei Zauberhandlungen, Damonenvertreibung, Krankheitsheilung, Zanber des ehelichen Lebens und dergleichen. Nicht dieser Zauber selbst, der an sich uralt ist, wohl aber die Literatur der ihm angehörigen Lieder oder Verse geht in ihren Anfangen auf die spatesten Theile des Rgyeda zurück, um sich dann in stark anwachsendem Umfang durch die jangeren vedischen Texte fortzusetzen. In der That werden wir in den rgvedischen Exemplaren dieses Typus mit grosser Wahrscheinlichkeit die ersten oder doch annähernd ersten Anfänge desselben sehen dürfen. Sonst wurden uns Spuren von der Existenz einer solchen Liedergattung gewiss auch in den alteren Schiehten der rgvedischen Poesie erhalten sein!). Vermuthlich begnügte sich die Zanberpraxis der früheren Zeit wenigstens in der Hauptsache mit kurzen prosaischen Beschwörungsformeln; erklärlich genng, denn wenn die Verwendung der metrischen Form in den Opferliedern selbstverständlich darauf beruhte, dass man durch solchen Schmuck der Rede das Wohlgefallen des Gottes zu erwecken hoffte, was sollte geschmückte, Wohlgefallen erregende Rede, wenn man etwa zu einem Dämon sprach, um ihn durch Drohungen zu verscheuchen? Das Eindringen der poetischen Form in Sprüche dieser Art ist offenbar ein secundarer Process, indem sich aus der Vorstellung von der

die umhällende Press, für die ein fester Worthatt nield vergeschrieben war, mass ergänst werden,

<sup>9)</sup> Wie mis in den alteren Parties des Bgrode wenigstens einige Erzahlungsteute erhalten sind, obwohl doch auch sliem aus der Sphüre des grossen Opfers horzunfallen.

gefallenerregenden Wirkung des Metrums der Glaube an seine magische Kraft entwickelte. So hat sich denn auch noch als die poetische Production der Zanberlieder in höchster Bluthe stand, danehen der prosaische Zauberspruch immer erhalten; an manchen Stellen scheint es klar zu Tage zu treten, wie man einen prosaischen Spruch nachtraglich rhythmisirt hat, so dass die ursprüngliche Gestalt deutlich durchscheint. Insonderheit aber hat sieh die alte prosaische Form der Zanbersprüche in denjenigen Sprüchen dieser Art nahezu intact erhalten, welche sich auf die den grossen Opfern zugehörigen Zauberhandlungen beziehen!); die Conservativität des Opfergebrauchs gewährte hier gegen die Einführung der poetischen Form einen wenn auch nicht absoluten so doch weitgehenden Schutz. Wir werden bei der Besprechung des Atharvayeda und dann bei unsrer Darstellung des Zaubercultus auf die hier nur kurz zu berührende Literatur der Zaubersprüche und ·lieder zurückzukommen haben. -

Seben wir nun, welche Consequenzen aus den Eigenthumlichkeiten der ryvedischen Poesie, wie wir sie zu schifdern versucht haben, sich in Bezug auf die Schätzung und Benutzung dieser einzigen directen Quelle für Glauben und Cultus der altesten verlischen Zeit ergeben.

Es liegt in der Natur dieser Liederdichtung, dass sie die verschiedenen Gebiete des religiösen Wesens und des Mythenbestandes höchst ungleichmässig berührt. Alles Licht fällt fast ausschliesslich auf die grossen Götter, welche beim Somaopier und in dem vornehmen Cult der Fürsten und Reichen voranstehen. Wie die Sänger des Veda den Character dieser Götter und das Verhältniss der Menschen zu ihnen aufgefüsst haben, tritt in gerädezu vollkommener Deutlichkeit herver. Wo hier verschwommene Umrisse übrig bleiben, kann man sagen, dass die Uuklarheit nicht in Mängeln unserr Quellen,

<sup>1)</sup> Dies sind die sog, Yajnesprinde, a. mnos S. 14.

sondern im Gegenstande selbst liegt. Es ware ein schwerer Vorwurf für die Forschung, wüsste sie hier nicht zu einem sicheren und trenen Bilde zu gelangen. Weniger, zum Theil sehr viel weniger klar stellen sich die einzelnen Thaten oben derselben Götter dar, abgesehen unr von solchen im Vordergrunde stehenden wie etwa dem Verrasiego Indras. In epischen Texten wurden auch die geringeren dieser Thaten an irgend einer Stelle einmal über das volle Interesse gebisten; im engen Rahmen der Opferlieder aber nehmen die stereotypen Lobpreisungen und jene Hauptthaten jedes einzige Mal so sehr den vollen Raum für sich in Anspruch, dass für das Nebensachlichere nur kurze Anspielungen - haufig zu langen Aufzählungen an einander gereiht - übrig bleiben: wo dann meist an zahlreichen übereinstimmenden Stellen der grossen Liedersammlung auf einen und denselben Punkt hingedeutet zu werden pflegt, wahrend Alles, was um denselben herumliegt und zum Verständniss des Ganzen unentbehrlich ist, im Dunkeln bleibt. Da diese Mythen aus dem Interesse der Folgezeit grösstentheils verschwunden sind 1), ist jede Aussicht and thre Herstellung and vollends and thre Deutung vollkommen abgeschnitten.

Ebenso ungleichmässig vertheiltes Lieht wie die Vorstellungen von den Gottern und ihren Thaten empfangen die Riten des ihnen gewidmeten Opfers. Da die Lieder des Egveda zum grössten Theil für das Somnopfer bestimmte Lätaneien sind, ist es unter Herbeiziehung der jungeren, das Bitual desselben Opfers darstellenden Texte nicht allzu schwer,

<sup>1)</sup> An Ausenhuen wie dem durch einen Zufalt in bestimmte Cultgebrunde des jüngeren verlischen Zeitabers eigenthömlich verwebenen
und durum in den Yejarveden verhältnissmassig ganstig behandelten
Mythus von Numnei (Bloomfield Jeuru Ause Oriental Soc. XV.
113 (gg.; rgf. noise Bemerkungen in den Nachrichten der Gatt. Gen. d. W.
1898, 312 (gg.) seigt es sich besonders arschaufich, wie dringend die kurzen
Andontungen des Egweda Erghanungen verlangen.

die Ordnung dieser Litaneien und damit im Grossen und Ganzen auch die Ordnung der den verschiedenen Göttern zukommenden Darbringungen für die Somafeier der revedischen Zeit fostzustellen. Damit ist aber nur für eine Seite dieses speciellen Opfers der Thatbestand ermittelt. Für den grössten Theil der zugehörigen concreten Verrichtungen, für die mit dem Opfer verbundenen Zauberhandlungen wie z. B. die von mannichtachem Zauber umgebene vorhereitende Weihaug (dikaha), welcher der Opferer sich zu unterziehen hat, und andre derarties Riten and Observangen zum Theil von hoher enligeschichtlicher Bedeutung versagt der Bgweda ganz. Ebenso vollends - von sehr spärlichen Nachrichten abgeschen - in Bezug auf die übrigen Opfer: vom Thieropfer z. B. tritt characteristischer Weise nur deusen prunkvollste Form, das Rossopfer, in zwei zusammengehörigen Liedern etwas deutlicher herver: im Uebrigen wurden wir aus dem Reveda nicht sehr viel mehr erfahren als die nachte und im Grunde selbstverständliche Thatsache, dass man Thieropfer kannte. Es ist wichtig sich gegenwartig zu halten, dass solche Lucken unsrer aus dem Rgveda zu schöpfenden Information sich auf das vollständigste aus der eigenthümlichen Natur dieser grösstentheils, wie schon bemerkt, das Somsopfer und zwar eine bestimmte Seite des Sonnopfers betreffenden Dichtungen erklären: Grund genng bei Schlüssen auf die jüngere Herkunft der im Rgyeda nicht erwähnten Riten die ansserste Vorsicht zu beobachten. Wir werden mannichfache Gelegenheit haben hierauf zurückzukommen.

Am empfindlichsten aber wird die Lückenhaftigkeit der igvedischen Ueberlieferung fühlbar, wenn man sich von den grossen, meist himmlischen Göttern und dem ihnen angehörenden häheren Cultus zu dem Gebiet der kleinen Damonen, der Kobolde, Krankbeitsgeister, geisterhaften Thiere u. s. w., zum niederen Zaubercultus, den Beschwörungen und Austreibungen, besonders aber wenn man sieh zu der Welt der Seelen, der Gespenster, zum Todteneuft wendet. Mit diesen Gebieten hatte die Poesie des Somaopfers nicht den mindesten Anlass sich zu beschäftigen. Es
ist sogar wahrscheinlich, dass es als verunreinigend und
gefahrbringend gegoften hätte, wären in Hymnen des Götteropfers etwa die Seelen der Verstorbenen angernfen oder anch
nur erwähnt worden. Das Schweigen des Rgveda — abgeschen von sainen jängeren Theilen — geht hier ao weit,
dass man den Todtengott Yama und den ganzen mit ihm
zusammenhangenden Vorstellungskreis in Bezug auf das Leben
nach dem Tode dem altern rgvedischen Zeitalter aberhaupt
hat absprechen wollen\*): eine Annahme, welche durch den
Bgveds — wenn man die hier in Rede stehende Einseitigkeit
dieser Quelle berücksichtigt — nicht erwiesen, durch anderweitige Momente auf das Entschiedenste widerlegt wird.

Wir deuteten schon oben (S. 8) auf die literaturgeschichtlichen Vorgänge hin, welche bewirkt haben, dass die jungeren Theile des Bgyeda die eben hervorgehobenen Lücken wenigstens zum Theil ansfüllen. Aber doch nur zum Theil. Die geringe Masse der Materialien giebt dem ans ihnen zu gewinnenden Bilde vom Seelenglauben, Damonenglauben, Zauberwesen auch nicht annahernd eine solche Vollständigkeit und Lebendigkeit, dass wir auf den Reichthum der aus den jüngeren Veden zu gewinnenden Erganzungen verzichten dürften. Und in mancher Beziehung glaubt man auch an dem Wenigen, was der Rgveda hier überhaupt bietet, eine Nachwirkung jener vornehmen, eng begrenzten Exclusivität zu bemerken, welche in den alteren Schichten jener Poesie so sehr hervortritt. So zeigt sich der Unsterblichkeitsglaube in den Todtenliedern des letzten, jüngsten Rgyedabuchs durchaus in der Farbung

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Doob finden alch einige Ansnahmen wie Rv. VI, 52, 4; VII, 35, 12; Vgl. auch VIII, 48, 12.

<sup>2)</sup> O. Gruppe, die griechischen Calte und Mythen I, 91, 289.

der priesterlichen Aristokratie, deren Angehörige gewiss sind in der lichten Himmelswelt von ihren göttlichen Freunden mit hohen Ehren empfangen zu werden. Die Vorstellungen aber von den in der Erdtiefe hausenden Seelen, von den Seelen, welche Gräber und menschlichs Wohnungen umschweben und umschwirren, von den in Thiere eingegangenen Seelen, von Gespenstern: alles dies liegt so gut wie ganzlich ausserhalb des Horizontes jener Todtenlieder.

Wir schliessen diese Bemerkungen über den Egyeda mit dem Hinweis darauf, dass in den unübersehbar grossen Varstellungsmassen, welche in diesen Liedern niedergelegt sind, das, was dem Glauben des Volks als fester Bestand zugehört, mit den künstlichen Erzeugnissen priesterlicher Speculation und namentlich auch mit den momentanen Einfallen der einzelnen Dichter oft ununterscheidbar durch einander gemischt ist. Die Natur dieser literarischen Production, wie wir sie zu schildern suchten, der Concurrenzkampf der zahllosen Poeten und Poetenfamilien, jene ganze Atmosphäre der immer weiter getriebenen Geheimnisshascherei erklart hinreichend das oppige Wuchern individueller Einfälle, momentan auftauchender und ebenso schnell wieder versehwindender Versuche, den altbekannten Vorstellungselementen durch neue Gruppirung ein neues frappirendes oder mysteriöses Aussehen abzugewinnen. Die richtige Benrtheilung solcher Augenblicksbildungen - welche herauszuerkennen wir freilich nicht in jedem Fall die Mittel besitzen - gehört zu den Grundbedingungen, ohne welche wir keine Hoffnung haben, die religiöse Gedankenwelt des Rgveda richtig aufzufassen. Es darf der Forschung nicht genügen, die Vorstellungen, welche in den alten Liedern anzutreffen sind, die durchgehenden und die vereinzelt momentanen, wie in einem Register einfach neben einander zu stellen!). Sie müssen in der rechten Perspective

Hiermit glaube ich einen wesentlichen Mangel in dem grossen Werke Bergargnes, Lu religien vidique, bezeichnet zu haben.

dastehen. Es darf nicht unternommen werden, die zufälligen, nebensächlichen Gedankenspiele, auf die irgend ein Dichter irgend einmal verfällen ist, mit dam durchgehend Regelmässigen zu einem angeblich organischen System zu contaminiren. Unsre Untersuchungen werden zu den hier hingestellten Principien im Einzelnen die Veranschaulichung zu hiefern reichliche Gelegenheit haben.

#### Der Yajurveda-

Wahrend die mit den Recitationen und Gesangen betrauten Priester - die Hotar und Udgstar - die Lieder des Rgyeda vertrugen die Gotter zu preisen und sie zum Opfer einzuladen, begleiteten andre Priester, die Vollzieher der eigentlichen Handhungen - der Adhvaryn und seine Genossen ihre Handgriffe mit segnenden oder Unbeil abwehrenden Prosasprachen (gajus)1). Diese richteten sieh der Regel nach nicht oder doch nicht direct an die Götter, sondern an das eben zur Verwendung kommende Opfergerath, an den Handgriff, den Vorgang, der gerade im Werk war; sie benannten die Dinge mit mystischen Namen, welche auf die ihnen innewohnende geheime eigne Kraft oder göttliche Hilfe hindeuteten; sie sprachen die Verhaltnisse des Opfers an als analoge, durch ein mystisches Band mit ihnen geeinte Verbaltnisse des Universums reprasentirend; sie wandten, was auf dem Opferplatz geschah, dem Opferherrn zum Segen, zum Verderben "dem, der uns hasst und den wir hassen". Wenn der Priester irgend einen Gegenstand ergriff, so that er dies "auf den Antrieb des Gottes Savitar, mit den Armen

<sup>3)</sup> Vgl. var Bedestung dieses Terminus Z. D. M. G. XLII, 245 A. 2.— Sprüche dieser Art sind übrigens ulaht selten sich mit den Verrichtungen det recitivenden oder singenden Priester verbundent doch nind dieselbens offenbar weit weniger rabbreich und hinter den eigentlichen Vortrögen dieser Priester zurücktretend, nicht au zo frühneltiger literarischer Freirung gelangt wie des Sprüchmaberial des Aithvaryu.

der Asvin, mit Pushans Handen". Zu der aus Rohr geflocktenen Getreideschwinge sagte er: "Durch Regen bist da gewachson"; wenn er das Getreide für die Opferspeise in sie hineinthat, sugte or zu diesem: "Es umfange dich das im Regen gewachsene", und reinigte es von den Hülsen mit den Worten: Beseitigt ist der Damon, beseitigt sind die Unholde". Bei der Aufstellung des mit der Opferspeise beladenen Wagens berührte er die Zugstücke am Wagenjoch mit dem Spruch: "Ein Zugemek (dhur) bist du; schädige den Schädiger (dhorea dhoreantam); schädige den der uns schildigt, den schädige den wir schädigen". Wenn er bei der Bereitung der Opferspeise Wasser auf das Mohl goss, sagte er: "Die Wasser haben sich mit den Pflanzen!) vereint, die Pflanzen mit dem Saft. Die Reichen sollen sieh mit den Beweglichen!) vereinen, die Süssen mit den Süssen". Man sieht, wie hier die Umschreibungen die geheime Wesenheit der gemeinten Objecte von allen Seiten wiederzugeben und dadurch den Zauber wirksamer zu machen suchen.

Dass Sprüche dieser Art sehon dem Opfer der Indoiranier eigen gewesen sind, ist wahrscheinlich; das Avesta hat mehrere erhalten, die genau den Character der vedischen zeigen\*). Für die Zeit des Rgycka stellen ausdruckliche Zeugnisse desselben die Existenz von Yajussprüchen fest\*). Die Vergleichung der uns vorliegenden altesten Sammlungen solcher Sprüche\*) aber mit dem Rgycka zeigt uns in jenen auf Schritt und Tritt jüngere Vorstellungen; Worte, die im Rgycka noch fehlen oder in dessen spätesten Partien ver-

D. b. mit dem vom Pflancenreich herstammenden Mohl.

<sup>\*/</sup> Die Reichen sind die Wasser; "die Beweglichen" scheint irgendwis auf des Mahl geben an müssen (?).

<sup>1)</sup> Vgl. water S. 27 fg. Anm.

<sup>\*,</sup> Z. D. M. G. XLII, 244 fg.

We in dear process Textimosees der Vajarreiten diese Sammlangen erhalten sind, finhe ich "Hymnen des Ryveda" I, 294 ig. so seigen verzoeht-

einzelt aufzutauchen anfangen, sind hier bereits gebräuchlich geworden.). So muss die Form dieser Sprüche, verglichen mit der bewundernswerthen Festigkeit, welche dem Text dos Rgveda eigen war, eine fliessendere<sup>2</sup>), sie müssen der fortschreitenden Modernisirung in ganz anderne Maasse zugänglich gewesen sein.

Der Ertrag, welchen die Literatur dieser Yajussprüche für die Kenntniss der vedischen Götter ergiebt, ist natürlich vergliehen mit dem des Rgveda verschwindend gering. Die Götter sind hier durchweg Nebensache; man hat den Eindruck, dass sie eben nur da und dort als eine nicht recht hingehörige Staffage hineingesetzt sind und dem entsprechend auch das, was sie zufälligerweise je nach dem Zusammenhang der Opferhandlung zu thun haben, mit ihrem eigentlichen, für die Ordner der Yajus schon stark verblassten Wesen nur in sehr losem Zusammenhang steht. Um so wichtiger sind die Yajus für die Kemutniss des Opferrituals, welches sie bis zu seinen allerminutiösesten Vorgängen Schritt für Schritt begleiten und damit deren Bezengtheit, welche sonst meist nur auf den Brahmana- und Satrafexten beruhen würde, in wesentlich höheres Alterthum hinaufrücken. So tragen die Yajus ausserordentlich viel bei zur Aufhellung der Vorstellungen von dem ganzen verborgenen Geschehen, dem Spiel mannichfaltiger natürlicher und zauberhafter Machte, das man im Opfer und um das Opfer herum sich vollziehend dachte, und nicht minder zum Verstandniss der Mittel, welche die Technik des Cultus zur Beeinflussung jener Vorgange und Machte zu besitzen glaubte.

Sielie Z. D. M. G. a. a. O. 245.

<sup>7)</sup> Man vergleiche hierüber meine Ausführungen "Hymnen des Byvein" I, 352.

#### Der Atharvayeda.

Der dritte für unsre Untersuchungen wichtige Veda1), der Atharvaveda, in der dichterischen Ausdrucksweise vorgliehen mit dem Rgyeda zugleich gewandter und nachlassiger, setzt seinem Hauptinhalt nach die in den illugsten Theilen jenes Veda (vgl. S. 8) anhebende Poesie der Zauberlieder sowie der zu den Gebrauchen des Familienlebens gehörigen Lieder und Verse fort<sup>3</sup>). Die im letzten Buch des Rgyeda enthaltenen verhältnissmässig kurzen Verssammlungen für Hochzeit und Bestattung (S. 8) kehren hier auf viel grösseren Umfaug angewachsen wieder; ebenso fagt sich an die Zauberlieder des Rgveda - auch sie sind zum grossen Theil hier wiederholt - eine ausgedehnte neue Literatur von Beschwörungen aller Art, Segenssprüchen für Mensch und Vieh, Bannungen von Krankheits- und andern Damonen, Abwehr feindlichen Zaubers und dgl. mehr. Es kommen weiter zum Theil umfangreiche Texte hinza, welche es nicht mit diesem so zu sagen populären Zauber zu thun haben, sondern mit Neuerfindungen des technischen priester lichen Scharfsinns in dem Ausbau oder der Umgestaltung der grossen Opfer zu Zanberhandlungen verschiedener Art: sodam in einer bedenklich überhand nehmenden Häufigkeit fo Texte, welche das im Bgveda nur hier und da vergleichsweise schilchtern berührte Thema von der Verdienstlichkeit frommer, den Priestern dargebotener Gaben in ausführlichster Breite variiren; man kann sagen, dass für die Anschauung

<sup>4)</sup> Von den vier Voden scheidet der Samavede für uns aus, die Sammlung der beim Calt zu verwendenden Melodien. Die Texte, auf wahrte diese Melodien gesongen werden, gehören fast ausschlieselich dem Reveila zu.

<sup>9)</sup> Die is den verschiedenen Grügesützen (Darstellungen des hituslieben Opferrinals) aufgeführten Verse sind als gleichartig und auszungsstigebörig mit diesen Materialien des Atharvaveels auszusehou; ein grasset Thoil von Baren findet sich übrigens in diesem Verla ditent vor.

des Atharvaveda der Schwerpunkt verdienstlichen Thuns sich geradezu vom Cultus der Götter auf die Beschenkung, Speisung, Ehrung der Brahmanen verschoben hat.

Es darf, meine ich, unbedingt behanptet werden, dass die Sammlung des Atharvaveda als Ganzes wie ihre Elemente jünger sind als der Rgveda; nirgends scheinen mir Sprache, Metrum und Inhalt die von verschiedenen Forschern geänserte Ansicht zu bestätigen, dass irgend welche Theile dieses Veda — abgesehen natürlich von den eben dem Rgveda entnommenen — in das rgvedische Alterthum hinanfreichen. Wieweit trotzdem die Vorstellungswelt dieser Zauberpoeste in haltlich diejenige der Opferhymnen an Alter erreicht oder gar überragt, wird weiterhin in unserer Darstellung des Zauberenltus zu untersuchen sein.

Man hat im Atharvaveda die Spur von Verfasserkreisen finden wollen, welche von denen des Rgveda nicht nur der Zeit nach verschieden sind: neben den Priestern scheinen hier die niedern Volksschichten zu Wort zu kommen. Darin wird etwas Richtiges liegen; es ist klar, dass der Vorstellungskreis. in dem sich Krankheitszanber oder Liebeszanber oder Hocke zeitsgebräuche bewegen, an sich nicht jenen exclusiv priesterlichen Character haben kann wie die liturgische Poesie des Somaopfers. Aber der Leser des Atharvaveda wird doch den Eindruck haben, dass auch das ursprünglich Volksmässige so wie es mis hier vorliegt, durch priesterliche Hande hindurchgegangen ist. Wie ist z. B. das grosse Hoohzeitslied und die ganze Masse der Hochzeitssprüche von vedischer Gelehrsamkeit und theologischer Symbolhascherei durchtrankt. verrath sich in Vergleichungen und Beiworten immer und immer wieder der priesterliche Horizont der Verfasser. Dichter, welcher sich durch einen Zauberspruch Verstand (medha) zu eigen machen will, ruft den Verstand "den heiligkeitsreichen, heiligkeitsbewegten, den die weisen Sanger gepriesen, davon die frommen Schüler getrunken haben

(VI, 108, 2). Der Verfasser von Sprüchen gegen Feldungoziefer treibt dieses fort, dass es das Getreide unberührt. lasse, wie der Brahmane unfertige Opferspeise (VI, 50, 2). Und vollende wenn man über den Kreis der Zauberlieder hinausgeht, findet man auf Schritt und Tritt solche Musterstücke priesterlicher Schulweisbeit wie etwa das Lied von den Speiseresten (ucchinha XI, 7) - vermuthlich handelte es sich um Reste, die der Priester erhalten hatte oder zu erhalten wünschte -: in den Speiseresten wohnt die Kraft sammtlicher Opfer: und nun folgt eine lange Aufzählung aller möglichen Opfer mit ihren Haupt- und Nebenformen, der verschiedenen Theile des liturgischen Liedvortrags a. s. w.; das Alles ist mit seiner geheimen Kraft in die Speisereste eingegangen. Man bedenke weiter die ganze Masse jener unaufhörlich wiederkehrenden Anpreisungen des Himmelslehns und der gauzen mystischen Herrlichkeit, die mit der Honorirung der Priester, den ihnen gespendeten Gaben, den Priesterspeisungen verkunpft ist; alles dies und vieles Andre muss zu der Meinung führen, dass die Verfasserkreise des Atharvaveda ihrer socialen Stellung nach nicht allzu weit von denen des Rgveda zu suchen sind.

Als Sammlung der Zauberlieder ist der Atharvaveda mit seinem zugehörigen Ritual selbstverständlich eine Hauptquelle von unerschöpflichem Werth für die Konntniss des ganzen niederen Damonenvolks und der Kunstgriffe, durch welche der Mensch dasselbe sich gewinnen, versöhnen, vertreiben, überlisten kann. Es fiegt in der Natur der Sache, dass die Verknüpfung der meisten Atharvaulieder mit den zugehörigen zanberischen Manipulationen eine erheblich engere ist als bei den in so viel abstructure Höhe sich erhebenden Hymnen des rgvedischen Opfercultus. Im Ganzen ist das Bild, welches die Ueberlieferung vom Ritual jener Zauberhandlungen giebt, ein

O Dasselbe let bekamtlich im Kungikusütza niederniegt.

recht vertrauenswerthes und meist auch anschauliebes; das hier und da doch die Handlungen zu den Texten frei hinzugedichtet oder aus irgend welchen Zügen der Texte nachträglich herausgesponnen sind, that der Zuverlässigkeit des Gesammtbildes wohl nur unerhebliehen Eintrag.

Was weiter die Rolle anlangt, welche die höheren Götter in der Atharvanpoesie spielen, so gilt im Ganzen auch bier was schou in Bezug auf die Sprüche des Yajurveda bemerkt wurde: so off die Götter auch genannt werden, pflegt doch thre eigentliche Natur meist pur in sehr oberflächlicher oder in gar keiner Beziehung zu dem Inhalt der Anrufung zu stehen. Es handelt sich eben überwiegend um Zwecke des taglichen Lebens und um uralte auf deren Erreichung gerichtete Zauberriten, die mit den Vorstellungen etwa vom Gewittergott oder den himmlischen Lichtgöttern von Hanse aus nichts zu thun haben, zum Theil gewiss älter aind als diese. Naturlieh bemühte man sich doch eine möglichst grosse Anzahl der himmlischen Helfer für den jedesmaligen Zweck günstig zu stimmen; und so ist hier die gleichzeitige Anrufung einer Menge von Gottheiten das Regelmässige und Characteristische, während die langen Lobpreisungen der rgvedischen Hymnen sich immer nur an eine einzelne Gottheit richten. Himmel and Erde haben mich gesalbt, gesalbt hat mich Mitra hier; Brahmanaspati salbe mich; es salbe mich Savitar" - oder: "Mogen die Maruts mich benetzen, Püshan und Brhaspatt Moge dieser Agui mich benetzen mit Nachkommen und Reichthum": von derartigen Gebeten au ganze Reihen von Göttern ist der Atharvaveda voll, und oft mag es einfach das Bedurfniss des Versmaasses gewesen sein, welches darüber entschied, ob noch dieser oder jener Gott mehr oder weniger angerufen werden sollte").

i) In dem Georgion Begt sine Warning gegen das neuerdings him and da beliebte Verfahren, wegen des in gewissen Sinne älteren Characters

Lieder andrerseits, die nach Art der gevedischen dem Preise eines einzelnen Gottes gewidmet sind und bei diesem ausführlicher verweilen, liegen verhältnissmassig selten vor: der vornehmste, vom Somaopfer dargebotene Anlass zur Abfassung solcher Lieder war, wie wir schon bemerkt haben (S. 7), im Wesentlichen erschöpft. In denjenigen, die sich doch finden - wie dem grossen und schönen Lied an die Erde (XII, 1) oder der Reihe zusammengehöriger Lieder an Agni, Indra, Vava und verschiedene andre Gottheiten (IV, 23 fgg.) - fühlt man deutlich gegenüber den Hymnen des Reveda ein Anderswerden der Denkweise, der ganzen Färbung. welche die Göttergestalten hier tragen. Es herrscht ein rationalistischerer Ton, glattere und fliessendere Verständlichkeit, ein unmittelbarerer Zusammenhang mit der Welt des Wirklichen, Sichtbaren. Jener Hymnus an die Erde nennt was die Erde tragt mit einer inhaltreichen Ausführlichkeit, die im Rgveda kann denkbar ware: Berg und Thal und Ebene, Krauter von mancherlei Kraft, die Baume, die Waldesherren, welche fest stehen immerdar, und das Getreide, Reis und Gerste, das auf der regengeschwellten Erde wachst: da giebt es Gesang und Tanz; da giebt es Kampf und die Trommel ertont; da schweifen die Thiere des Waldes, die Lowen, die menschenfressenden Tiger und auch die bosen Damonen; geflügelte Vögel iliegen umher; Matarisvan der Wind erregt Dünste und schüttelt die Bäume.

Auf die Thaten der Götter, welche die alten Mythen

<sup>(</sup>s. unten die Darstellung des Caltus), welcher dem populären Inhalt des Atharraveds gegenüber dem succreintalen des Ryveds in der That rukemmt, auf Anssprüchs Junes Veda im Gegensatz zu diesem Schlässe über die altere volkathumilehe Gestalt, welche dem Bible irgand einer Gesthalt beitralegen sein soll, zu gründen. Gewiss mist die Kroreismen untgliche Atharraveda ihrem eigentlichen Wesen mach älter als das Sommopler des Ryvedia, aber ebenze gewiss ist die Weises, wie der Atharraveda in jene Zauberfamillungen die Götter verflieht, genz seemdär.

erzählen, wird in den Hymnen dieses neuen Stils noch oft genug angespielt, die früher zu so unzähligen Malen wiederholten stereotypen Wendungen über jene Thaten auch jetzt noch weiter wiederholt. Aber einen Zug des Mythus, der uns gefehlt hätte, erganzt der Atharvaveda kaum je. Die alte Welt der Götter und Mythen hat sieh eben ausgelebt; das eigentliche Interesse der neuen Generation geht darauf, hinter jenen Göttern die anschauliche und verstandliche Bealität des Naturiebens zu ergreifen.

## Die Jüngere vedische und die ausservedische Literatur.

Der Hauptinhalt der in Prosa verfassten jüngeren Vedatexte (Brahmanas and Satras) ist das Opferritual. Das Ritual der grossen Opfer, vorzuglich des Somaopfers, ist aus dem fliessenderen Zustand der altesten Zeit um eine Epoche, die Jünger sein muss als der Abschluss der rgvedischen Possie, in eine vergleichsweise feste Gestalt gebracht worden 1), and in dieser Gestalt wird es, im Einzelnen immer meh mit zahllosen Abweichungen je nach den verschiedenen Schulen, im Ganzen und in der Hauptsache doch durchaus übereinstimmend in der umfangreichen Literatur der Brahmana- und Sutratexte überliefert. Wir haben sehen oben (S. 11) darauf hingewiesen, dass von diesem Ritual aus die Untersuchung die Aufgabe und im Wesentlichen auch die Möglichkeit hat gu einem Bilde von der alteren, einfacheren, zugleich auch ilnssigeren Gestalt des Rituals zu gelaugen, für welche die Hymnen des Rgveda gedichtet sind. Bewegt sich so die eultgeschichtliche Forschung beständig zwischen den Daten eines alteren und eines jüngeren Zeitalters hin und her in der Art, dass sich beim zeitlichen Fortschreiten innerhalb der Literatur die Masse dessen, was wir über den ganzen Ap-

<sup>1)</sup> Vgl. meine Benerkungen Z. D. M. G. XLIL 246.

parat des Opfers erfahren, immer mehr erweitert, so ist naturlich die stehende Hauptfrage die: wieweit beruht diese zanchmende Reichhaltigkeit unser Information auf dem Hinzukommen von Neubildungen, wieweit auf der veranderten Gestalt der Quellen? In der Behandlung dieser Alternative liegt für Untersuchungen über den vedischen Cultus man mochte eagen das Geheimniss des Erfolges. Es ware natürlich eine Illusion zu meinen, dass die Frage immer lösbar ist. Aber für viele Fälle wird es doch eine Lösung, eine sichere oder wahrscheinliche, geben. Manches wird sieh als Neubildung dadurch zu erkennen geben, dass es in Ideenkreise hinein verlauft, welche wir als erst spater lebendig und entwickelt kennen; manche cultische Vorstellungen und Gebranche sind derart, dass, wenn sie alt waren, ihre Spur in den älteren Quellen trotz deren eigenthümlicher Lückenhaftigkeit nicht ganz fehlen konnte. Auf der andern Seite wird sich bei vielem in jenen Quellen nicht Erwähnten die ungezwungene Begreiflichkeit dieses Schweigens mit der Beobachtung vereinen, dass die betreffenden Bildungen sich aus dem uns im Ganzen so wehlbekannten Ideenkreise der jungeren vedischen Theologen nicht erklären wollen; hanfig wird ms in solchen Fallen der characteristische, dem Uebung gewinnenden Auge immer sicherer erkennbare Stempel der · Ueberlebsel uralt entfernter, für die Anschauungen der lebendigen vedischen Gegenwart incommensurabler Vorstellungsschichten entgegentreten: Parallelen, sei es dass sie innerhalb des Kreises der verwandten Nationen liegen, sei es dass sie diese Grenze überschreiten - wir kommen auf die Bedeutung solcher Parallelen weiter unten (S. 37) zurnek - werden dazu beitragen, den Beweis für die hohe Alterthümlichkeit der betreffenden Erscheinung trotz ihrer jungen Bezeugtheit zu vervollständigen!).

<sup>17</sup> Eine Vermeschauflichung der beitim entgegengesetzten Argumentations-

Ausser der Schilderung der Opfergebräuche enthalten die Brahmanatexte, wie bekannt, den Versuch ihrer Dentung. Dass diese sehr häufig misslingen musste, ist selbstverständlicht der ursprüngliche Sinn zahlloser Riten lag nun einmal schlechterdings ausserhalb des Gesichtskreises dieser Theologen, und sie hatten keine Inder sein müssen, um nicht fortwahrend ihre eignen Lieblingsspeculationen über die Potenzen des Naturlaufs und die menschlichen Lebensfunctionen in die Deutung der alten Gebräuche hineinzutragen. Ueber diesen augenfälligen schweren Gebrechen wird die Kehrseite leicht übersehen; nicht ganz selten bieten die Brahmanatexte doch auch brauchbare Erklärungen; in diesen auf dem Opferplatz ihr Leben verbringenden Priestern war die echte alte Logik der Opferkunst doch nicht so ersterben, dass wir Modernen für das Verständniss der uns so freindartigen Vorgange nichts von ihnen zu lernen hätten. Unsre-Darstellung des Opfereultus wird versuchen, diese Quelle der Belehrung sieh nutzbar zu machen,

Spater als die grossen mit den drei Feuern vollzogenen Opfer gelangten die Ceremonien des häuslichen Cultus, die Hochzeit, die Weihen für das Kind und für den Eintritt in das Jünglingsalter, für das Haus, für Felder, Heerden u. s. w. zur literarischen Darstellung!); wir besitzen von ihnen nur

reiben an einem und demosiben Ritus liefert die Weibe zum Sommopher (dikter):
hier ist die durch das Götterpaar Agni-Vichum churactorisirio Vorstellungreibe eine Noubildung, das Centrum des gamen Ritus aber, kurz grangt die Tapus- (asketischen Zauber-) gebräuche offenbar uralt. Vgl. die Risprochung der Dikaba in dem Abschnitt über den Cultus.

<sup>7)</sup> So wis auch die poetische Ausstafftrung dieser Riten in allem Wesentlichen Jünger ist als die des Sommonfers. Vgl. oben S. S. und meine Durfegungen in den Sacred Books of the East vol. XXX S. IX (gg. Wenn Knauer (Festgruss an Roth 64) mgt, dass das Grhyaritmal (d. h. das Ritual des häuslichen Cultus) "literarisch wis inhahilich über ist ale das Scauturitmal" — das Ritual der grossen Opfer mit den drei Fessen —

die Beschreibung, keine Dentung im Stil der Brahmanatexte<sup>†</sup>). Den Ritualbüchern dieser Klasse, den Grhyasutras<sup>‡</sup>),
schliesen sich eng die Dharmasutras (Lehrtexte des Rechts<sup>‡</sup>)
an, welche von der speciallen Beziehung auf das Opferritual
sich loslösend das gesammte Gebiet von Recht und Sitte im
privaten und öffentlichen Leben, natürlich durchaus vom Standpunkt des theoretisirenden Brahmanenthums, darzustellen
unternehmen. Es ist selbstverstandlich, dass auch diese Texte
die Probleme, mit denen wir es zu thun haben werden, vielfach berühren.

An die mannichfachen Zweige der vedischen religiösen Unberlieferung, die wir hier überblickt haben, sehliesst sich, wie bekannt, geschichtliche Tradition aus vorbuddhistischer Zeit nicht an; bis auf geringfügige, für uns kaum in Betracht kommende Fragmente ist hier eine Lücke. Wie sehwer unsre Untersuchungen unter den Consequenzen dieser für den indischen Geist so characteristischen und für die Erforschung Indiens so unvergleichlich beklagenswerthen Erscheinung zu leiden haben, bedarf kamm eines Worts. Schon der Mangel aller festen Chronologie trifft uns hart genug; vor Allem aber dies, dass es uns versagt ist, die Krafte des Cultwesens in den Ereignissen des geschichtlichen Lebens functioniren zu Einen gewissen Ersatz gewährt zunächst die altbuddhistische Literatur mit ihrer Dichtung und Wahrheit aus der Zeit und dem Leben des Buddha und seiner Junger, sowie mit der sonstigen reichen Fülle ihrer bald auf dem Boden menschlicher Wirklichkeit bald im Marchenlande spielenden Geschichten und Fabeln: sodam die Poesie der

beide nach ihren Grundrägen beurtheitt", so halte ich dies, sofere seich um die literacieche Behandlung der beiden Ritualgebiete handelt. für absolut verfehlt.

<sup>1)</sup> Mit wenigen Ausnahmen; S. B. E., a. n. O. NVIII tg.

<sup>9)</sup> Dr. in Lobriexton des bauslichen Ritests.

<sup>7)</sup> Siene ebendas, XXXIV.

grossen Epen und überhaupt die spätere erzählende und auch die dramatische Literatur. Die Bedeutung dieser Texte für die vollstandigere und lebendigere Ausmalung der religiösen Vorstellungswelt braucht nicht erst hervorgehoben zu werden; sie wird sieh uns, wenn es auch die Krafte des Einzelnen übersteigt mehr als einen kleinen Theil dieser ungeheuren Materialmassen zu bewältigen, auf Schritt und Tritt bestätigen. Was wurde uns, um nur ein Beispiel herauszugreifen, der Veda etwa über den für den ganzen Vorstellungskreis des Lebens nach dem Tode so wichtigen Gespensterglauben lehren? Hier müssen Quellen wie die buddhistische Gespenstergeschichtensammlung (Petavatthu) und Aehnliches erganzend eintreten: wo dann freilich die Untersuchung die dringende Pflicht hat, sich beständig der Bedenken, welche aus der Verwendung so viel jungerer Materialien bervorgeben, bewusst zu bleiben und sich mit allen erreichbaren Cantelen zu umgeben.

#### Veda und Avesta.

Ein Ueberblick über die Quellen für umsre Kenntniss des vedischen religiösen Wesens darf die nahe benachbarte Literatur des Avesta nicht unberücksichtigt lassen.

Auf Seiten vedischer wie avestischer Forschungen besteht gegenwartig eine starke Strömung, welche sich auf die strenge Absonderung des einen Gebietes von dem andern richtet. Im Grunde sei es doch nur die Sprache als der conservativste Factor im Leben der Volker, welche beide Literaturen verbindet<sup>1</sup>). So müsse man den Veda als rein indisches, das Avesta als rein iranisches Geistesproduct für sich allein betrachten, aus sich allein verstehen. Diese Tendenz, begreiflich als die Reaction gegen jenen oberflächlichen und überstürzten Enthusiasmus des Vergleichena, welcher die

<sup>1)</sup> Pischel-Geldner, Vedische Studies L XXIX.

nationalen Besonderheiten zu verwischen und zu vermengen liebt, trifft meines Erzehtens doch, wie das bei derartigen Strömungen zumal auf jung angebauten Gehieten der Wissenschaft eine Art Naturnothwendigkeit zu sein scheint, weit aber das Ziel hinnus.

Um zuvorderst bei der Sprache zu bleiben, kann man in der That behaupten, dass diejenige der altern Vedalieder der Sprache vieler Avestapartien in mancher Beziehung näber steht als etwa der Sprache des Mahabharata. Begründet der Lautwandel eine Kluft zwischen Veda und Avesta, welche doch kaum tiefer ist als etwa die zwischen zweien der einander ferner stehenden griechischen Mundarten oder gwischen dem Althochdeutschen und Altniederdeutschen, so verhindet beide Sprachen die Uebereinstimmung der syntaktischen Grundverhaltnisse, die gleichartige Einfachheit des Satzbaus, der im Wesentlichen identische Wortschatz: die vedische Diction hat eine erhebliche Reihe ihrer characteristischen Lieblingsausdeneke wehl mit der avestischen, aber nicht mit der späteren indischen gemein. Es kommt die nabe Verwandtschaft der metrischen Form und überhaupt des poetischen Characters hinzu: wenn man bemerkt hat, dass sich ganze Avestastrophen allein auf Grund der vergleichenden Lautlehre in's Vedische übersetzen lassen'), so darf dies dahin ausgedehnt werden, dass eine solche Uebertragung oft nicht allein correcte vedische Worte und Sätze ergeben würde, sondern Verse, aus denen die Seele vedischer Dichtkunst zu sprechen scheint\*).

Bartholomas, Bandh, der altimn, Dialekte p. V. Vgl. Mills im Festgrass an Roth 193 fg.

<sup>7)</sup> Auch die prossinchen Formeln der suf beiden Seiten beim Opler vorkenmenden Weibungen und Exercisenen scheinen mir auf einen gemeinmem Grundtypus aurackzugeben. Der arseitische Priseter heispielewstasugt zum Weibunsen (zustlera), wenn er die es in die zwei dezu bestimmten Gefasse sehöpfte. Zu der Heiligen und Gerechten Befriedigung kole ich

Die Berührungen aber von Seiten des religiösen und mythologischen Gehalts stehen hinter den formellen an Gewicht kaum

dieb beraus" (Fragus, 7 Westurgmard). Zu dem Baum, von dem er die Baresmanzweige nehmen wilt, sagt ert "Verstung dir, geter beiliger Baum, den Mazda geschaffen bat" (Vend, 19, 18). Weint er bei der Haomabaretung die Mörserkaufe gegen die vier Seiten des Mörsers stoset, augt ett "Em Schlag gegen den reschamaten Auges Mainyu" — "ein Schlag gegen Assham mit der Mordwaffe" — ein Schlag gegen die Dämmen von Müzana" — ein Schlag gegen alle Dämmen und bösen Feinde von Varena" (Yaoma 27, 1). Niemandt, dem die Sprüche der vollachen Vajim (vgl. oben S. 14 fg.) geläufig ist, nird selbe Sprüche lesen können, aben der Gleichurtigkeit mit jenen zu empfinden. Man nehme etwa folgende unf verschiedene Situationen des Opties bezigliche vollische Sprücher "Zu des Morres Unerschöpflichkeit schöpfe ich auch" — "De bist Schutz, gieb mit Schutz; Verehrung sen dir, den mit koln Leid" — "Verbrunnt ist der Dimon, verbrunnt siad die Unbelde" — "Weggeschlagen ist Arnen von der Ende, der Statte des Götterupfers" u. a."».

Beiläufig michte ich hier auch noch wenigstens auf die Möglichkelt hinweicen, dass eine gemeinaans Darstellungsform sieh in den lehrhaften Aufmiddangen folgomler Art erhalten hat. Auf irunischer Selte Ynone 10. 16 (45 fg.): "Flint Dingen gehöre sch; flint Dingen gehöre lich nicht. Dem guten Gedanken gehöre ich dem hösen Gedanken gehöre ich nicht. Dem gutan Wart gehöre ich, dets hösen Wort gehöre ich nicht:" h. s. w. Ganz abulich stehent in den buddhistischen Texten, z. B. "Ein mit fünf Eigenschuften versehener Mönch durf nicht die Weilie vollziehen .. Seine Moralität ist nicht vollkommen, sins Contemplation ist nicht vollkommen; u. s. w. Ein mit füuf Eigenschaften veraubmer Münch ilarf ilie Weille vollzielsen ... Seine Moralität ist vollkommen\* it s. w. (Vinaya Pitaka, Mahavagga I, 26). Odor: Es giabt nine unberechtigte Vernagung day Beichte, eine berrechtigte. Es globt zwei . . . drei (und so fort his zelm) anbereshtigte Versagungen der Reichte, zehn berechtigte" (folgt Aufzählung derselben, immer mit der Gegenüberstellung von Gegenützen: (Callavagga Admitches sobr bindig, — Man vergleiche unch noch Vendultil 13, 44 (123 fg.); Ein Hund hat das Wesen von acht Louten; das Wesen eines Priesters, drs Wood oines Kriegers" u. s. m. (folgt nähem Ausführung), um) duzu hadalnistische Paralleleu wie die felgende is, meinen "Buildhas" S. 201); "Sieben Gattinnen giebt es, die ein Mans haben kann. Welche sieben sind das? Die siner Mörderin gleicht, die einer Räuberin gleicht, die einer Herrin gleicht" u. s. w.

zurück. Wie konnte es auch unders sein? Denn selbst wenn es richtig ware - was doch in der That nur ein ganz einseitiger Ausdruck für ein Verhaltniss ist, welches so einfach sich nun einmei nicht abthun lasst - dass uns im Veda wie im Avesta zwei vallkommen getrennte, in ihrer eigenthumlichen Characterbildung abgeschlossene Völker entgegentreten!), wurde es doch immer dabei bleiben, dass auch da, wo geschichtliche Schicksale den Volksindividualitäten einen nenen Stempel aufpragen, dies nie und nimmer eine Neuschöpfung des ganzen geistigen Besitzes aus dem Nichts horans bedeuten kann. Sondern in zahlloson Resten und Spuren, bald vereinzelt, bald zu compacten Massen zusammengeschlössen, wird Altes in die neue Zeit hineinragen. Wie einschneidend also auch die Wandlungen der religiösen Vorstellungswelt erscheinen mögen, welche sich für uns - es muss hier unentschieden bleiben mit wie viel Recht - an den Names Zarathushtras knupfen, darf doch der ganze Untergrund von unausrettbaren mythischen Anschauungen und Cultgebränchen aller Art nicht übersehen werden, die sich aus fernster Vergangenheit in die zarathustrische Religion hinübergerettet haben und diese mit der vedischen verbinden, Es ist wahr, dass beispielsweise eine solehe Hanptgestalt der alten Mythologie wie Indra aus dem Avesta wenigstens halb versehwunden ist: und doch bezeichnet der siegreiche Gott Verethraghns auch im Avesta noch deutlich genug die Stelle, an welcher einst die machtig wilde Gestalt des nralten Gewittergottes, des vedischen Indra Vytrahan ("I. der Vytratödter") gestanden hat. Vollends die erhaben königliche Gottheit jenes grossen Asura, der im Veda unter dem Namen Varuna auftritt, im Avesta der höchste Herr alles Guten Ahuramazda ist, hat sieh bei beiden Nationen bis zu kleinen Detailizugen übereinstimmend erhalten. Wie Varuna so ist

ry Pinchol-Guldner a. n. O.

der avestische Ahura der höchste Herr des Rechts oder der Ordning (vedisch eta, dasselbe Wort wie avestisch asha); wie Varuna so bildet der avestische Ahura ein eng verbundenes Paar mit Mitra; wie Varuna so ist Ahura der erste in einem. Kreise von siehen Lichtgöttern; wie Varuns die Sonne bewahet, dass sie nicht vom Himmel herabfalle (aca-pad), wie er ihr den Weg über das Himmelsgewölbe bahnt, halt Ahura die Erde, dass sie nicht herabfalle (ava-pad), und bahnt der Some und den Sternen ihren Weg1). Und weiter kann man hinzuftigen; der ganze Typus solcher Götter"), die mit sahnellen Rossen auf ihren Streitwagen das Luftreich durcheilen, licht und wahr, unberührt oder doch wenig berührt von den Zügen der Tücke, Grausamkeit, Wollust, wie sie den Göttern andrer Nationen anhängen, freilich auch nicht theilhaft des Geheimnisses olympischer Götterschönheit; dieser Typus des zu himmlischer Hohe erhobenen fürstlichen Ariers prägt sich in der avestischen so gut wie in der vedischen Götterwelt ans. Achulich steht es mit den sich eng berührenden und wechselseitig erklarenden Vorstellungen beider Nationen von dem ersten Menschen und ersten Todten, dem Beherrscher der Todten, Yama des Vivasvant Sohn (avestisch Yima Sohn des Vivanhvant). Aehnlich ferner steht es mit dem Opfer. Beide Völker brachten als vornehmste Spende den berauschenden Saft des Soma (Haoma) dar, welchen die Priester beider als den Herrn der Pflanzen, den auf den Bergen wachsenden, vom himmlischen Regen genährten, vom Adler oder den Adlern herabgebrachten feierten. In Iran wie in Indien presste man den Saft der Somapflanze aus. reinigte ihn mit dem Haarsieb und mischte ihn mit Milch. Der rechte Somatrinker freilich fehlt dem avestischen Opfor,

F. Hv. I. 105, S. we offenhar no Varana gedacht at (a. mehr bet Bergaigns III, 118); Yasan 14, 3; I (vgl. Harms stone Ormaza et Ahriman 51).

P) Belläufig benerkt hat Volu vio Avests die fermeihalte Zahl von dreienddreiseig Göttere bewahrt (Dormesteter a. a. O. 39 A. 5).

Gott Indra: er hatte der zarathustrischen Vergeistigung des religiösen Wesens das Feld raumen mussen, und so war hier das Gelage des trunkenen Gottes zu einem Gewirr von Weihungen und symbolgewordenen Ueberlebseln aller Art abgeblasst. Die ursprüngliche Verwandtschaft des beiderseitigen Rituals bleibt abor doch überall sichtbar. So befand sieh auf dem avestischen wie auf dem vedischen Opferplatz ein Polster oder Bundel von Pflanzen, ursprunglich gedacht als den Sitz der Gottheit repräsentirend, von beiden Völkern mit eng verwandten Namen benannt (Barhis, Baresman<sup>1</sup>)), von den Iraniern, wenn sieh auch bei Ihnen die aussere Form der Verwendung geändert hatte, doch ebenso wie von den Indern als "ausgebreitet" (stereta, stiena) bezeichnet — den frommen Opferer hiess man danach in beiden Ländern den Mann mit ansgebreitetem Barhis oder Baresman. Bei beiden Volkern trug ein mit demselben Namen benannter Priester (Hotar, Zaotar) sitzend jene Gebete vor, deren enge Verwandtschaft in threm poetischen Character wir schon berührt haben; aus den priesterlichen Bitten der Zarathustrier um geistliche Güter hebt sich manche Formel heraus, die dem Avesta mit dem Veda gemeinsam ist und uns die Gebetssprache der indoiranischen Zeit vor Augen stellt - die Bitte, hinuberzugelangen über die Hasser, bewahrt zu bleiben vor Dieb und Wolf, dass Vich und Mannen gedeihen, dass das Ross schnell sei in den Schlachten, dass tüchtige mannliche Nachkommenschaft das Geschlecht fortsetze, oder auch, indem der Beter sich ganz in die göttliche Hand gab, die Bitte, dass Alles geschehen möge so wie die Gottheit es will,

Beim Lesen des Veda darf man sich viel mehr als bei dem des Avesta, dessen Vorstellungskreis ja in ganz anderm Massas von Verschiebungen betroffen ist, dem Eindruck him-

<sup>6</sup> Auf die arsprängliche Lieutität von Barbis und Barcaman kommon wir in der Derställung des Opferwalts zurüsk.

geben, dass weite Strecken hindurch das, was wir hier gesagt finden, schon in indoiranischer Zeit gesagt worden konnte und in ganz sinnlicher Weise gesagt worden ist. Kein Zweifel freilich, dass auf dem Wege von jener vorgeschichtlichen Periode bis zu den ältesten Vedaliedern die Gedankenweit und Ausdrucksweise complicirter und zugleich stereotyper geworden ist; kein Zweifel, dass insonderheit die Ueberwucherung der geistlichen Poesie mit Anspielungen, Mysterien, verschlungener Dankelheit im Wesentlichen für einen speciell indischen Vorgang gehalten werden darf. Aber nichts deutet darauf hin, dass die Wandlungen, welche die Volksseele und das religiõse Denken während dieser Zeitranme betroffen haben, auch nur entfernt so tietgehend gewesen sind, wie etwa die, welche zwischen dem altesten Veda und dem Buddhismus liegen 1). Die Veranderung des geographischen Schauplatzes, welche die vorindische und die indische Labensperiode dieser arischen Stamme schied, trug wohl den Keim unabsehbarer Wirkungen für das geistige Leben ferner Folgezeit in sieh, aber diese Wirkungen entwickelten sich nicht von einem Tage zum andern. Das Tempo der Wandlungen, welche die Cultur einer Nation erleidet, beschleunigt sieh mit ihrem Fortschritt, mit dem Siehbewusstwerden und Freiwerden des Denkens, dem Heraustreten der Individualität: die Denker der Upanishaden, vielleicht auch auf der andern Seite die Kreise Zarathushtras haben ein tiefgehendes Anderswerden der ganzen Innenwelt erlebt und selbst hervorgerufen. Jene ülteren Zeiten aber scheinen sich in ruhigen Geleisen langsam fortbewegt zu haben. So können wir es für kein berechtigtes Streben halten,

<sup>6)</sup> So wird es kaum zu viel gesogt sein, dass der verbiehe Varuna dem avestischen Abura näher atcht als dem Varuna des spatern Indiana obwohl für den Aberand zwischen Varuna und Abura nicht abein der Distant zwischen imbirzuischem und vertischem, sondern anch die zwischen inderranischem und avestischem Zeitalter, also die ganze mrathustrische Umwilkung in Betracht kommt.

die Erklarung des Veda gegen das Licht, wolches aus den doch nicht ganz spärlichen Resten und Spuren uralten religiösen Wesens im Avesta auf sie fällt, gewaltsam abzusperren. Wie die Grammatik der Vedasprache an mancher Stelle von der avestischen Grammatik entscheidendes Licht empfängt, so därfen wir auch glauben — und es fehlt nicht an schon arrungenen Ferschungserfölgen, die diesem Glauben Recht geben — dass die Vergleichung dar avestischen Religion und Mythologie für die vedische an mehr als einem Orre den Maasstab zur Sonderung des Altererbten von Neubildungen, die Erganzung von trämmerhaft Erhaltenen, die Erklarung von unverständlich Gewordenem der vorsiehtigen aber muthigen Forschung nicht verweigern wird.

## Indogermanische und allgemeine Religionsvergleichung.

Sehwankend wird die Gewissheit, spärlich die Ausbeute, wenn wir von der indofranischen zur indogermanischen Mythen- und Cultvergleichung fortsehreiten.

Zwar jener Skepeis werden wir nicht Recht geben, welche aberhaupt dem indogermanischen Volk hohere Göttergestalten abspricht und ihm allein den Glauben an Seelen und niedere Damonen wie Waldgeister, Windgeister, Wasseruymphen, Krankheitsgeister lassen will: wo dann die Vergleichung einer indischen Gottheit etwa mit einer griechischen oder germanischen principiell abzulehnen wäre. Es ist wohl verstandlich, dass die Ernüchterung über den Fehlschlag der Gleichungen von der Art des Sarameya-Hermeins<sup>3</sup>) und zugleich der imposante Eindruck der vornehmlich durch Mann-

<sup>7)</sup> Ann neuerer Zeit dürfen die Combinationen Saperyruya-Apollon, "Yahlayahifin-Hephniston him augmühr werden, welche den Gelei tängst vergangemer Tage herpofraheschwüren scheinen.

Oldenberg, Religion du Veta.

hardt erschlossenen Uebereinstimmungen auf dem Gebiet der niederen Mythologie zu solcher Skepsis geführt hat. Doch schon Mannhardt selbst warnte davor, hier das Kind mit dem Bade zu verschütten. Ruhige Erwagung wird keinen Grund finden, die Indogermanen um die Zeit der Völkertrennung unter die meisten wilden Völker herabzudrücken. Und man wird sich vorsehen zusammen mit jenen voreitigen Vergleichungen, die im Wesentlichen auf Etymologien und zwar auf Producten der Sturm- und Drangperiode der Etymologie bernhen, nicht auch die ganze Reihe von Seiten des mythologischen Inhalts sicher begründeter Zusammenstellungen wegzuwerfen. Es steht fest, dass schon die Indogermanen die den einzelnen gottlichen Machten gemeinsame Natur in dem Allgemeinbegriff von "Göttern" unter einer Bezeichnung (deiras) zusammenfassten, deren etymologischer Werth lehrt. dass schon damals die meisten und hervorragendsten Götter als himmlische Wesen gedacht wurden. Eins dieser Himmelswesen war der "Vater Himmel" selbst, dem vermuthlich ein Ehrenplatz unter der Götterwelt zukam!), obwohl ihn, wie es scheint, an Macht und Bedeutung ein andrer der Himm-

<sup>1)</sup> y, Brudke (Dyâns Asurs 110) vermuthet, dass her den Indegernanen "sin Polytheismus mit ausgeprägt monarchischem Character",
mit dem Vater Himmel als patriarchalischem Herrscher vorgelegen habe.
Ich michte dies doch bezweifeln. Duss an den Begriff des Vaters Himmel
danels anch, sei es mit grösserer, sei es mit geringetur Pestigkeit, die
Verstelbung geknüpft gewesen sein kann, dass die übrigen Gotter des
Himmels Kinder eind, leugne ich nicht, obwohl mir die Benonnung der
Götter als deise ("Himmelische") dafür nicht viel zu beweinen schein.
Aber jeh glimbe kaum, dass diese Vaterschaft des Himmels einen amstjiehen, das religiöse Leben beherrschanden Glauben zu dessen Obergerah
bedautete. Von den verschiedensten Seiten her brachte die Falle der
Naturerscheinungen Götter berrot; eine Ordnung, welche die selwenkende
Masse dieser Bildangen zu einem Götterreich gliedert, unter der Herrschaft
eines böchsten Gottes zusammenfasst, ist noch im Voda nicht oder kunn
vorhanden, und dass etwas Derartiges in jens au viel untlegmare Ver-

lischen überragte, der Gewittergott, der blitzbewehrte Ueberwinder des Druchen, welcher die Wasser gefangen halt. Andre Gottheiten, grüssere wie das in der Gestalt gottlicher Junglings verehrte Paar des Morgen- und Abendsterns oder der Gott der Wege und Wanderer (Hermes-Pashan), kleinere wie Elben, Wasserjungfrauen u. A. m. lassen sich gleichfalls mit hinreichender Sicherheit in das indogermanische Alterthum zurückverfolgen. Dasselbe gilt von Mythen, welche die Thaten und Erlebnisse dieser Götter erzählen: so dem Mythus von dem Drachensieg des Gewittergottes, von der Befreiung der Kühe durch Indra Herukles Hercules aus dem Gefängniss der Pani, des Gervoneus oder Cacus, von der Genossenschaft der Dieskuren und der Sennenjungfrau, von den Ehen göttlicher Weiber - so der Wasserjungfrau Urvasi-Thetis Meinsine - mit sterblichen Mannern ).

Es ist naturlich nicht die Absieht hier einen vollstandigen Ueberblick über den als indogermanisch zu erweisenden Götter- und Sagenbestand zu geben; nur auf einige Hauptpunkte sollte hingedentet werden. Eine wesentlichste Differenz zwischen der indegermanischen und der vedischen Gouerwelt sehe ich darin, dass in der letzteren Varnua und

gangenheit zurückverlegt werden kann, bezweiße seh stoch. Der Gowittorgott, der mir in der indegermanischen Zeit vom Himmelsgiet getremt gowesen as sain scheint - wie Imira neben Dyans, Herakles neben Zena, Thor-Donar naben Tyr-Zin (oder wer sonst der germanische Himmelsgott war) sight -, list achworlich in Glauben and Caltus dem Himmel gott wirklich untergeurdnet gewoon.

<sup>2)</sup> Durchous miguistig and wir wenigstens bei dem gegenwärtigen Stande der Forschung in Berug und eine den indogermanischen Zustand reconstrairende Vergleichung der Unitformen gestellt. Es ist kein Zweifel, days the vedische Opfer and day gradhische zahireiche und tiefgreifende Berährungen aufweisen. Aber zu densalben einunt das somitische Opfer im Wesentlichen theil, um von Deberginstimmungen antiegener und entiegenster Volkier zu schweigen. Ther einen charakteristischen Senderbeauz des Indogermanischen Volkes ermitteln zu wollen ist einstwellen aussichtslos-

die ihm verbundenen Lichtgötter hinzugekommen sind: die Aufnahme dieser wie ich meine von anssen her gekommenen Götter erscheint mir als die tiefgreifendste Neuerung, welche der indoiranischen Periode gehört. Eben derselben werden Hauptfortschritte in der - wohl an altere Anfänge auknupfenden - Entwicklung des Somacultus, vermuthlich auch eine stärkere Accentuirung der Bedeutung des Agni zuzuschreiben sein. Auf diesem ganzen Wege, dessen Schlussstadium - der Uebergang von den indeiranischen an den indischen Zuständen - uns schon früher (S. 32) beschäftigt hat, wird man, so reich er an Nouentwicklungen ist, so viel von den alten Bildungen verschwunden ist oder sich verwischt hat, doch nirgends einen wirklichen Bruch zwischen Altem und Neuem antreffen!). Wir übersehen nicht, dass die schwankende, in festen Gesetzen nicht auszudrückende Natur der Factoren, mit welchen die religionsgeschichtliche und mythologische Vergleichung zu rechnen hat2), der Hinund Herbewegung der Forschung zwischen dem indogerma-

ty Placket and Galdner agent (Vellache Studien I. S. XXVII): Bedenken wir unt einerseite, dass die alten indegermentschen Götter im Voda fast Leine Sagen mehr haben, done de theils schon gans in den Hintergrand getratest sind, wie Dyans, theils allmählich verdrüggt werden, andrersols die grossen Sagenkreise sich um nen anfkommende echt hedische gruppieren, so werden wir zu dem Schluss gesträngt, dass in der Mythologie eine grosse Verschiebrup stattgebinden hat, dass die vedische Göttersaga eins jumpere Schladt representiert, welche wohl Reminiscentum un den allen imleg. Mythos suthalten mag, after threm eigentlichen Wosen meh seht addisch ist und in der indisalien Valkasuge ihre Wurseln hat." Wir stellen, wie in dam oben Georgten liegt, zu diesen Auffanzungen in entrelaisdemem Gegennate. Für une sind z.B. Indra other die Asvin Göttergestalton, welchen gewiss in indischer Zeit muncht Sage nan augeboffet at, die aber den Grendrügen nach ihre Amprigung mit indogermanisaber Vergangenheit mitgebracht habeur obenen Vermus med die Adityes aus induientischer Zeit. So fahlt es ims an jeder Veranissung, die von jenen Forschem bekamptiste grosse Verschiebung ausmechmen.

<sup>77</sup> Wir kemmen auf diesen Gesichtsprakt unten S. 58 surück.

nischen und dem vedischen Zustand der Dinge auf diesem Gebiet ein ganz anderes Aussehen giebt als es etwa auf dem der Grammatik erreicht werden kann und erreicht worden ist; aber so knapp hier der sichere Ertrag ist, so unberechtigt ware es doch, wollte, wer die Götter und Mythenwelt eines einzelnen indogermanischen Volkes darzustellen unternimmt, diesen Ertrag ignoriren. —

In ganz anderer Reichlichkeit als bei der Betrachtung der höheren Götter und ihrer Sagenkreise fliessen die Ergebnisse, wenn man die Vergleichungen auf dem Gebiet der niederen Dämonen, des Zanbercultus, des Cultus der Besessenheit, der niederen Observanzen (wie Fasten, Kenschheit u. dgl.), sodann des Seelenglaubens und der Todtengebränche vornimmt. Nur verliert hier die Beschränkung der Untersuchung auf die Indogermanen nahezu alle Bedeutung; zu decretiren, dass die Vergleichungen an dieser Grenzlinie Halt machen sollen, ware nackte Willkur. Manbefindet sich hier eben auf dem Gebiet der Vorstellungen und Gebränche, deren über die Erde sich erstreckende Gemeinsamkeit die Ethnologie immer bestimmter erweist. An zahiloson Orten werden die Elemente dieser niederen Vorstellungswelt unter oder hinter den für das vedische Volk und Zeitalter eharacteristischen fortgeschritteneren Bildungen siehtbar. Bald dehnen sie sieh zusammenhangend über einen verhältnissmässig grösseren Raum ans und sind dann meist leicht verständlich; bald treten sie als vereinzelte, verdankelte Rudimente in anderweitige Verstellungsmassen eingesprengt auf. Im Einzelnen mögen sie hier und da aus Einschleppungen von den Urbewohnern Indiens her zu erklaren sein; im Ganzen weisen sie unzweifelhaft zurück auf jene fernen, mit dem Stempel der Wildheit bezeichneten Verstufen, durch welche das Leben auch der Indogermanen oder ihrer Vorfahren hindurchgegangen sein muss, und über die hinwegzusehen, um unmittelbar aus dem Schoosse der Natur eine Religion

indegermanischer Himmelsgötter erstehen zu lassen, angefähr dasselbe sein würde, als wollte ein Sprachforscher die ganze an zahllosen Umwalkungen reiche Vorgeschiehte der indogermanischen Grundsprache leugnen und diese zu einer Ursprache stempeln.

Für das Urtheil darüber, was in der vedischen Vorstellungswelt alt und was jung ist - eine Frage, die, wie wir sahen, allein auf Grund der Bezougtheit in alteren oder Jüngeren Texten zu entscheiden vielfach nicht augeht sind die Maasstabe, welche die ethnologische Erforschung der niederen religiësen Typen liefert, oft von ausschlaggebender Bedentung. Und ebense sind die hier zu findenden Parallelen unschätzbar wichtig für die Erklärung der zu Rudimenten erstarrten, vielfach mit modernen Elementen vermischten, durch Umdeutungen überdeckten Vorstellungen und Gebrauche; sie sind wichtig auch insofern als sie uns die für eine oberflächliche Betrachtung in sich abgeschlossene, scheinbar nur ihren eigenen Gesetzen folgende Welt des indischen Cultus in hundertlacher Beziehung zu ausserindischen Cultformen zeigen und uns so das Indische an vielen Punkten als ein Exemplar eines Typus, neben dem eine Menge andrer gleichwerthiger Exemplare steht, verstehen lehren.

Ich täusche mich nicht darüber, dass wer diese so jung angebauten und zugleich so unabsehbar weiten Forschungsgebiete zu betreten wagt, oft genug irren wird, zumal wenn er sieh auf denselben doch nur als ein Fremder bewegt. Aber der Versuch muss gewagt werden; ihm entsagen hiesse darauf verziehten auch nur die ersten Schritte auf einem Wege zu thun, von dem so viel gewiss ist, dass er allein zur Lösung vieler der wichtigsten Rathsel der vedischen Religionsgeschichte führen kann.

#### ERSTER ABSCHNITT.

# Die vedischen Götter und Dämonen im Allgemeinen.

Die Götter und Dämonen in ihrem Verhältniss zur Natur und den übrigen Substraten der mythischen Conception.

Naturgottheiten und Anthropomorphismus. Für den verlischen Glauben ist die ganze den Menschen umgebende Welt beseelt. Himmel and Erde, Berg, Wald, Baum und Gethier, das irdische Wasser und das himmlische Wasser der Wolke: Alles ist erfüllt von lebendigem, dem Menschen bald freundlichem bald feindlichem Geisterdasein. Unsiehtbar oder in siehtharer Verkörperung umgeben und umschweben Schaaren von Geistern die menschliehen Wohnungen, thierformige oder missgestaltete Kobolde, Seelen verstorbener Angehöriger und Seelen von Feinden, bahl als gutige Beschützer, hantiger als Krankheit und Unheil bringende, Blut und Kraft aussangende Schadenstifter. Beseeltheit kommt selbst dem von Meuschenhand verfertigten Gegenstand zu, dessen Functionen als freundlich oder feindlich empfanden werden. Der Kampfer bringt dem Gott Streitwagen, dem Gott Pfeil, der Trommel, der Pflager der Pflagschar, der Spieler den Wurfeln seine Verehrung dar; der Opferer - natürlich sind wir über diesen am genausten unterrichtet - verehrt den Pressstein der den Soma presst, und die Streu, auf der die Götter sich niederlassen, den Pfahl, an den das Opferthier gebunden wird, und die göttliehen Thore, durch welche die Götter herverkommen, um das Opfer zu geniessen. Bald sind es eigentliche Seelanwesen, welche der Mensch sieh gegenüberstehend fühlt, hald werden vielmehr, dem Fortschritt der Weltauffassung entsprechend. Substanzen oder Fluida vorgestellt, die mit characteristischer Wirkungsweise ausgestattet Heil oder Unheil bringen: zwischen der einen und der andern Auffassung spielt der Glaube hin und her. Die Kunst, das Wirken dieser Seelenwesen, das Spiel dieser Substanzen und Kräfte sich zum Heil zu wenden, ist mehr Zauberei als eigentlicher Cultus. Die Grundlagen des hier geschilderten Glaubens und Zauberwesens sind ein Erbtheil aus fernster Vergangenheit, aus einer auch von den Vorfahren der Indogermanen durchlebten Zeit, wie wir ums karz ansdrücken durfen, schamanistischen Geister- und Seelenglaubens, schamanistischen Zauberwesens.

Auf diesem Hintergrunde nun tritt die Welt der hüheren Götter, des reineren Cultus hervor. Jone Götter tragen, nicht überall und nicht in jodem Fall gleich stark ausgeprägt, im Ganzen aber unbedingt vorherrschend, den Character des Anthropomorphismus. Sie sind zu mächtiger Grösse und Herrlichkeit gesteigerte Menschen, mit menschlichen Leidenschaften, zwar nicht wie die Menschen dem Tode unterworfen, aber geboren wie Menschen. So waren schon die Götter des indogermanischen Volks gestaltet, wenigstens in den Perioden, welche der Völkertrennung naher vorangingen: man denke an den Vater Himmel, an den heldenhaften Gewittergott, an die Jugendlich schonen Dioskuren. Es steht fest, dass diese höheren Götter der vedischen und gewiss auch der indegermanischen Zeit ansnahmslos oder nahezu ausnahmslos die vergöttlichten Abhilder von Naturwesenheiten oder die vollbringenden Machte in den grossen Naturbegebenheiten sind!).

b) Fur anrelses irrig talts ich die Auffassung, welche Gruppe Die griech Cutte und Mythen I, 296), ich glaube nicht ganz zutreffend, als die Ansiche Bergungues binstellt und durm Berechtigung er für gesiehert.

Wir verfolgen hier nicht die Spuren davon, dass der Zeit des überwiegenden Anthropomorphismus eine andre vorangegangen ist, in welcher theriomorphe Elemente stärker hervortraten. Darauf werden wir an einer späteren Stelle zurückkommen. Denn es ist nicht unsre Absicht, und die Zeit dürfte dafür noch nicht gekommen sein, in der Darstellung des vedischen Glaubens das an die Spitze zu stellen, was in der vorvedischen Vorgeschichte dieses Glaubens das ülteste ist: wir gehen vielmehr aus von dem, was in der Gegenwart

erhlärt, "dass die verliechen Gottermythen nicht direct aus Naturans-hanang. sondern zunächst aus dem Rümt geffenem sind, derem eineste Ceremenien aust unt den Naturverpängen verglichen wurden." Ich unterlasse es, diese Theorie lifer na discutiren; was meines Englitena blev na sages. wive, 1st implicate in memor olymen Darstellang der Mythen und des Rainals suthalten. Nur wonige Worte siden mir her gestatiet, um meine Auffaraung über das Verhältniss von Mythus und Ritual kurz ausensprechen. Die Kunst, die überwiegend auf Grand von Naturanschausugen concipirtes Görner den Memselam son es gemeigt sel es unserhallich zu machen, einhalt das Ritual. Der Mytlan beschreibt, wie der Demorer die gelangenm Hummidewasser orkampilt odor befreit; die Riter bewegen ibn, disse Tint oder undere gioleti baldanlinfte und guzilige Thaten zu Generon des Frommen assembleron. Dos Hamptmittel der Rites an diesem Zweck int, doze more den Gott speist, tränkt, an ihm betet, ihm loht. Zu der sponiellen Natur der Thaten, wolche eben die ein Gutt einenthümlich sind, staht das Verfahren in keiner Berichung; über seine persäuliehen Eigenenhaften erfahren wir darate im Gamen nicht viel nicht, als dass er ein haugtiges, duratiges, für Schmeichelei engangliches Wessen ist Gelt sige im Ganison, im Emislase fallt doch bier und da nobe ali, z B. Bronfern die Opfierzeit, die albem Beucheffenheit des Opferthiers sto. in specialler Resiehung zu dur Natur des Gottes stehen kunn). Freifigh Lann das Eutschreitsade Armachaen des ganzen Culticosens auch zur Conception via Gettern filhren, deron Salvernt gum oder mm grossen Theil inserballs der cultucion Walt liegt (Agni, Sonn, Britasputi etc.). Und es Laux Riten gellen, die in der Nurhabenting einen mythischen Yorgange bestehen (a. R. die Santramagi). Das eine wie das andre aber ist ein specialler Pall, auf welchen die Beurtheilung des Gesammtverhältnesses you Mythou and Ritted night begranded werden dark

der vedischen Zeit selbst beherrschend im Vordergrund steht. So beschäftigen wir uns hier mit dem Verhaltniss, in welchem die grossen, vorwiegend menschenähnlichen Naturgötter des Veda zu den ihnen entsprechenden Naturobjecten oder Naturvorgangen stehen. Dies Verhalfniss ist bei den verschiedenen Göttern merklich verschieden, die Verselbständigung und Vermenschlichung des Gottes seinem Natursubstrat gegenüber bald zuruckgeblieben bald weiter fortgeschritten: der Feuergott Agni beispielsweise steht in diesen Beziehungen wesentlich anders da als der Gewittergott Indra, der Sonnengott Mitra anders als der Sonnengott Sarya. Neben mancherlei sonstigen Momenton wie dem Einfluss des Namens, der die Identität des Gottes mit dem Naturobject ausdrückt oder nicht ausdrückt, dem Einfluss des Alters der betreffenden Conception, des Gegensatzes selbstentwickelter und von aussen übernommener Götter scheint mir für diese Verschiedenheit vor Allem die Gestalt des betreffenden Natursubstrats selbst ausschlaggebend zu sein. Man vergleiche etwa dasjenige des Agni oder der Ushas (Morgenröthe) mit dem des Indra. Das Feuer, die Morgenröthe bietet eine klare, in sich vollständige Erscheinung; man sieht Agni oder Ushas. Im Gewitter aber wird keinem Auge die Gestalt Indras!) sichtbar-Man sieht wohl die dunkeln Berge der Wolken, aus denen Indra die Wasser befreit; man sieht die Wasser; man sieht des Gottes blitzende Waffe; aber wo ist er selbst? Hier bleibt eine Lücke, und diese Lücke füllt der mythenbildende Geist mit der Gestalt eines Helden!) ans, der um so menschenalmlicher3) vorgestellt wird, je weniger ein von der Naturgegebener Umriss die Einbildungskraft einschrankt. Auch

<sup>1)</sup> Man setas hier, um genun zu sein, statt des vedtächen Tudra, dur hale realitie Gowittergott maler list, solmen vorvedlichen Vergelager.

<sup>7)</sup> Odio econtroll sines gottlichen Thieres, an desson Stelle dann spater der authropomorphe Gott tritt.

<sup>5</sup> Oder eventualt urspränglich in um so reinerer Thiershutlehlicht.

ein zeitliches Moment wird hier mitwirken. Die bestandige Gegenwart Agnis, die regelmässige Bewegung der Ushas mit ihrem steten Kommen und Gehen legt der mythischen Anschauung einen Zugel an, während ihr auch von dieser Seite her in Bezug unf Indra Fraibeit gelassen ist: es gewittert nicht humer, nicht zu regelmässigen Zeiten: - gewiss wird Indra sich nach unberechenbarer Launs hierhin und dorthin hegeben; er wird Thaten vollbringen, die mit dem Gewitter nights zu thun haben and nur denselben Character heroischer Erhabenheit zeigen. Und es wird möglich sein - wir kommen auf diesen Vorgang noch eingehender zurück - dass über der starken Accentuirung dieses menschengleichen, heldenhaften Wesens, welches die mythischen Vorstellungen in eigne, neue Bahnen lockt, der Zusammenhang mit dem ursprünglich im Centrum stehenden Naturereigniss vergessen wird, während das Verständniss etwa für das Wesen Agnis angesichts des beständig gegenwärtigen Naturobjects, welches mit ihm den gleichen Namen trug, unmöglich erlöschen kounte.

Verweilen wir, um den Typus der mit dem Naturphänemen eng verknüpften Gottheit naher zu veranschaulichen, noch etwas länger bei Agni.

Solf man die verlische Vorstellung von dem Verhältniss Agnis zum Feuer dahin ausdrücken, dass dieses der bevorzugte Aufenthalt und Wirkungskreis des auch über andre Aufenthalte und Wirkungskreise verfügenden Gottes ist, oder steht Agni mit dem Feuer in untrennbarer Wesenseinheit? Ist, kann man sugen, das Element das Haus des Gottes oder ist es der Körper des Gottes?

Für die zweite Auffassung tritt sehon der Name Agni ein; der Gott heisst "Feuer". Wo Feuer ist, da ist er; wo kein Feuer ist, kann ich kaum irgendwo finden, dass der Egveda den Gott als gegenwärtig vorstellt; ist von dem in den Wassern oder in den Pflanzen verborgenen Agni die Rede, so ist der Gott darum nicht von dem Feuer abgelöst; das Fener ist dann eben als im Wasser oder im Holze latent enthalten gedacht!). Wer durch die Reibhölzer das Opferieuer hervorbringt, erzeugt nicht zuerst das ungöttliche Element und ruft dann den Gott in jenes einzugehen, sondern er erzeugt den Gott oder bringt ihn zur Geburt. "Den Agni haben die Männer mit Andacht ans den Reibhölzern geboren werden lassen durch der Hände Bewegung, den gepriesenen", "Den Unsterblichen haben die Sterblichen erzeugt." "Reibt, ihr Männer, den Weisen ohne Falsch, den kundigen, unsterblichen, schöngesichtigen: des Opfers Banner, den Ersten vorne, den Agni, ihr Männer, erzeugt, den gnädigen")". So finden sich dem auch Wendungen, die dem Agni menschliche Gestalt beilegen, wesentlich spärlicher und weniger ausgeprägt als etwa in Bezug auf Indra: man sicht eben den Körper agnis vor Augen und sieht, dass er dem menschlichen Körper nicht gleicht.

Die Identification des Gottes mit dem Naturobject trifft nun freilich gerade im Fall des Agni auf eine Schwierigkeit, und insofern ist dies Beispiel zur Exemplification vielleicht nicht das günstigste. Das natürliche Feuer tritt in einer unbegrenzten Vielheit gleichzeitiger Erscheinungen auf. An dieser Vielheit nimmt Gott Agni in gewisser Weise theil: er ist "der eine Agni, der vielfach entlammte" (Rv. VIII, 58, 2), und ohne Zweifel hat es eine Zeit gegeben, wo er nur in der Vereinzelung und Mehrheit hier als die damonische Seele dieses, dort jenes Feuers verehrt ward. Offenbar aber führte dann das Vorbild solcher Götter wie des Himmels- oder des Sonnengottes, welche entsprechend dem ihnen zugehörigen Natursubstrat als unvergleichliche, einige, weltüberragende

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auch wenn Agni als der Bote zwischen Himmel umt Erde, zwischen Menschen umd Göttern vorgestellt wird, bedeutet das keine Loslösung von der zum Himmel emperstrebenden, mit lierer Gluth, ihrem Gluzz, lörens Bauch, sich in unbegrenzte Höhen fortsetzenden Opferfinnung, Vgl. z. B. Ev. VR. 3, 3.

<sup>7)</sup> Re. VII. 1, 1; III, 29, 13, 5.

Wesenheiten gedacht wurden, die Aenderung herbei: Agni wurde jenen gleichartig und ebenbürtig; der "vielflach entflammte" wurde doch zugleich der "eine Agni"1). Eine Bearbeitung oder Lösung dieses Widerspruchs zwischen Einheit und Vielkeit versuchen die Dichter des Egyeda nicht; unter der Menge der zahllesen vedischen Rathsel und Paradoxen lassen sie auch dieses stehen. Es ist aber klar, dass die Auffassung des Agni als eines einigen Gottes zu seiner Identitat mit dem irdischen Object nicht passte. So finden wir denn neben der eben erwähnten Vorstellung von dem aus den Reibhölzern immer neu geborenen Gott andrerseits auch, freilich vereinzelt und, wenn ich mich nicht täusche, den alteren Textschichten fremd, den Gedanken von dem Eingehen, dem Herabsteigen des Gottes in das Fener, welches Menschenhand erzeugt oder anschürt. Nicht sieher freilich ist es dahin zu deuten, wenn man bei der Erzengung des Opferfeners durch Reiben zum Feuer, wie es zum Vorschein kommt, spricht: "Steige herab, Jatavedas, bringe du wieder den Göttern kundig die Opferspeise\*\*): hier scheint kein Niedersteigen des Gottes aus seiner göttlichen Höhe gemeint, sondern es handelt sich wohl einfach am ein Heraussteigen des Feuers ans seiner Verborgenheit in den Reibhölzern\*). - Mehr besagt

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. Bergnigne, Religion vidique I, 19. Man benehte atun wie Re. III., 29, 7 ein Fener frisch durch Reiben erzeugt ist und es dann (Vers. 9) von demselben heiset: "Dies ist der Agul, durch welchen die Götter die Feinde bezwungen haben"; das none Fener ist identisch mit dem aften.

Apastamba Smar, V. 10, 12; Taint, Briling H. 5, 8, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Spruch ist offenber nicht für diesen Anless verfäset, seindere für des Wiederhervoebelen des Opferfeners, felahert "bringe wieder den Göttern" is s. w.), das man direch einen bestimmten Art in die Reithicher hatte "infsteigen machen" und das man, indem man diese reitet, aus Buen "berabsteigen macht" (vgt. Sänkhavana Sc. II, 17, S). Da denselbe Spruch hier im Vertindung mit die Febesreibung zur Anwendung hommt, wird auch die Vertiffung vom "Harnbeteigen" keine andre sein.

es, wenn man bei der Schichtung des Feueraltars, während das Fener entilammt wird, betet: "Aus der höchsten Ferne komm berbei, du Gott mit den rothen Rossen')4, - Der weiter unten (S. 77) zu besprechende Gebrauch, an dem Platz, an welchem das Feuer gerieben wird, ein weisses Ross aufzustellen, welches auf die Feuerreibung hinblickt, kann gleichfalls die Vorstellung enthalten, dass der durch das Ross repräsentirte Gott Agni sich mit der frisch erzeugten Flamme versinigen soll; obwohl ein solcher Schluss auf die genauere Gestalt irgend einer Vorstellung aus einem derartigen Zaubergebrauch immer recht unsicher ist; die Anwesenheit des feuerhaften Thiers braucht einfach nur zu bedouten, dass man das Erscheinen des Feners ans den Hölzern zu befördern wünschte, wobei sich für das Verhältniss von Gott und Element nichts ergeben würde. - Hier möge noch erwähnt werden, dass ein jüngerer rgyedischer Dichter (X, 12, 1) den Agni, welcher zum Opfer entflammt wird, den Gott nennt, welcher den Sterblichen zum Opfer helfend sich als Priester niedersetzt "zu seiner Welt gehend". Es steht hier der Ausdruck, welcher mit Vorliebe von der in die Geisterwelt eingehenden Seele gebraucht wird?); der Gott gelangt beim Opfer der Menschen zu seinem Ziel und seiner Heimath wie die Seele in der Welt der jenseitigen Herrlichkeit - auch dies offenbar eine den Gott von dem sichtbaren Element sondernde Auffassung.

Es wird nicht nöthig sein, weitere Detailzüge zu sammeln: was hier für die ursprüngliche Vorstellung, was für secundare

Vaj. Samh, XI., 72. Das Nähere über das zogehürige Ritual a. Indische Studien XIII, 227.

F) seum ausen yan. Man benehlte, dues die Stelle aller Wahrscheinlicht keit nach von dem Vorfasser der Todtenlieder X, 14 fgg. herrihrt, der nicht besonders geen in dem Idecakreise von Tod und Jenseits howegt: 40 bruncht er anch 12, 4 von den Tagen den Ausdruck ersuellen nyzn. Vgl. meine Prolegensem in den Hymnen des Rgveds 200 fg.

Umgestaltung zu gelten lmt, ist klar. Ursprünglich ist Agni das mit göttlicher Seele ausgestattete Element, dann erst ein Idealwesen, welches auch von dem Element losgelöst denkbar ist. Muss eben hier, wie wir bemerkten, der Widerspruch zwischen der Vielheit der concreten Feuer und der Einheit des Gottes diese Loslösung befürdern, so kommt in andern Fällen die Identität des Gottes mit dem Naturphänomen rein und ungestört zur Erscheinung: so bei Surva der Sonne, Ushas der Morgenröthe, bei welchen der einzigartigen Gottheit ein einzigartiges Naturwesen entspricht'), oder bei Apas den Wassern, deren natürliche Vielheit sich in der pluralischen Natur der Gottheit reflectirt\*). Wo die Morgenrüthe scheint, sieht der vedische Inder die leuchtende Göttin, die ihren Busen enthallt; we die Sonne aufgeht, sicht er den fernhin sichtbaren göttlichen Sohn des Himmels; wo die Wasser fliessen, ziehen die rastlosen Göttimmen einher; der Dichter, der von dem heilsamen Wassertrunk spricht, sagt dass die Apas, die Göttimen, beilsam zu trinken sind 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Fall der Mergenröthe alberdings schwankt, wie bekunnt, der Veile zwischen der Verstellung der ubglich wiederkehrenden einen Göttin und immer neuer Mergenröthen.

P. Le dus weitbliche Geschlicht der Apas dubel im Spiele, dass sieh bier eicht wie im Pall des Agul ein einheitliches bleutwesen mit dem Vorhild des Sürya etc. entwickelt but?

<sup>\*;</sup> Unbrigens seigen die Wasser neben den im engsten Zusemmenhang mit dem Naturalement verbliebenen göttlichen Types (den Apas) unch den zu freierer Personification hetgeschrittenen der Apoarus (Nymphen, ursprünglich Wassenwenphen). Die Apoarus, die Gestalt sehöner göttlicher Weiber tragend, können ihr Element verhössen und mancherbi Abenteuer unter den Mensehen erleben: dass solchem Treiben doch der Character einer gewissen Heimathlesigkrit unhaftet und ihre wahre Heimath immet des Wasser biedet, zeigt die Geschichte der Undim Urengt, der Mebaine Indiens. — Eine Stelle des Sv. (IX, 78, 3) übrigens identificht die Apoarusen nöch ganz mit ihrem Element: die Apoarusen stehnen zum Some, d. Is derzelbe wird mit Wasser vernischt.

Verdunklungen und Neubildungen. Aber nicht bei allen Göttern, welche in dieser Art Naturobjecte reprasentiren, liegt der Zusammenhang mit jenen ebenso klar noch im Veda vor. Wir können nicht zweifeln, dass wie Surya auch Mitra ein Sonnengott gewesen ist; mir scheint es kaum minder sicher, dass Mitras göttlicher Geführte Varuna ein Mondgott war'). Aber in den Liedern, welche an Mitra und Varuna gerichtet sind, erscheint die Beziehung zwischen Gott und Naturwesen ganz anders als etwa bei Agni oder Ushas. Im Bewusstsein der vedischen Dichter ist jene Beziehung direct überhaupt nicht vorhanden; sie kennen nur eine Reihe von Characterzügen jener Götter, die für uns die Spuren jenes ursprunglichen Wescus, für sie rein gegebene, weiter nichts bedeutende Facta sind. Mitra und Varuna sind lichte Könige, die auf himmlischem Throne sitzen und alles Recht und Unrecht unter den Menschen überschauen. Sie haben der Sonne die Bahn eröffnet; die Sonne ist ihr Auge: hier eine Spur von Mitras ursprünglichem Wesen, aber für den Veda ist die Sonne auch Varunus Auge. Der Glaube tritt auf, dass Mitra eine besondre Herrschaft über den Tag, Varuna über die Nacht führt: letzteres der einzige Zug, der direct auf den Mond hinweist. An Stelle der ganzlich verblissten Naturbedeutung aber ist hier menschengleiches Wesen in viel weiter fortgeschrittener Ausgestaltung entwickelt worden als etwa bei Agni oder Sarya. Ein Zug reicht aus den Unterschied zu characterisiren: Mitra und Varona haben die Sonne als the Auge; Surya ist selbat ein Auge. Eine Zwischenstufe zwischen dem ältesten Zustand, in dem Mitra die göttlich beseelte Sonne gewesen sein muss, und der vedischen Losgelestheit des Gottes von dem Naturkörper zeigt das Avesta, wenn es Mithra als den ersten der heiligen Götter über die Hara, den Berg des Sonnenaufgangs.

<sup>5</sup> leb verweise out the specially Belondling diese Gates instan-

herüberreichen, die schönen Gipfel ergreifen und über die Wohnungen der Arier hinblieken lässt "vor der unsterblichen Sonne, der schnellrossigen"). Der Sonnengott ist hier von der Sonne schon so weit losgelöst, dass er vor ihr, freilich in nächstem Zusammenhang mit ihrem Aufgang, erscheint. Es ist ein principieller Fehler, auf Grund solcher Ausdrücke nach einem Naturphänomen zu suchen, auf welches jene genau passen, und dann dieses Phänomen — eiwa das Licht, welches die Sonne begleitet und ihr vorangeht — mit Mithra zu identificiren: das Naturobject ist allein die Sonne selbst, aber der Zustand, in welchem die Vorstellungen von Mithra zu diesem Substrat genau stimmten, ist in avestischer Zeit bereits in's Wanken gekommen.

Fragen wir nach den Ursachen, welche diesem Sonnengott im Avesta und vollends im Veda eine so andre Gestalt gegeben haben als etwa dem Sonnengott Sarya, und welche den im Veda als Varuna erscheinenden Mondgott so ganz vom Monde sich haben leslesen lassen, so werden wir vor Allem an die, wie ich glaube, zu grosser Wahrscheinlichkeit zu bringende ausserarische Herkunft dieser Götter! denken müssen; das Wesen der fremden Götter haftete nicht fest im arischen Bewusstsein. Zugleich fehlte hier der Zusammenhalt des Namens, durch welchen der Gott mit dem Naturobject verknüpft wurde. Endlich hatte sich gerade an die Gestalten von Mitra und Varuna ein Kreis sittlieher Vorstellungen geheftet, denen die fortsehreitende ethische Verstellungen geheftet, denen die fortsehreitende ethische Ver-

<sup>1)</sup> Ummekehrt finden wir den avestischen Soma, welcher zu dem am Femeralter beschäftigten Propheten hersatzitt als ein Mann von hechstus Schönhalt unter der ganzen körperlichen Welt (Höm Ynaht 1), starker muthropomorphisirt als der vedische Soma es wenigstens im Ganzen ist. — Auch s. B. der Agni der jängeren vedischen und der nachvedischen Literatus ist in dieser Beziehung von dem des Rv. merklich unterschieden, dem Elmanut gegenüber ausentlich freien.

Vgf, miten den Abschnitt fiber Mitra und Varana.

tiefung des Seelenlebens gesteigertes Gewicht zuführte und die so ihrerseits wesentlich dazu beitrugen, die Naturbedeutung jener Götter verschwinden zu lassen. Man kann sagen, dass das religiöse Moment hier besonders energisch dem mythologischen Vorstellungscomplex die Kraft aussaugen half. Sonne and Mond und was sich bei diesen ereignen mochte stand nicht mehr im Vordergrunde. Woranf es ankam, war die Vorstellung von allschauenden, allgerechten Königen, mit denen man sich versöhnt und befrenudet zu wissen verlangte. An Stelle des alten Gefühls rettungsloser Abhängigkeit von der Natur waren es immer mehr menschliche, gesellschaftliche und staatliche Lebensverhaltnisse geworden, welche das Prototyp für die Vorstellung der Abhängigkeit von höheren Mächten lieferten: die Abhangigkeit von dem Könige, von dem starken Krieger, dem weisen Priester, dem Reichen. So trat an die Stelle des vergöttlichten Naturwesens die immer mehr von der Natur sich emancipirende Gestalt eines göttlichen Helden oder Spenders, im Fall des Mitra und Varana diejenige göttlicher Könige und Richter.

Ein weiteres Beispiel der Losgelöstheit vedischer Götter von ihrem Natursubstrat sei hier nur kurz berührt: es betrifft die indischen Dioskuren, die beiden Asvin. Sehr wahrscheinlich sind diese ihrer ursprünglichen Bedeutung nach der Morgenstern und Abendstern!). Im Veda aber erscheinen sie als zwei strahlende Jünglinge, die morgens um die Zeit der Morgenröthe auf ihrer himmlischen Bahn zusammen einherfahren und den Menschen in Bedrängnissen aller Art Hilfe bringen; hier ganz wie im Fall des Mitra und Varuna völlig menschenahnlich gewordene Idealgestalten mit einem Rest von Attributen, die der ursprünglichen Naturbedeutung entstammen, von dieser aber so weit losgelöst, dass ihre Attribute, so wie sie im Veda vorliegen, Jener Bedeutung

<sup>1)</sup> Ich verweite unf des betreffende Capitel anten.

theilweise direct widersprechen; wie Mitra und Varuna, Sonnen- und Mondgott, die Sonne zum Auge haben, so zichen belde Asvin, der Morgen- und Abendstern, über den morgendlichen Himmel bin.

Wir stellten oben Indra, den Gewittergott, dem darch Agni, Sarya, Ushas repräsentirten Typus insofern gegenüber, als ihm von vorn berein eine stärkere Anthropomorphisirung eigen gewesen zu sein scheint. Wir müssen hier hinzufügen, dass auch in Bezug auf die seeundare Verdunklung der ursprünglichen Naturbedeutung der Indra des Rgyeda in einem Gegensatz zu jenen Göttern steht und sich viehnehr dem Mitra oder den Asvin vergleicht. Wir werden zeigen, dass die ursprüngliche Grossthat dieses Gottes, die im Gewitter völlbrachte Befreiung der himmlischen Wasser aus dem Versehlms des Wolkenberges, sich für die rgvedischen Dichter in die Befreiung der irdischen Flüsse aus dem Verschluss des Felsens, dem sie entspringen, umgesetzt hatte. Hier tritt also die Verdunklung des ursprünglichen Vorstellungscomplexes zunächst in der Form auf, dass sieh an seine Stelle ein nicht minder concreter neuer Vorstellungscamplex schiebt, welcher mit jenem durch dieselben Worte ausdrückbar ist (Wasser = Regen oder Fluss; Berg = Wolke oder Berg); wabei, wie man sieht, theilweise von dem metaphorischen Gebranch des Worts zu seiner eigentlichen Bedeutung übergesprangen wird'). Dann aber wirken anch hier, wie die

b) Genaner wird der Vergung etwa folgenderumseen beschrieben werden können. Dass die aftere Zeit, welche die That der Gettes noch von dem Gewitter verstand, immer nur wie der Rgyedu allein von bergen und von Wessern oder Finsen, die der Gen reöffnete rosp befreite, und nie direct von Weiken, von Regengüssen gesprochen haben sollte, ist andenhar. Beide Anadrucksweisen also lieben nebem manuter her, die eigentliche und die untaphorische, welche letztere ahrigans schrieselich and dem Glauben an die substantielle frientität von Bergen und Weiken (val. Procied Ved. Sind J. 174) und von hummlischen und irdischas Wessern.

alte Naturbedeutung Varunas hinter der ethischen zurücktritt und durch diese verdunkelt wird, diejenigen Züge, an welche sich das religiöse Interesse vor Allem heftete, weiter dazu mit, den ursprünglichen Naturcharacter Indras verschwimmen zu lassen: der machtige, Sieg und Reichthum spendende Held war es, an den sich die Gebete vor Allem richteten, nicht

der Gewitterer.

So finden wir die aus der Anschauung von Naturobjecten und Naturereignissen hervorgegangenen vedischen Götter nur zum Theil klar erhalten: ein andrer Theil liegt in Folge der Verdanklung alter und des Ansetzens neuer Vorstellungselemente in einer von dem ursprünglichen Typus bereits stark entfernten Form vor. Es ergeht auf dem Gebiet der Mythologie eben nicht anders als auf dem der Sprache, welche auch sralte Bildungen bald treu bewahrt, bald in modernen Richtungen umgestaltet oder auch ganzliehe Neubildungen neben sie stellt. Wie an der Sprache die beiden umgestaltenden Mächte arbeiten, der Lautwandel, welcher grösstentheils lautlicher Verfall ist, und die Neues erbanende Analogie, so stehen sich auch in der Geschichte der Göttergestalten und Mythen - ebenso dann ferner, beiläufig bemerkt, in derjenigen des Cultus - zwei ahnliche Vorgunge gegenüber: das Abblassen, das Leerwerden der mythischen

terrakt. Neu regts weiter der metaphorische Ausdrack (Berg, Fluss) eine vone Vorstellungsreibe au, die von dem Entapringen der Flusse aus dem Gelärge. Bei der ehen sehnn berührten, für das Denken jones Zeitaltersgans ambers als für das unarige lebendigen Identität der himmlischen und der irdischen Wasser (man denke etwa an die Identität des Feuers in eines verschiedenen Erscheinungsformen; a. des Capital über Agm) batte etwas munittelbar Einlenchtunden, dass die letzteren durch densahlen Gett und dieselbe That befreit sein mussten wie die erseren. Indem dans für die im stromdurchflossenen Lande wandertalen Stämme sich mitte Strome ein gemz besonderen Interesso knüpfle, erheit sich diese Varstellungsreibe allein; man hörte nun auf von Wolken und Regungüssen un aprechen und sprach allein von Bergen und Wassern oder Flüssen.

Vorstellung und das Sichanfüllen des leoren Gefässes mit neuem Inhalt. Nur ist natürlich der Versuch von vorn herein ausgeschlossen, die mythologische Verwitterung auf eine so klare Gesetzmässigkeit zurückzuführen, wie sie die Wissenschaft in den Vorgangen der sprachlichen Varwitterung nachweist. Denn der einfachen und festen Claviatur der in den zahllosen Worten immer wiederkehrenden lautlichen Elemente steht auf mythologischem Gebiet die complicirteste Mannichfaltigkeit psychischer Factoren, welche die Schicksale jeder einzelnen Vorstellung beeinflusst haben, gegenüber. Die Analogie andrerseits, deren Macht sich unzweifelhaft wie in der Sprache so auch in der Mythologie bethatigt, findet in dieser nicht so wie in Jener ein festes, etwa den Paradigmen vergleichbares Rahmenwerk vor, welches der Forschung die Möglichkeit geben könnte, ihr Wirken auch nur annähernd auf so ausgepragte, sich bestandig gleichbleibende Typen zurückzuführen wie in der Grammatik. Vor Allem wird der Unterschied der sprachgeschichtlichen und der mythengeschichtlichen Vorgänge such dadurch gesteigert, dass diese nur zum Theil in der Sphure der Unbewusstheit verlaufen, in welcher sich jene nahezu ausschliesslich bewegen: priesterliche Speculation, dichterische Schöpfungslust greifen hier ein und theilen ihren Producten den Character der Freiheit mit, deren Wirken oben nur constatirt, im günstigen Falle motivirt, aber nie vorausberechnet werden kann.

Naturmythen. Anderweitige Elemente der Mython. Es liegt in dem bisher Gesagten, dass als ein vornehmster Grundstock der vedischen Mythen Naturmythen zu erwarten sind, die in der Sprache des Mythos gegebene Beschreibung der Naturvorgänge, welche die Götter oder die niederen dämonischen Wesen vollbringen und erleiden. Durch alle Verdunklungen und Neubildungen hindurch ist eine Anzahl solcher Naturmythen mit Sieherheit oder doch mit grosser

Wahrscheinlichkeit erkennbar geblieben: so der Sieg Indras aber Vrtra d. h. das Gewitter; die Befreiung der eingeschlossenen Kuhe d. h. das Erscheinen der Morgenröthe; die Herabkunft Agnis d. h. die Erzeugung irdischen Feners durch den Blitz; die Genossenschaft oder Vermählung der Asvin und der Surva d. h. das verbundene Erscheinen von Morgenstern und Sonne. Solche Mythen werden kanm je besonders zahlreich gewesen sein; sie sind ursprünglich sehr kurz; gewiss nicht weil die Uebung des Vorstellens, die Fertigkeit des Erzählens für complicirtere Begebenheiten nicht ausgereicht hatte, aber der von der Natur gelieferte Stoff enthielt eben nur wenig. Dafür pflegt diesen Mythen ein Schwergewicht und Beharrungsvermögen gegenüber dem fluctuirenden Bestande jüngerer Elemente eigen zu sein, welches der Festigkeit der im Kindesalter empfangenen Eindrücke verglichen werden kann. Wie viele Thaten Indras auch erzählt wurden, der Vrtrasieg blieb immer die vornehmste.

Treten nun solche Mythen, die man im Vergleich mit den complicirien jüngeren Gebilden als mythische Molecule oder Monaden bezeichnen möchte, mit einander zu Vereimigungen zusammen, so wird man in dem Ergebniss nicht etwa das mythische Bild eines längeren, verwickelteren Naturvorgangs zu sehen haben. An die Natur direct reichen nur die Elemente horan; ihre Verbindung spiegelt nicht mehr die Verkettung von Naturvorgängen wieder, sondern ist das freie Werk von Dichtung und Speculation. Vor Allem aber wachsen jene Monaden nicht durch gegenseitigen Zusammenschluss, sondern durch das Herantroten von Elementen andrer Herkunft. Die Phantasie benutzt die alten Motive als Anknüpfungspunkt für ihr selbständiges Schaffen!). Das Be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wir berühren uns hier mit den treffenden Bemerkungen von Bioorafield, Contributions III, 185. Unter den im Folgenden berührten Mythus von dem sonuchttenden Schützen s. abendasselbst V. 24.

durfoiss nach dichterischer Ausschmückung und Abrundung macht sich geltend; die Erfordernisse einer naturwüchsigen Poetik fangen an mythenbildend zu wirken. Wenn es, wie wir für möglich halten, wenigstens in gewissem Sinne') ein Naturmythus ist, der den himmlischen Göttertrank durch einen Vogel dem Gott gebracht werden lässt, so fügt die Phantasie, angeregt durch den im menschlichen Leben gewohnten Gang der Dinge, hinzu, dass der Wächter, welcher den Trank zu hüten hatte, den Vogel hart vorfolgt. Er schiesst; trifft er? Eine Feder fallt; der Vogel selbst aber entkommt glücklich mit seinem kostbaren Ranbe. Soll der Schuss einen Naturvorgang, die Feder ein Naturobject bedeuten? Ich glaube nicht. Die Episode beruht, meine ich, mir auf dem Bestreben dem ganzen Vorgang Leben zu verleilien, eine Spannung zu schaffen, die sieh dann glücklich löst: ein den Jägern und Jagdgeschichten jener Zeiten gewiss mendlich gelänfiges Vorkommuiss gab das Motiv her.

Ferner aber fliessen dem Mythenbestande der Naturgötter weitere Elemente und neues mannichfaltig bewegtes Leben von andern Seiten zu. Unzweifelhaft hat sehen das Zeitalter, welches die höheren Göttergestalten sich bilden sah, eine Pülle von Geschichten aller Art besessen, in denen Menschen, Thiere, Geister in buntestem Durcheimander auftraten: Geschichten bestimmt den Ursprung irgend einer die Neugier erregenden Besonderheit im Naturlauf, bei Thieren oder Pflanzen, in menschlicher Sitte und Ordnung zu erklären, oder auch einfach die Ausgeburten fabulirlustiger Phantasie. In solchen Geschichten, den altüberkommenen wie nen entstehenden, mussten die Götter eine Rolle übernehmen. Vor Allem musste der Glanbe an ihr Eingreifen in die menschlichen Dinge Erzählungen schaffen, welche dies Ein-

Siebe die Erörtsrung dieses Mythins unten in dem Abschnitt über Indra.

greifen versuschaulichten, sie als Spender der von ihnen erhofften Gaben und Segnungen zeigten. Die Götter mussten in diesen Geschichten Thaten vollbringen, welche, durch die ganze Umgebung menschlieher Schicksale bedingt, der Erklärung aus der ursprünglichen Naturbedentung des betreffenden Gottes unzugänglich sind und mit dieser nur insofern in Zusammenhang stehen, als sie dem Character des Gottes, wie er sich aus seiner Naturbedeutung ergab, selbstverständlich zu entsprechen hatten. Indra ist der Starkste der Starken: so pflegt er in die Begebenheiten beispielsweise da einzugreifen, wo es gilt, zum Besten eines Götterlieblings einen sehr mächtigen Gegner zu überwinden. Die Asvin bringen mach den Schrecken der Nacht das freundliche, rettende Licht: so erscheinen sie stehend um den von dunklen Gefahren Bedrangton zu Heil und Rettung zu führen!). Die Apsaras, die reizgeschmückte Nymphe, übernimmt die Rolle der Gattin oder Geliebten des menschlichen Halden. Dieser Held selbst aber ist natürlich wenigstens in den Erzählungen, wie sie in den höheren Gesellschaftskreisen umliefen, in der Regel eine hervorragende Persönlichkeit: etwa ein König und berühmter Krieger der Vorzeit oder - man berücksichtige die Rolle, welche der Priesterstand bei der Bildung der vedischen Traditionen gespielt hat - der Begrunder, Ahnberr und Namengeber einer Priesterfamilie. Die Motive der Erzählungen entstammen den verschiedensten Gebieten des menschlieben Lebens oder wenigstens den Gebieten, mit welchen ansehnlichere Personen in Berührung kamen, dem Krieg und Sport, sodann den mannichfachen Situationen des Familienlebens: den priesterlichen Dichter beschäftigt nicht zum wenigsten die Frage, wie die Menschen

<sup>7)</sup> Indra und die Asvin repräsentium die beiden lamptstehlichsten Typen des göttlichen Eingrafens in die aumschlichen Geschicker zie erschuima die im Egymis berühtsten güttlieb-menschlichen Regebenheiten an diene Gottheiten mit einer Ausschhosdichkeit gekunpft, welche den undern night vial along gelmont bit.

opfern gelernt, wie die Götter dieses oder jenes berühmte Opfer der Vorzeit mit besonderm Segen belehnt haben. Schwierigkeiten und Unglücksfalle aller Art führen zu göttlichem Eingreifen; zwischen Erdachtem fehlt sicher auch die Erinnerung an wirklich Geschehenes nicht. Es ist schlechterdings kein Grund vorhanden, diese Erzahlungen, in welchen die Götter figuriren, aus der ganzen Masse des sonstigen Volksbesitzes von Erzählungen als etwas Besonderes herauszulösen, eine scharfe Grenze zwischen vornehmen "Mythen" und Geschichten niederer Dignität ziehen zu wollen: nur dass wir natürlich bei einer Ueberlieferung vom Aussehen der vedischen wenig Aussicht haben, aus der alten Zeit Erzählungen, die mit den Göttern nichts zu thun haben — vorhanden waren solche sieher in übergrosser Menge — kennen zu lernen"). —

Die kleinen Damonen. Seelenwesen. Die altesten Textmassen, ganz überwiegend vom Preis der grossen Götter erfallt, gedenken nur selten der Kleinen unter den überirdischen Wesen, der Feld- und Waldgeister, der Kobelde, Unbolde, Spuktenfel. Wir sahen sehon (S. 11 fg.), dass das Gewirr dieser Damonen erst in den jungsten Schiehten des Rgveda dentlicher hervortritt; as steht dann im Atharvaveda

<sup>6)</sup> Bei der bunten Mischung von Elementen aller Art, wis ein in des complicirturen Segengebilden vorzubiggen offert, dem smeadlich bändigen Zusammentreten von ursprünglich nicht Zusammengehörigent liegt es auf der Hand wie Schlussfolgerungen von der Art derjoseigen, die Jaarobi (Das Ramayana 131) in Besug auf die Ramayang geragen hat, beurtiellt worden müssen. Sitä ist im Epon die Gettin Ramass, die sie und in den Gebrystexten die Gattin Indras bezt Parjunyan ist, sei mass Rama eine Form des Indra-Parjunya sein". Etwa als wenn sich in der Grammatik darung, dass zwei Formen in verschiedenen Zeitaltern an derselben Stöllerins Paradigung erscheinen, folgern lieser, dass die jängere der lantgesetztliche Nurhkomme der alteren sein mass. Und in der Geschichte der Sagen wird der Wahrschemlighteit, dass Nenhildungen eingetreten und, ein mich ein großeneres Gewicht ausmerkannen sein als in der Geschichte der grunmatischen Formensysteme.

und vielfach auch in den Texten, welche die handichen Cultgebrauche darstellen, im Vordergrunde; in der erzählenden Literatur, in den grossen Epen wie in den Geschichtensammlungen der Buddhisten minmt es eine bedeutende Stelle ein.

Von diesem relativ späten Auftreten der betreffenden Vorstellungsmassen in der Literatur darf auf ihr jungeres Alter neben den Mythen und dem Cultus der grossen Götter natürlich nicht geschlossen werden: kaum irgendwo steht das völlige Auseinandergehen der literaturgeschichtlichen und der religionsgeschichtlichen Chronologie so fest wie in diesem Fall. Ethnologie und Völkerpsychologie haben das Verhältniss, welches hier ganz ebenso wie in den Traditionsmassen mehrerer unter den verwamiten Völkern verliegt, hinreichend aufgeklärt. Wir wissen jetzt, dass der Glaube an Massen kleiner, in buntem Gewirr die Welt bevölkernder, bald nützlicher bald schadender Seelen und Naturdamonen und ferner die Technik einer diese Wesen durch die rohesten Kunstgriffe unschadlich oder dem Menschen dienstbar machenden Zanberkunst den Grundzügen nach identisch über die ganze Erde bis hinab zu den tiefst stehenden Völkern hinreicht; auf dem gemeinsamen Untergrunde dieses Glanbens erbaut sich dann bei den fortgeschritteneren Nationen eine höhere Götterwelt, auf dem gemeinsamen Untergrunde dieses Zauberwesens ein höherer Cultus, beide verschieden geformt je nach Character und Schicksalen des einzelnen Volks. Aber jene niederen Formen religiösen Wesens, von den zunftmässigen Vertretern des fortgeschrittenen Glaubens gern in den Hintergrund gedrängt und doch selbstvon ihnen nie ganz fallen gelassen, behaupten sich in zahlreichen Resten inmitten der höheren Bildungen und erhalten sich vollends nahezu unverändert in ihrer alten rohen Gestalt in den tieferstehenden Schichten des Volkes. Mit dieser hier kurz angedenteten, durch die vielfältigsten Forschungs-

erfahrungen bestatigten Auffassung des Hergangs stehen die concreten Thatsachen der vedischen Ueberlieferung in überzeugendem Einklang. Hindeutungen auf den Glauben an eine weit verzweigte Damonenwelt durchziehen doch auch die alteren Schichten der rgvedischen Poesie, und wenn diese Hindentungen spärlich, inhaltsarm und farbles sind, so erklärt sich das aus dem Character dieser auf ganz andre Punkte gerichteten Hymnen mehr als ausreichend; es würde gegen alle Wahrscheinlichkeit sein, wollte man darum annehmen, dass den betreffenden Vorstellungen selbst die später ihnen eigne bunte und derbe Concretheit damals noch gefehlt habe, Und wie die Hymnendichtung so finden wir auch das Opferritual sogleich auf der ältesten Stufe, auf welcher wir es in der nöthigen Detaillirtheit kennen lernen, durchsetzt von Gebräuchen, welche von der Denkweise des primitivsten Zaubercultus erfullt sind). Erstrecken wir dann unsre Betrachtung über das indische Gebiet himus, so treffen wir znnächst auf die Identität vedischer und avestischer Dämonenbenennungen, dann aber überhaupt auf eine so weitgehende Uebereinstimmung des indischen Geisterglaubens und der indischen Zaubergebräuche mit denjenigen der verwandten so gut wie der allerverschiedensten nichtverwandten Volker. dass an dem Sachverhalt kein Zweifel bleiben kann: wir haben hier das Stratum der uralten, aus den Zeiten der Wildheit sieh herschreibenden Vorstellungs- und zauberischen Cultformen erreicht, die hinter allem höheren religiösen Wesen wie eine Art religionsgeschichtlicher Steinzeit den Hintergrund bilden.

Unter den Damonen, welchen der vedische Zaubercaltus gilt, herrschen die schädlichen, die Krankheitsgeister und sonstigen tückischen Unbeilstifter vor: vermuthlich weil die

Wir hoffen dies unten in emzere Durstellung des Cultus im Einzelmen en erweisen.

gressen Götter fast ausschlieselich als gut und wohlthatig gedacht sind und sie so die freundlichen Damonen vielfach aus ihrer Sphäre der Thatigkeit verdrangt haben. Dass jene Unholds sich wenigstens zum Theil aus Seelen Verstorbener entwickelt haben, darf für wahrscheinlich gelten. Wir werden seben, wie der altindische Glaube, welcher in dieser Beziehung uralteste Glaubensformen fortsetzt, das Dasein der Lebenden von den Seelen der verstorbenen Freunde, aber auch von den täckischen Seelen von Feinden umgeben sein lasst: diese Seelen schweben bald unsiehtbar in Naho und Ferne umher, bald zeigen sie sich in gespenstischen, in thierischen und den verschiedensten andern Bildungen und Missbildungen; sie bringen den Lebenden, wie die den Seelencult durchziehenden Vorsichtsmaassregeln aller Art beweisen, mannichfache Gefahr. Derselbe Process des Verblassens alter und des Hinzutretens neuer Vorstellungen, welcher den Gewittergott Indra in den kriegerischen Vollbringer von Heldenthaten aller Art, den Mondgott Varuna in den Erschauer und Bestrafer aller Sunden umgewandelt hat, kounte Seelen zu krankheitsbringenden und ähnlichen Dämonen werden lassen, welche dann im Einzelnen selbstverständlich ihre Specialitäten, die Beziehung auf diese oder jene bestimmte Art des meist schädlichen Einwirkens auf die menschlichen Geschicke heransbildeten. Wie es bei vielen Völkern, z.B. den so eng der vedischen Nation verwandten Iraniern'), möglich ist die concrete Spur derartiger Entwicklungen zu verfolgen, glaube ich, dass auch auf indischem Boden Mancherlei auf dieselben hinweist. Die spätere Literatur Indiens ist reich an Geschichten wie z. B. der in den "Zweinnddreissig Thronerzählungen" von dem Mann, den seine Fran betrügt und der aus Kummer hierüber gestorben als böser Geist jede Nacht wiederkehrt sie zu peinigen3). Für die Gegenwart

<sup>5</sup> Sude Darmusteter, Einder frankrings H, 196 Aug. L

Indische Similor XV, 353. — Dus Mahithlärata läset die Realmaneus-

stellt Monier Williams1) es als den allgemeinen Glauben der Hindus fost, dass die Mehrzahl der besen Geister verstorbene Menschen sind; hier spukt der Geist eines von einem Tiger getödteten Milchmanns, dort der Geist eines Töpfers, der Schrecken der ganzen Nachbarschaft, bei welchen Geistern natürlich im Lauf der Zeit leicht der Zusammenhang mit der Erinnerung an den und den Verstorbenen verloren gehen und die blosse Gestalt eines die Menschen peinigenden Kobolds übrig bleiben kann. Schwerlich darf man derartigem Volksglanben das Recht, für Untersuchungen über die vedische Zeit Fingerzeige zu liefern, in der Weise absprechen, dass man ihn unter die grosse Rubrik der Seelenwanderung stellt und ihn damit von jedem Zusammenhang wenigstens mit dem alteren vedischen Glauben abgeschnitten zu haben meint. Vermuthlich wird es sich immer deutlicher zeigen, dass die Seelenwanderungslehre nicht viel mehr ist als die systematisirende, schabionisirende, das Einzelne in's Unabschbare steigernde Verwerthung von Elementen, die zwar für uns in der Tradition zurücktreten, aber darum doch so alt und älter aind wie der indische Glaube und das indische Volksthum uberhaupt: und dass zu solchen Elementen eben auch die hier in Redo stehenden Vorstellungen gehören, wird sehon durch ihre weite Verbreitung in niedrigen und allerniedrigsten

lasser mah dem Tode zu Räkshuses werden (Hopkins, Position of the Ruling Caste L67) Achuliches wird häunger gesagt). Die Buddhisten haben den Begriff der Yamm-Räkshases d. h. der als Räkshases wirkenden besen Versterbenen (Feer, Avmiäns Saraka p. 491). Freundlichere Sechen werden in den "Göttern, die von Hane uns Menschen waren" Apactambe Dharm. I. R. 11, 3 zu suchen sein, sowie in den "Göttern vermege floor Thatese", die das Satspatha Br. XIV, 7, 1, 34, 35 van den "geborenen Göttern" unterscheldet.

<sup>1)</sup> Brithmanism and Hindiam (3, Aufl.) 239. Vgl. much Lyalls in der Revue de l'hist, des religems XIII, 364 wiedergegebens Bemerkungen (des Buch selbst ist mir gegenwürtig under zugängfich). Givierana Bilais Peasant Life 397.

Culturgebieten wohl wahrscheinlich. Ganz fehlen directe Spuren des Zusammenhangs verschiedenartiger Damonen mit Seelen Verstorbener übrigens auch in der alteren Literatur micht. In einem Zauberlied des Atharvaveda zur Vertreibung der Kobolde, die im Kuhstall und Wagenraum und die am Grunde des Hauses sitzen, wird zu diesen gesugt (II, 14, 5); nob ihr von den Feldgeistern seid oder ob von Menschen gesandt, eder ob ihr Kinder der Dasyns seid" - also besa Geister vom Stamm der dunkelfarbigen Ureinwohner, was denn doch der Vorstellung von feindlichen Seelen nahe genug kommt. So werden auch im Todtencultus "die Dasyns, die unter die Vater eingedrungen sind, die das Gesicht Verwandter angenommen haben" vom Opfer abgewehrt'l feindliche Seelen, wie es scheint, die den Genuss der Opferspeise mit den befreundeten ausammen zu erschleichen suchen. Anderwarts ist direct von "den Asuras, den Rakshus, welche unter den Vatern weilen" die Rede'); ein Aufenthalt der bosen Geister, welcher vielfach im Cultus und den rituellen Sprüchen hervortritt3) und wohl als auf die Seelennatur dieser Geister oder doch vieler unter ihnen hinweisend gedentet werden darf. So wohnen denn auch schon in der alteren buddhistischen Literatur unbeimliche Geister aller Art mit Vorliebe auf Leichensekern oder an Grabmalern\*). Ein "Wünsche spendender Geist" in einer buddhistischen Erzählung, welcher in einem Baum wohnt, sagt von sich selbst: "Kein Gott und kein Gandharve bin ich, auch nicht Indra der Burgenzerbrecher; einen Verstorbenen erkenne in mir,

<sup>47</sup> Ath. Voda XVIII, 2, 28.

<sup>4)</sup> Kangika Satra 87, 16.

Siehe z. H. Rans, Sütra 88, 1; Taitj. Ar. VI, 9, 1.

<sup>4)</sup> Iah beginge mich demit, bier aus der buddhistischen Literatur die auf einem Leinbemecker hatsenden Yakshus und Rhutes Peray, III, 5, 2 nowie die verschiedenen Yakshus, die in Cattyne wohnen (Udams 1, 7) Suppyrtte Nikäys I, 10, 4 = vol. 1 p. 208) manifeliem.

der von Bhernva hierher gekommen ist). An einer andern Stelle derselben Erzählungseammlung, welche diese Geschichte enthält, wird den Frommen der Rath ertheilt, Gaben zu spenden "im Namen der früber Verstorbenen oder der am Ort hausenden Gottheiten (valthudevata).) — diese Gottheiten werden also mit den Seelen, deren Loos im Jenseits der Lebende durch fromme Gaben erleichtern kann, auf eine Linie gestellt.

Die Möglichkeit wird sich nicht ableugnen lassen, dass schadenstiftende Seelen da wo sich ihre Thätigkeit in grösseren Dimensionen bewegte, über das Reich der niederen Dämenen hinaus zu einer Macht anwachsen konnten, welche sie den himmlischen Göttern ebenbürtig erscheinen liess. Der böseste, man kann sagen der einzige wirklich böse unter den grösseren vedischen Göttern ist Rudra. Sollte sieh in ihm jene Möglichkeit verwirklicht haben? Wir werden bei der specielleren Betrachtung des Rudra auf diese Frage zurückkommen, deren auch nur aunähernd sichere Beantwortung übrigens der verwischte Zustand der betraffenden Vorstellungen, die offenbar allzu weite Entfernung derselben von ihrem Ursprungsort kaum möglich zu machen scheint.

Jüngere Göttertypen. Wir schliesen diese Betrachtungen mit dem Hinweis darauf, dass nach dem Vorbild der alten und ältesten Göttergestalten natürlich in späterer Zeit mannichfächste Neubildungen jängeren, freieren Stiles geschaffen worden sind. Dass z. B. der Gott Zorn (Manyu), die Göttin Rede (Väe), die Göttin Fülle (Puramdhi) jünger ist als der Gewittergott wird man nicht bezweifeln.). Wir wollen uns begnügen einige wenige der unter dieser jüngeren

<sup>9</sup> Petavutthu H. 9, 13,

F) Described L. L. L.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die Görtin Fülle aber (Purapellé gleich avestisch Parenti) zeigt duch, dass dies Stratum von Götterbildungen immerhin in die indeiranische Zeit bineinzeichen kunn.

Gotterwelt hervortretenden Typen hier in der Kürze zu berühren.

Wenn der Mythus für das Handelit, das im Gewitter siehthar wird, den handelnden Gott in Indra, für das Handeln, das sich dem Menschen in Krankheit fühlbar macht, die handelnden überirdischen Mächte in Rudra und verschiedenartigen Dämonen aufweist, so schreitet in der Folgezeit die Fragestellung von diesen concreten Typen des Handelns zu abstracteren fort. Die mannichfachste Bewegung durchzieht das Weltleben: wer ist der Erreger dieser Bewegung? So schafft man den - in der gevedischen Poesie sehon fertig vor-Hegenden - Gott, Erreger" oder "Antreiber" Savitar"), dessen Name sein Wesen ausspricht: er streckt seine goldnen Arme aus alle Bewegung anzutreiben, die im Himmel und auf Erden vor sieh geht. Die Sonne lässt er ihren Tageslauf vollenden und lässt die Nacht kommen; die Menschen treiht er des Morgens an ihr Werk zu beginnen und lässt Abends Mensch und Thier zur Ruhe gehen?). Da die Sonne die machtigste Bewegung im Weltall selbst vollendet und damit alle andre Bewegung beherrscht, steht Savitar natürlich zu ihr in besonders enger Beziehung, und es besteht eine Neigung Attribute des Sonnengottes auf ihn zu übertragen. Aber es hiesse die Structur dieses ganzen Verstellungscomplexes von Grund aus verkennen, wollte man darum Savitar für einen Sonnengott erklären. Das Wesentliche an der Conception des Savitar ist nicht die Vorstellung der Sonne, auch nicht die Vorstellung der Sonne in einer bestimmten Richtung.

Die Zurückführung dieses Gottes auf die indegermanliehe Zeit und seine Zussammenstellung mit Saturnas scheint mir verfehlt.

<sup>7)</sup> Auf diesem Wesen des Savitar als Antroiber bernhe es, beileufig bemerkt, dass wer un des Erfernen des Voda berantrat, aueret an dieses Gott, "der unare Godanken vorwärts bringen möge", sein Gobet richtete. Daber die Berähmtheit der violgefeierten Savitar, des an Savitar gerichteten Verses, welcher das Vedastudium eröffnete (Rv. III, 62, 10).

insofern sie nämlich zu Leben und Bewegung antreibt: sondern das Wesentliche ist der abstracte Gedanke dieses Antreibens selbst. Er giebt so zu sagen den Rahmen her, welcher die den Savitar betreffenden Vorstellungen umfasst: wo es dann freilich nicht nur nicht ausgeschlossen, sondern sogar das Naturgemässe ist, dass in diesen Rahmen sich auch maucherlei-altes, concreteren Anschauungskreisen entstammendes mythologisches Gut einfügt.

Wie man in einer jeden Epoche der Sprachgeschichte neben Wortbildungselementen, deren Wirksamkeit abgesehlossen ist und die nur in fertigen, aus der Vergangenheit ererbten Bildungen vorliegen, solche findet, die in vollem Leben stehen und von jedem Sprechenden zur Erzeugung immer neuer Worte gebrancht werden können, so muss der mythologischen Bildungsweise, welcher die Göttergestalt des Savitar angehört, für das vedische und schon das demselben nächst vorhergehende Zeitalter die höchste Lebendigkeit und Productivität beigelegt werden. Wie den Gott Erreger, so hatte man den Gott Bildner, den Gott Macher, den Gott Schützer) und zahlreiche andre, bei denen allen die abstracte Vorstellung einer bestimmten Art des göttlichen Handelns die Grandlage der betreffenden Conception abgab.

Eine andre bequeme und entsprechend beliebte Weise Göttertypen zu formen und zu beneunen war die Auffassung und Bezeichnung eines Göttes als des "Herrn" (pati) der und der Wesenheiten. So verehrte man einen "Herrn der Nachkommenschaft" (projapati), einen "Herrn der Speise" (assapati), einen "Herrn der Stätte" (vastashpati), einen "Herrn des Feldes" (kohetrasya pati) u. A. m. Wir wollen hier einen dieser Götter, welcher in den ältesten Texten am meisten unter ihnen hervortritt und als die göttliche Verkörperung eines rein geistigen Vorstellungskreises von besonderem

<sup>1)</sup> Tendrier, Dinter, Trater, Oldenberg, Religion der Veda.

Interesse ist, etwas nüber betrachten, den "Gebetsherrn" Brhaspati oder Brahmanaspati'). Das Weson dieses Gottes drückt sein Name in der That vollkommen adaquat aus: er ist "der alteste König der Gebete", "aller Gebete Erzeuger". Er singt selbst die Opferlieder und spricht die zauberkräftigen, der Götter Gnade erweckenden Gebets- und Zauberfermeln, "den Spruch, an dem Indra, Varana, Mitra, " Aryaman die Götter ihr Gefallen finden", oder er theilt solches Gebet dem menschlichen Priester, der ihn darum angerufen hat, mit - "ich gebe dir ein glänzendes Wort in den Mund", sagt Brhaspati zu einem Priester, welcher seine Hilfe for ein regenbringendes Opfer nachgesucht hat (Rv. X. 98, 2). So ist neben Agni dem Opferfeuer dieser Gott die himmlische Verkörperung des Priesterthums, sofern dieses die Macht und die Aufgabe hat, durch Gebet und Zauberspruch den Gang der Dinge zu beeinflussen; Brhaspati ist selbst ein göttlicher Priester, der Hauspriester (Purchita) des Gottervolks.

Nun aber ist es wichtig zu verfolgen, wie die Gestalt dieses Gottes, bei der man eine gewisse abstracte Blasse zu

<sup>5)</sup> Vgl. namentlich Bergsigns I, 299 kgr.; Hillsbrandt, Ved. Mythologie I, 404 kg. Die Auffassung des letztgemannten Perschera, welcher Brinspati als einen "Pflanzenherrn" (S. 409) und Mondgott ansieht, ist nür vollkammen ausmehndern. Wei der Nume eines Gottes so deutlich wie der der flutungsati — welches Wert durch als symmyne Brahmanaspati seine alte, mitreilächtige Erläuterung empflagt — auf eine bestimmte, au sieh durchaus wahrscheinliche Comseption hinweist, muss doch offenbar versocht werden, ab nicht von dieser Comseption uns der Gott verstanden werden hinur. Das gelingt bier in der That mit siner ungerwungenen Leichtigkeit, die sin der Richtigkeit des eingesehlagensen Weges keinen Zweifel übrig liestt mit darf min natürlich nicht glauben die Bewegungen der verlieben Vocstellungsmassen nach einem se geradlinigen Canan baurtheilen zu können dass eines einem eigentlichen Wesen nach ein Lichtgott genesen sein mitsele (S. 407 fg.).

erwarten geneigt sein könnte, concreten Inhalt in sich aufnimmt. Gebet und Zauberspruch sind neben der Waffengewalt machtige Lenker der Schlachten; den königlichen Feldherrn begleitet der Priester in den Kampf. So tritt nehen Indra den heldenmässigen Schlachtgott Brhaspati als priesterlicher Schlachtgott. "Brhaspati, fliege umber mit deinem Wagen, der du die bösen Geister tödtest, die Feinde abwehrst, der Zerbrecher der Heerschaaren, der Zermalmer. der Sieger im Kampf: lass deinen Segen mit unsern Wagen sein" (X, 103, 4). Mit seinem schnellen Begen, seinen treffenden Pfeilen verfehlt er das Ziel nicht; seines Bogens Sehne aber ist das Rta ("Recht", "Ordnung" II, 24, 8); also die in der Ordnung der Dinge wurzelnde Zanberkraft des heiligen Wortes wirkt wie ein Pfeil in der Hand des Brhaspati'). Wie Indra, mit dem zusammen er oft angerufen wird, zerbricht er die feindlichen Burgen, die Burgen des Sambara, erschittert er Alles was fest ist, vertreibt er die Finsterniss und gowinnt das Licht. Vor Allem ist es der Mythus von der Eröffnung der Felshöhle und der Erlangung der Kühe, in welchem Brhaspati, der göttliche Priester, zusammen mit den Vorfahren der menschlichen Priestergeschlechter eine feste Stelle gefunden hat. Wir werden zeigen\*), dass dieser alte indogermanische Mythus, der wahrscheinlich ursprünglich die Befreiung der Morgenröthen betraf, im Veda zu der Erzählung davon geworden ist, wie den geizigen Knausern die Kühe, welche sie den Brahmanen vorenthalten wollen, abgenommen werden: kein andrer Gott passte in die Gedanken-

<sup>1)</sup> Man vergleiche Stellen wie Atharvaveda V, 18, S. 2, wo die geletliche Zaubermacht des Brahmanen mit der Ausrüstung des Bageneschützen verglichen wirde des Brahmanen Zunge ist eine Sehne, seine Stimme der Hals einer Pfeilspitze; ar führt scharfe Pfeile; sein Schuss ist nicht vergeblicht mit der Macht seiner Askese und seinem Grünm stürmt er dem Feind nach und trifft ihn aus der Ferse.

at Stoles anton Jan Abachultt über foden.

Götter und Thiere. Einer besondern Betrachtung bedarf das Verhältniss der vedischen Götter und Damonen zu den Thieren.

Wie wir schon oben (S. 41) berührten, darf nach den Analogien, welche die Ethnologie liefert, für die alteste Vorzeit ein starkes Hervortreten des thierischen Elements unter Göttern und Dämonen vermuthet werden. Der Gott ist vielfach Thier oder wird zum Thier; er schwankt zwischen menschongleichem und thierischem Wesen: zu den für die Weltanschauung der Naturvölker characteristischen Zügen gehört eben dies, dass für sie die Grenze zwischen beidem verschwimmt.

Ist nun, wie wir sahen, bereits in indogermanischer Zeit bei den grossen, den Weltlauf leitenden Göttern die anthropomorphische Auffassung zum Siege gelangt, so ragt doch nech für den vedischen Glauben das Thierreich in zahlreichen Resten und Spuren in die Götterwelt hinein. Hier ist zunächst hervorzuheben, dass dem vedischen Inder vielfach das wirkliche Thier, welchem er begegnet, — ich sehe hier noch von den Fällen ab, in welchen dasselbe der Bote oder symbolische Vertreter eines Göttes ist — so zu sagen aus eignem Rechte als Träger damonischer Wesenheit erscheint: so in-

sonderheit unheimliche oder schädliche, sehwer abzuwehrende Thiere wie Schlangen, von den nutzlichen namentlich die Kuh, der Inbegriff alles Nahrungssegens; sogar einzelnen mit besonders glänzenden Eigenschaften ausgestatteten Thierindividuen kann eine Art persönlicher Vergötterung zugewandt werden. Was speciall die Schlangenverehrung anlangt'), se finden um den Beginn und um das Ende der Regenzeit, während welcher Schlangengefahr besonders drohend ist. Feiern mit Darbringungen und Anrufungen an die Schlangenkönige und Schlangen statt. Man gieht ihnen Wasser sich zu baden, einen Kamm, Schminke, Blumen, Augensalbe, einen Strang Fäden sieh zu kleiden und zu schmücken; man übergieht sich und die Seinen den gnädigen. "Den göttlichen Schlangenschaaren Heil" - heisst es; die himmlischen Sehlangen und die Sehlangen der Luft, die Schlangen der Weltgegenden und die irdischen Schlangen werden nach einander angerufen. In gewisser Weise sind die Schlangen hier in die Sphäre dämonischer Uebernatürlichkeit erhoben; ihr Dasein ist von der Phantasie über das Weltganze ausgedehnt, aber die Hauptsache bleiben doch die wirklichen Schlangen und der Schutz gegen sie 1). - Aehnlich finden wir z. B. die Amerisen in die Sphare damonischer Wesenheit versetzt. wenn gegen ein Ueberhandnehmen derselben "dem König der weissen Ameisen im Osten, dem König der schwarzen Ameisen

<sup>4)</sup> Vgl. Winternitz, der Sarpaball, sin altindischer Schlangencult (Wien 1888) sowie den wirren Aufsatz von Öldhum Journal R. Asiat, Sachety New Series 23, 361 ff.

<sup>\*)</sup> Es ist möglich, dass dieser Schlaugeneutt, der den Stempel des Schlaugenlandes ladien deutlich au sich trügt, von den Urbewohnern überkommen ist. Das Fehlen von Spuren im Bgreda — Zusammenbung mit dem Vytramythus (Winternitz 20 fgg.) ist mir unwahrscheinlich — und die starke Verbreitung von Schlaugeneuft aller Art bei den nichtarischen Indern (Winternitz 36 fgg.) ist swar natürtich nicht entscheidend, prächt aber immerhin für eine solche Amadime. Die Disposition zu einem Cuft dieser Art gehört darum foch nicht weniger auch den Arietu.

im Stiden" u. s. f. geopfert wird) - Die Schildkröte, welche man als wasserverwandtes, regenspendendes Wesen in den Backsteinaltar einmauert und die dort in der dunklen Tiefe, unberührt von den Gluthen der Sonne und des Feuers, "hingehen soll wo die früheren Hingegangenen sind", wird als "Herr der Wasser" zu göttlicher oder damonenhafter Höhe erhoben\*). - Auch das bekannte Froschlied des Rgveda (VII, 103) ist vielleicht eine Anrufung an die von der Regenzeit erweckten, wie opfernde Priester dem Jahreslauf folgenden und insofern mit Zaubereigenschaften ausgestatteten Frösche<sup>3</sup>): - Die mystischen Eigenschaften der Kult berühren wir hier nur kurz. Dass man in ihr den Inbegriff aller Nahrungsfülle sieht und dass sie die Göttinnen Ida und Aditi verkörpert\*) (s. naten S. 72), wird zusammengewirkt haben, ihr schon in der alten Zeit den Character einer gewissen Heiligkeit zu verschaffen, welchen für diese Zeit genau zu definiren uns die Quellen nicht erlauben, der aber in jedem Fall von den Extravaganzen der späteren indischen Kultverehrung noch weit entfernt war. - Hier sei weiter noch

Kansikasütra 116. In aballehem Ton werden die Würmer behamleit, wenn die für das Gharmopfer verwandte Milehkuh Würmer hat Tallt, Ar. TV, 36).

<sup>5</sup> Ind. Studies XIII, 250; Val Sainh, XIII, 81.

F) Dass das Lied immeristisch unfrafessen sel wird wer die vedischen Porteroschen keunt nicht für ausgemacht halten.

<sup>7)</sup> Wie schon im Reveils die einkliche Kah als von der hinter ihr stehenden Göttin durchdrungen angesehen wurde, seigt VIII, 101, 15, 16; "Der Rudine Mutter, der Vasus Tochter, der Adityes Schwester, der Nabel der Unsterhlichkeite dem Verstehenden sage ich est tädtet nicht die schuldten Kah, die Aditt. Der Rode Konnerin, die ihre Stimme erhebt, die über Verstrung darbringt mit alliehe Gobet, die von den Göttern gekommen ist, die Göttin Kuh, die sell nicht der Sterhliche Ubbrichten Sinne an sich reissen. In den Yajarvolen zird zu der Kuh, für welche man den Soms kunft, gesagt: "Du bist Aditi, "Göttin, gehe aum Gotte" (dem Soms). Vaj. Susph. IV, 19, 20.

orwähnt, dass vedische Dichter dem Ross Dadhikravan göttliche Ehren erweisen. Dies ist ein wirkliches Pferd<sup>1</sup>): die Götter Mitra und Varuna haben es dem Trasadasyu, dem König der Püru, verlieben; jeder Püru freut sich wenn es schnell wie der Falke einherstürmt, wie der Wind alle Reunwagen überholend. Dieser Dadhikrävan num wird an einer Reihe von Stellen mit den Morgengottheiten zusammen angerufen; es heisst von ihm, dass er "Saft und Kraft und die Sonne erzeugt hat". "Wer das Ross Dadhikravan preist, wenn das Feuer entflammt wird, wenn die Morgenröthe auflenchtet, den möge Aditi frei von Schuld machen und er<sup>3</sup>), mit Mitra und Varuna gesellt".

So finden wir in vedischer Zeit Thiere, die dazu irgendwelchen Anlass geben, als Gattung und als Individuen gottlich oder damonenhaft verehrt. Weiter aber sind die im
Vordergrunde stehenden, mehr oder minder menschenahnlichen
grossen Götter von einer Art göttlicher Thierwelt umgeben:
zahlreiche niedere Götter, besonders aber götterfeindliche
Wesen, krankheitstiftende Damonen u. dgl. sind thiergestaltig\*). So finden sich haufig, in der Regel in längeren Aufzählungen augerufener Götter, zwei Wesen, welche die Fahigkeit selbständig aufzutreten kanm mehr haben und eben aur
als Ueberlebsel aus früheren Vorstellungskreisen fortgefahrt
zu werden scheinen; die "Schlange vom Grunde" und
der "einfüssige Ziegenbock" (aht budknya und aja
ekapad)\*). Ueber das Wesen beider wissen wir wenig Be-

Dies hat namenthele Pischol (Vod. Stud. I, 124) dargethau. Vgl. auch Ludwig IV, 79, v. Brackie Z. D. M. G. 46, 447.

<sup>7)</sup> Duch wohl Duffnikenran solbst. Rv. IV, 30, 3,

Oder sie haben menschlichethierische Mischgestalt wie Dadhyalle mit dem Pferdekopf.

<sup>\*)</sup> Dass diese beiden Götter bei einer der hänshehen Opfererennumien Spenden empfingen (Paraskars II, 15, 2), darf nicht dafür geltund gemacht werden, dass sie auf Zeit der Fexicung des hänsbeisen Opferrituds noch

stimmtes. Die Schlange hat ihren Wohnsitz am Grunde der Gewässer. In Wassern wohnende Schlangen treten in den Mythologien der verschiedensten Völker auf; auch in der späteren indischen Literatur begeguen wir der Vorstellung vom Wasser als der Heimath der Sehlangendamonen. Der Ziegenbock wird als der Träger aller Wesenheiten, als Stütze von Himmel und Erde beschrieben; er scheint mit seinem einen Fuss als eine Art thierisch-damonischer Saule gedacht, auf der das Universum ruht). — Kuhförmige oder zwischen dieser und der anthropomorphen Gestalt schwankende Gottinnen treten mehrfach auf. Die von der Kuh kommende Nahrungsfülle, für Hirtenstämme der Inbegriff alles gedeiltlichen Segens, ist in der Göttin Ids personificiet: wenn dieser der Rgveda einmal "Hande voll Butter" also doch wohl menschliche Gestalt beilegt und eine Legende der Brahmanazeit sie als Weib, Tochter des Manu, mit butterbestromten Fussstapfen beschreibt, so erscheint sie im Rgveda doch auch andrerseits als Kuh, als Mutter der Heerde, und im Opferritual wird die Kuh mit dem Spruch herangerufen: "Ida komm, Aditi komm!"4) Der zweite Theil dieser Formel lehrt uns eine neue kuhgestaltige Göttin kennen. Aditi"),

der lebendigen Vorstellungswolt angehörten. Sie figuriem dart einfach als die Gottheiten, welche nuch dem astrologischen Schema dem Jeus Caremonie beherrschenden Doppelgestirn entsprechen.

Dass nuf die Ernge, warnen das Universom nicht en-nemenstürzt. die Alten geantwortet imben; weil ein grosser Ziegenbeck mit einem Bein es als Pfeiler trigt - ist durchaus un Stil kindlicher Kosmologie, Wie man dahei gerade auf den Ziegenbock verfallen ist, werden wir schwerfich ermitteln. Ebense wenig haben war genngenden Anhalt, am diesen Ziegenbock z. B. als ein selariseles Wesen au denten. Dars der Vers Atharraveds XIII, 1, 6 diese Dentang in orweiner guinger, wie V. Henry (Lex hymnes Robitas 25) meint, halte sen für illusorisch.

<sup>9)</sup> Vgl. die rgysdischen Materialien bei Hergeigns 1, 325; diem Salagatha Br. I. S. I., 7 and unore Remerkangon anten in dec Darstolling des Caltne (s. den Abscimitt über den Speissentheil des Opfesers).

<sup>4)</sup> Vgl. unten den Absoluntt über Varuns und die Adlityns.

die Mutter der sieben Lichtgotter, selbst, wie ihr Name sagt, die Freiheit darstellend und in zahlreichen vedischen Gebeten mit der Idee der Befreiung von Sündenschuld und aller Noth eng verknupft, ist doch zugleich eine Kuh; die von ihr abstammenden Götter sind "knigeboren": immitten eines hochentwickelten, ethisch vertieften Vorstellungskreises die Spur, scheint es, eines primitiven Mythus, welcher die Himmelslichter von einer göttlichen Kuh geboren werden lässt1). Eine andre Kuh, die "bunte Kuh" (prani), ist die Mutter der Maruts: wohl möglich, dass hier einmal das Aufsuchen einer Naturwesenheit, welche dem mythischen Bilde zu Grunde liegt, am Platze ist und wir die Mutter der Starmgötter in der bunten Wolke zu finden haben!), - Die Göttin Saranya wird zur Stute") und gebiert die beiden Asvin, die "Rosseherrn": dürfen wir nicht - wie langst vermuthet worden ist - diese grossen Götter als von einer Anthropomorphisirung betroffen auffassen, welcher ihre mehr im Hintergrunde stehende Mutter entgangen ist, so dass die Rosseherren, die Kinder der Stute, selbst einst göttliche Rosse gewesen waren 1)?

Wie wir hier in mehreren Fallen die selbst menschlich gestalteten Götter als Kinder thierförmiger Göttermütter finden, nmgeben weiter Thiere die anthropomorphe Götterwelt insofern als die götterfeindlichen Wesen vielfach thiergestaltig

<sup>7)</sup> Die historische Stellung des Götterkreises der Aditya legt die Möglichkeit nube, dass dieser Mythus in inderenischer Zeit von anzeen eingeführt ist.

<sup>7)</sup> Zur hanten Kuh geworden gebe zum Himmel, von dert führe zum Regen ber.\* Vaj. Samb. II. 16.

<sup>7)</sup> Diese Verwandlung wird allerdings nicht durch den Text von Kv. X, 17, 2, sondern nur durch die zugehörigen Erklärungen bezougt.

<sup>7)</sup> Für die Rossgestalt des Mergen- und Abendsteins — dues es sich um diese bei den Agvin handelt, werden wir zu zeigen versuchen — liegt die Vergieichung des Senneurosses (siehe S. 81) nahe. Die Vermonschlichung müsste sehen in untegermanischer Zeit erfolgt sein.

sind: so von Indra bekämpfte Ungeheuer, die Schlange Vrtra, das "wilde Thier" (meyn), das "Spinnenkind" (aureacabha)"). Dass Jene kleinen Dämonen, von welchen dem Menschen das im täglichen Leben ihn betreffende Unglück, Krankheit u. s. w. kommt, vielfach thiergestaltig sind, und ferner, dass Zauberer oder die von ihnen regierten Geister zeitweilig Thiergestalt annehmen, wird unten zu zeigen sein").

Weiter erscheinen eine Anzahl Thiere als Besitz der Götter oder denselben dienend: so der Adler, welcher dem Indra den Soma bringt; die Götterhündin Sarama, welche die verborgenen Kühe ausspürt, die Kühe selbst, die der Gott den Feinden ahnimmt, die Rosse, welche Indra und andre Götter, die Ziegenböcke, welche Pushan ziehen u. s. w. An sich stehen derartige Thiere mit dem herrschenden Anthropomorphismus im besten Einklang; wie der Mensch Thiere besitzt, muss auch der menschengleiche Gott dieselben Thiere besitzen, oder ihm werden auch hier und da andre Thiere dienen, entsprechend dem wunderhaften Character gottlichen Dascins. Doch darf wenigstens im einen und andern Fall die Frage anfgeworfen werden, ob das Thier, welches dem Gott gehört, nicht ein beim fortschreitenden Process der Anthropomorphisirung übriggebliebener Rest eines Thieres ist, welches der Gott war oder dessen Gestalt er anzunehmen pflegte. Dass die "Rosseherren" (asrin), die Kinder der Stute, einmal rossgestaltige Götter gewesen seien, haben wir schon als Vermuthung ausgesprochen. Was den somaholenden Adler des Indra anlangt, berücksichtige man zunächst die iranische Parallele. Der Vogel Varenjina oder Varagima, weichen eine Münze in adlerähnlicher Gestalt auf dem Helm des

<sup>1</sup> Banadana II, 220, 223.

<sup>2)</sup> S. die Abschnitte über die Dünomen und das Zanberwesen. Hier möchte ich noch auf die buddhistische Ereiblung hinneisen, in welcher die Schutzgeithelten zweier kämpfender Könige als weisser mit schwarzer Stier nur den Königen selbst siehtbar auftreten (Jätaka vol. III p. 6).

göttlichen Vrtratödters zeigt, wird im Avesta als Incarnation des Gottes beschrieben: Verethraghna!) kommt zum Propheten herangeeilt in der Gestalt des Vogels Varaghna, des schnellsten aller Vögel, der um die Morgenröthe auffliegt, dass die Nacht nicht mehr Nacht sei ). Weiter ist der germanische Mythus zu vergleichen, welcher der Geschichte vom Somaranb entspricht; hier verwandelt sich der Gott selbst in einen Adler und fliegt mit dem Meth des Suttung zum Götterreich. So werden wir fragen dürfen, ob nicht Indras Adler der Rest einer Incarnation Indras in Adlergestalt ist"), zugehörig vielleicht zu dem in der Mythologie mehrerer Völker auftretenden Typus des in Vogelform gedachten Blitzes. - Achulich könnten Pushans Ziegenböcke auf ursprüngliche Bocksgestalt dieses Gottes hinweisen. Pushan ist der Kenner aller schwierigen Pfade, der vor dem Verirren bewahrt, die Ziege andrerseits das Thier, das auf dem unwegsamsten Boden seinen Wegfindet. Wenn beim Rossopfer dem Ross ein Ziegenbock "als Pushans Theil, den Göttern das Opfer anzumelden" (Rv. I. 162, 2-4), also doch wohl als Führer auf dem schweren Wege in die Götterwelt beigegeben wird und ein ahnlicher Gedanke möglicherweise auch bei dem Ziegenbock, welcher bei der Bestattung zugleich mit der Leiche verbrannt wird!), im Spiele ist, so wurde die Annahme einer Bocksgestalt Pashans diesen Riten einen besonders ausgeprägten Sinn verleihen. Doch ist es hier natürlich nicht möglich über unbeweisbare Vermuthungen hinauszukommen.

<sup>3)</sup> Vedisch Vrtralian, d. h. Indra.

<sup>\*)</sup> Bahram Yashi 10 (g.; M. A. Shin, Zoronatrian donies on Indo-Serthian coins 5.

<sup>\*)</sup> Bakanntlich hat A. Kutin in Bv. IV. 27 direct den als Artier den Soma holenden Indra finden wallenz für mich nicht überzeugend. Aber im Kathaka (und auch Bv. X. 99, 81) nimmt Indra in der That beim Ranbe des Amrta resp. Soma Adbryestalt au. vgl. Kutin Herabkunft des Fenors 144, Bloomfield Contributions V, 8 fg.

<sup>1</sup> S. unten des Abschuftt über des Bestattungsritual.

Besonders tritt selbstversfündlich bei den Thieren, deren Erscheinen als ominos angesehen wurde, der Zusammenhang mit den sie aussendenden Göttern hervor. Der Raubvogel, der sich mit Fleisch im Schnabel niederlässt, ist \_ein grauses Blitzgeschoss gottgesendet"; der schon im Egyeda erwähnte "Vogel der in der Himmelsgegend der Vater (dem Suden) schreit" wird doch wohl als von den Vätern ausgesandt verstanden werden dürfen; das Hyanenweibehen heult "angetrieben oder aus eignem Willen"; die Enle ist der "Vogel der zur Wohnung der Götter geht" und der "Bote der bösen Geister"; das "Raubthier mit blutigem Maule, das blutbeschmierte" und der "Geier der bei den Leichen haust" sind "Boten des Yama" oder "Boten des Yama und Bhava", Berücksichtigen wir den Glauben an das Erscheinen unheimlicher Geisterwesen in Thiergestalt, so wird die Vermuthung nahe liegen, dass diese gottgesandten Thiere einmal Thiere waren, welche in sich selbst damonische Natur trugen und erst. später zu Dienern göttlicher Auftraggeber geworden sind!). -

Weiter mass die Untersuchung des Verhältnisses der vedischen Götter zu thierischen Gestalten eine Anzahl von Fällen betrachten, in welchen im Zusammenhang des cultischen Rituals ein Thier einen Gott repräsentirt, also, wie wir uns ausdrücken durfen, die Form des Thierfetisch Anwendung findet.

Das Thier, mit welchem in der poetischen Sprache der Hymnen Indra am häufigsten verglichen, als welches er mit Vorliebe direct benannt wird, ist der Stier<sup>‡</sup>). Nun lesen wir in den jüngeren Veden, dass beim Säkamedhaopfer zu

<sup>\*)</sup> Kanşikaslitra 129: Rv. II., 42; 2; Hirmyakesin G. I, 16, 19 fg., 17, 1 fg.; Talit. År. IV., 28 fg. An der letzten Stelle spielt unzweifelbaft der Glinde an Leichenzunder mit.

<sup>\*)</sup> Im Atharvaveda (IX, 4, 9) wird ar einem Stier gesagt: "Dich heurt man Indra". – Der Stier erscheint ande im Bahram Yasht (8.7) unter den Incarnationen des Verethraghus, des avestischen Indra.

einer an Indra gerichteten Darbringung ein Stier "berangerufen" wird; wenn dieser brüllt, findet das Opfer statt"), Ein Brahmana bemerkt dazu: "Damit ruft man Indra in seiner Gestalt beran zur Tödtung des Vetra. Denn das ist Indras Gestalt, der Stier… Wenn der brüllt, möge er wissen: Indra ist zu meinem Opfer gekommen; der Gegenwart Indras erfreut sich mein Opfer"), Dass hier die Cultbandlung mit dem Thierfetisch operirt, seheint klar").

Wie von dem starken Indra als Stier, so ist von Agni, dem beweglich raschen, mit ahnlicher Vorliebe in der Sprache der Hymnen als von einem Ross die Rode. Im Zusammenhang hiermit betrachte man nun folgende Bestimmungen, welche die jungeren Veden für die Ceremonie der Anlegung der heiligen Fener geben. Der Adhvaryn befiehlt einem der untergeordneten Priester: "Führe ein Ross herbei". Dies Ross steht neben der Stelle, an welcher die Reibung des Feners stattfinden soll, so dass es auf den Vorgang der Reibung hinblickt. Es ist womöglich ein weisses Ross oder ein rothes mit schwarzen Knien; entsprechend dem Alter des eben entstehenden Agni soll es ein junges, eben erst im Gespann gehendes sein\*). Wenn dann das frisch geriebene Feuer nach Osten hin geführt wird, geht das Ross voran; auf seiner Fussspur wird das Feuer niedergelegt<sup>5</sup>). Es ist wohl kein Zweifel, dass das Ross nichts andres als eine

<sup>1)</sup> Indische Studion X, 341.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Şafapatha Br. II, 5, 3, 18, Vgl. noch Mairr. Samb. I, 10, 16;; Taitt, Br. 1, 6, 7, 4; Apastamba VIII, 11, 19.

<sup>\*)</sup> Mass finde in dem Stier-Indra gegenüber dem oben (S. 75) erwähnten Adler-Indra keinen Widerspruch; eben diese Mannichfaltigkeit ist ein ehntratbristischer Zug des Therjomerphismus-

<sup>4)</sup> Şatapatha Br. H. I., 4, 17; Katy. IV, 8, 25, 26; Apastanda V. 10, 10; 14, 17 and das Citat aus Bandhayans im Comm. zu der letzten Statio.

Satapatha L e, 22, 21; Katy, IV, 9, 13 fg, 16.

Verkerperung Agnis ist. Dies tritt auch in den zugebörigen, freilich nicht gerade alt anssehenden Sprüchen hervor. Bei der Feuerreibung im Angesicht des Rosses wird gesagt: "Zusammen mit dem Agni werde, o Agni, geboren, zusammen mit Schätzen" u. s. w. b. Und später hat der Opferherr dem Ross in's Ohr zu sagen: "Was des Agni sich läuternde, liebe Wesenheit in dem Vieh ist, die bringe herbei, o starkes Ross" u. s. w. b. — Das Ross also ist Trager von Agnis Wesenheit. Neben ihm aber erwähnen die Texte noch ein zweites Thier von öffenbar ähnlicher Bedeutung, einen schwarzgesprenkelten Ziegenbock — "agnihaft ist der Ziegenbocks wird dazu bemerkt —: auf der Fussspur dieses Ziegenbocks legen Einige das Feuer an").

Wir werden in unseer Auffassung des Rosses und Ziegenbocks durch die ahnlichen, mit sehr bezeichnenden Sprüchen verbundenen Riten bestarkt, welche bei der Schichtung des Agnialtars begegnen. Mag diese Ceremonie als Ganzes modern sein, so sind ihr doch eine Reihe einzelner Handlungen von hoher Alterthämlichkeit eingefügt; ich erinnere nur an das Bauopfer. Es handelt sich um die Zurichtung des Thans, aus welchem die von besonderer Heiligkeit umgehene Fenerschüssel (ukha) angefertigt werden soll. In der Nahe stehen drei Thiere: ein Ross, ein Esel, ein Ziegenbock<sup>4</sup>). Sie werden

<sup>7]</sup> Apastamba V, 10, 9.

<sup>7)</sup> Ebendes, V. 13, 7 (Maitr. Samh, I, 6, 2). — Vielleicht ist an die Agminster des Rosses auch gedacht, wann bei der unter Verautritt des Rosses erfolgenden Hinführung des Agni mach Osten gesugt wird; "Nach Osten hin schreite, ein Wiesender; ein Agni vor dem Agni sei hier, e Agni" (Apast. V. 14, 5; Maitr. Samh, I, 6, 9). Der Sprach atsund allerdings allem Auschein nach aus einem underweitigen rituellen Zusammenbung, auf den diese Deatung nicht autrifft.

P) Apostambe V, 7, 17; 15, 1; Satapatha Br, II, 1, 4, 3. Van der speciallen Zugehörigkeit des Ziegenbocks zu Agni oder seiner Identität mit dem Gott ist öffer die Rede, z. R. Athurvaveda IX, 5, 6, 7.

<sup>9</sup> Eine kurze Durstellung dieser Riten giebt Wither Ind, Studien

mit Sprüchen angeredet, von welchen der an das Pferd gerichtete dieses deutlich mit Agni identificirt: "Ellend laufe herbei, schnelles Ross auf der breitesten Bahn. Im Himmel ist deine höchste Geburt, in der Luft dein Nabel, auf der Erde deine Heimathstatt"). Dann werden die Thiere zu der Thongrube hingeführt, und das Pferd giebt, indem es seinen Fuss darauf setzt, die Stelle an, wo der Thon gegraben werden soll: Agni, so dürfen wir deuten, wählt selbst das Material für das Giefass, welches ihm dienen soll. Der Thon wird ausgegraben, und der Priester hält ihn in einem Antilopenfell in die Höhe. Hier folgen von Neuem Anreden an die drei dabeistehenden Thiere, und wieder wird das Pferd auf das Deutlichste mit Agni identificirt; "er preist das Pferd", wie ein Commentator sagt, "indem er es zu Agni macht"; es ist ein Agnivers aus dem Rgveda, den er an dasselbe richtet: "Geboren bist du die Leibestrucht beider Welten, Agui, schön in den Pflanzen dich verbreitend\*)". Und ahnlich wird, ganz im Einklang mit dem oben in Bezug auf das Ritual der Feueranlegung Mitgetheilten, der "als Agni gestaltete Ziegenbock", um mit dem eben erwahnten Commentator zu reden, behandelt. Der Priester sagt zu ihm: "Sei freundlich den menschlichen Geschöpfen, o Angiras"). Triff night Himmel und Erde mit deiner Gluth, nicht die Luft noch die Baume"4). Die Thiere geleiten den Thon num zu dem Opferfeuer; man legt ihn in dessen Nähe in einem Schuppen nieder, worauf die Thiere fortgejagt werden. Einige vorher dem Bock abgeschnittene Haare mischt man dem Thon

XIII, 220 fg. Man vergleiche auch das Voranschieken von Ross und Ziege in der Stelle, an welcher bei der Pravargyafeier der Thon gegraben werden well; Z. D. M. G. 34, 327.

r Vai Samh, XI, 19

P. Rv. X. 1, 2 - Vaj. Sauth. XI, 43.

<sup>1)</sup> Bekanntlich ist dies ein häufiger Beinams des Agni.

<sup>9</sup> Vaj. Samb. Xl. 45.

mit einem Vers bei, in welchem es heisst: "Ich mische dich bei, den wohlgeborenen Jatavedas!), auf dass Siechthum von den Geschöpfen fern bleibe "). Dass der Sinn aller dieser Riten ist, den Gott Agni selbst in diesen leibhaften Verkörperungen an der Handlung theilnehmen zu lassen und schliesslich einen Theil seiner Substanz dem irdischen Material beizumengen, liegt klar zu Tage. Das sahen auch die Brahmanatheologen, in deren Erlauterung dieser Ceremonie sich Aussprüche wie die folgenden finden; "Das ist Agni, was das Ross ist". "Agnihaft ist der Ziegenbock. Mit seinem Selbst, mit seiner Gottheit bringt er ihn hier zusammen "), Nur über die Bedeutung des Esels kann Zweifel sein. In den Sprüchen erscheint er einfach als Lastthier; man möchte meinen, dass ursprünglich auch mit ihm ein Zaubersinn verknüpft war; entsprechend der sanst dem Esel beigelegten Bedeutung könnte es sich etwa um einen auf starke Fortpflanzung gerichteten Zauber gehandelt haben.

Ein Ross kommt noch an einer spätern Stelle des Agnischichtungsrituals\*) vor, an welcher es gleichfalls, wie mir
scheint, den Gott Agni repräsentirt. Wenn der für die Errichtung des Agnialtars bestimmte Platz abgesteckt ist und
die Backsteine hingeschafft werden sollen, wird neben dieselben ein weisses Ross gestellt\*). An den Hotar ergeht der
Befehl: "Trage die Sprüche für das Vorwartsführen der
Feuer vor"; die "Feuer" aber sind die im Feuer gebrannten,
von der Wesenheit des Agni durchdrungenen Backsteine,
Unter Vortritt des Rosses, ganz ühnlich dem oben (S. 77)
beschriebenen Hergang bei der Anlegung des Opferfeuers,

Boimmo des Agni. Der Commentar sogt bier: "Den als Becksbauf benannten Agni".

<sup>7)</sup> Vaj. Stoph: XL 53:

<sup>\*)</sup> Satapatha Br. VI, 3, 3, 22; 4, 4, 15,

<sup>1)</sup> Ind. Studion XIII, 247.

<sup>4]</sup> Şat. Br. VII, 3, 2, 10, 16; Katyarana XVII, 3, 20.

werden nun die Backsteine an ihre Stelle geschafft. Das Ross wird auf der für die Erhauung des Altars erwählten Stelle in bestimmten Richtungen berumgeführt und muss zum Schlass die Backsteine beriechen, worauf man es fortjagt. Der Sinn des Ganzen scheint mir zu sein, dass die Agninatur des Altars gekennzeichnet und verstärkt werden soll, indem man das Agnithier die Baumaterialien begleiten und von der Baustatte gleichsam Besitz nehmen lässt.

Die oben erwähnte Rolle der Ziege als eines zweiten Agnithieres tritt auch in dem bemerkensworthen Satz hervor, dass, wenn das Fener bei der Beibung nicht zum Vorschein kommen will, man in das rechte Ohr einer Ziege statt in ein Opferfeuer opfern dürfe: dann darf man kein Ziegenfleisch essen. Oder man opfert auf Kusagras: dann darf man auf solchem Grase nicht sitzen. "Agnihaft fürwahr ist die Ziege: im Ziegenagni ist somit das Feueropfer für ihn dargebracht", erklart ein Brahmana").

Eine andre Bedeutung scheint mir das Ross im Zusammenhang einer bestimmten Form der Somafeier<sup>3</sup>) zu haben, bei welcher der für sie characteristische Gesangvortrag während des Sonnenuntergangs stattfindet: hier sicht neben den Sangern nach der Vorschrift einer Schule ein weisses oder röthlich braunes Ross, nach andern Autoritäten ein schwarzes. Die Sänger halten während ihres Vortrags Gold in der Hand, ohne Zweifel als Sonnensymbol. Auch das Ross wird die Sonne repräsentiren<sup>3</sup>), das schwarze offenbar mit specieller Beziehung auf den Sonnenuntergang.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Katy, XXV, 4, 4 fgg. (hier ist das Masculinum aja offenbar als geschlechtlich indifferent gebraucht); Taitt, Brahmana III, 7, 3, 1 fg. (hier das Feminium).

<sup>\*)</sup> Dom Shodaşin, Vgl. Taitt. Samb. Vl. 6, 11, 6; Apastamba XIV, 8, 1 fg.; Katy. XII, 6, 1; Pañe. Br. XII, 13, 26; Laty. III, 1, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So heiset es bulspielsweise Rv. VII., 77, 3 von der Morgonröthe, dass sie das weisee Ross führt — untürlich die Sonne. Von dem Opfer-Oldenberg, Religion des Vols.

Ein besonders deutliches Beispiel der Verkörperung des Gottes in einem Thiere giebt das dem Rudra dargebrachte "Spiessrindopfer"). Neben dem Opferfeuer werden zwei Hatten errichtet und in die eine ein mannliches Rind, in die andre "die Gnadenspenderin", in die Mitte von beiden "der Sieger" hingeführt — nach der überlieferten Erklarung "die Gattin" und "der Sohn" Jenes ersten Rindes. Den drei Thieren wird Wasser gegeben und man lässt sie die Opferspeise berühren, welche dann dem Gott Radra, der Gattin des Gottes und dem "Sieger" geopfert wird.

Damit durften die hauptsachlichsten Beispiele von Thierfetischen — sie betreffen characteristischer Weise durchweg Hausthiere - im höheren vedischen Cult annühernd erschöpft sein. Bedeutend ist die Rolle, welche derartige Verkörperungen des Gottes in der vedischen Zeit spielen, offenbar nicht, wir werden sagen dürfen, nicht mehr. Die ganze Richtung, in welcher sich wenigstens die reineren und höheren Strömungen des religiösen Lebens bewegten, begünstigte jene Vorstellungsform nicht. Der Wohnort der wichtigsten Götter in der Himmelshöhe, die Gestalt, in der sie gedacht wurden heldenhaften oder königlichen Menschen gleich, der Verkehr, in welchen man bei dem unsichtbar von den Göttern besuchten Opfer zu ihnen trat, nicht durch Zauber sie zwingend sondern mit Gaben und Bitten ihren guten Willen gewinnend: dies Alles war nicht dazu angethan, sieh mit Vorstellungen von der Verkörperung des Gottes in Thiergestalt zu verbinden. Dass trotzdem Reste von Thierfetischismus und vermuthlich auch Neuhildungen nach diesen alten Mustern nicht ganz fehlen, kann nicht befremden. Die Auschauung, welche das

ross wird gesegt, dass as you den Göttern und der Sonne verfertigt sei (Rv. I, 163, 2). — Vgl. noch Ait Br. Vt. 35 etc. sewie die von Weber. Ind. Stud. XIII, 247 A. 3 gesammelten Brikmannstellen.

Es wird erat itt singen Texten das Grhyaritzals besprochen-Hiranyalesin G. II, S. Vgl. Apastamba G. VII, 20.

vedische Zeitalter mit dieser enltischen Verwendung der Thiere verband, scheint nicht die zu sein, dass die volle Majestat des Gottes - etwa wie die Agnis in der Flamme, die Somas in dem heiligen Kraut - in dem Stier oder Ross wohnt: dann würden diesen Thieren andre Ehren erwiesen werden. Sondern zwischen Gott und Thier besteht eine gewisse Gemeinsamkeit der Substanz, ein Zusammenhang von der Art, wie er uns weiter unten bei der Betrachtung des vedischen Zaubercultus fortwährend beschäftigen wird: der Zauberer lässt, um irgend ein direct nicht erzielbares Wirken oder Leiden einer Person oder Sache hervorzubringen, ein Bild dieser Person oder Sache, etwas ihr irgendwie Achnliches, von ihr Kommendes, mit ihr in Berührung Stehendes in der gewünschten Art wirken oder leiden. So werden wir ganz dieser allverbreiteten Technik der Zauberei entsprechende Manipulationen mit einem Feuerbrand oder mit Gold oder mit einem Rade antreffen, welche auf die Sonne zu wirken bestimmt sind"). In oben dieser Weise scheint das Thier als ein mit dem Gott in innerer Verbindung stehendes Wesen und insofern als Handhabe für einen sieh auf ihn richtenden Zauber gedacht zu sein. Es ist nicht ein constant verehrtes Cultobject, sondern ein nur für den Moment seine Rolle erfüllendes eultisches Utensil. Der verblasste Rest einer Denkweise scheint sich zu zeigen, die vermuthlich einst mit derberer Identification des Gottes und des sichtbaren Objects arbeitete und die reichlichere Spuren hinterlassen haben wurde, hatte - wie es etwa in Aegypten der Fall war eine entwickelte bildende Kunst und die Existenz von tempel-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. unten S. 89. Wir würden ille Erörterung dieser Fälle, in denen das Rad n. s. w. genn dieselbe Rolle spielt wie bier des Pferd oder der Stier, sehen hier augesachlessen behon, wenn dem nicht die Beschränkung der gegenwärtigen Erörterung auf das Verhältniss der Thiere en den Göttern entgegenstände.

artigen Cultmittelpunkten die Entstehung von Thieridolen, die Pflege von heiligen Tempelthieren beganstigt'). —

Wir können unsre Betrachtung der mythischen Thierwelt nicht abschliesen ohne einen Bliek auf die Beziehungen zu werfen, welche der Glaube zwischen thierischem und menschliehem Dasein statuirt. Die Vorstellung von substanzieller Einheit zwischen Thier und Mensch, welche in die altindische Zeit natürlich nur in Ueberlebseln hineinragt, kommt zunachst in dem Glauben an werwolfsartige Wesen zum Ansdruck. Dahin gehören vermuthlich die "Menschentiger") und sodann die Nägas"): scheinbare Menschen, die in Wahrheit Schlangen sind und deren Schlangennatur, wie ein altbuddhistischer Text sagt"), bei zwei Gelegenheiten zur Erscheinung kommt, bei der Begattung und im Schlaf"). Vor

<sup>1)</sup> Dass neben der hier besprochenen Beziehung der verschiedenen Götter zu wesenwendten Thieren der Giaule zu verühergabende, im Verlanf dieses oder jenes Abenteners erfolgende Verwandlungen der Götter und götterähnlicher Wesen in Thiere aller Art (vgl. Indra und den Adler, aben S. 75) — übrigens natürlich auch in Menschen — steht, bruncht hier aben attr kurz berührt zu werden. So gut die Fähigkait solche Gestalten zuwanehmen dem menschiehen Zauberer beigelegt wird, kommt sie selbstverständlich auch dem Gott zu, dessen Menschenähnlichkeit natürlich Achaliehkeit mit dem zuf der Hähe der Zauberkunst stehenden Meuschen bedeutet.

Yaj, Sasah. XXX, 8; Satapatha Be, XIII, 2, 4, 2.

P) Der Verrischt, dass der Glaube in diese Menschonschlangen ebense wie der Schlangentotem (S. 86 fg.) von den indischen Urbewohnern stammt, kann nicht unterdrückt werden.

Oinaya Pinaka, Maharangu I, 63. Winternitz, der Sarpabali 15. Im Hinblick auf selche Wesen wurde, wer die buddhistischen Münchsweihen zu empfangen wünschte, gefragt: Bist da ein Mensch? (Mahāvangu I, 76). Wie in suropäischen Segen die Schwanenjungfrau durch dem Raub ihres Schwanenhendes in der neuenhlichen Gestalt festgehalten wird, so in einer indischen Erzählung (Benfey Paŭestantra II, 147) der Nagadarch Verbrennen der Schlangenhulle.

<sup>3)</sup> Mass vergleiche weiter den Abschnitt unten über die Zanberei

Allem wichtig aber für die Forschung wird es sein, die mit Wahrscheinlichkeit auch im alten Indien zu erwartenden Spuren eines einstigen Glaubens an die Abstammung des Menschengeschlechts oder einzelner menschlicher Stämme und Familien von thierischen (resp. pflanzlichen) Vorfahren (Totemismus)') zu sammeln. Es darf als feststehend betrachtet werden, dass dieser Glaube mit den an ihn geknüpften Gebränchen bei dem grössten Theil der Naturvölker ein geradezu beherrschendes Element des religiösen wie des socialen Wesens gebildet und dann später, als die fortschreitende Erkenntniss der Wirklichkeit ihn selbst beseitigt hatte, noch durch lange Zeit in der Form von Ueberlebseln seine Spuren zurückgelassen hat1). Für das alte Indien kann ich hier vorläufig nur die ersten Anfänge einer Sammlang zum Theil keineswegs unzweifelhafter Reste dieser Art vorlegen; hier bleibt eben fast Alles der Zukunft zu thun. Zunächst weise ich auf die vedischen Volksnamen der Fische (Matsya), der Ziegen (Aja), der Meerrettigleute (Sigru) hin. Es gab ein Priestergeschlecht der Schildkröten (Kusyapa), dessen Stammvater, mit Namen "Schildkröte", ein kosmogonisches, dem Weltenschöpfer Prajapati nahestehendes oder ihm identificirtes Wesen ist. In der Gestalt eines Karma - dies ist ein andres Wort für Schildkröte - hat Prajapati alle Geschöpfe

befreffe der muberischen Annahme der Thiergestalt, und den Abschnitt über ihm Leben nuch dem Tode betreffe des Eingehens der Seelen Versterbeuer in Thiere.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Da für die griechische und italische Alterthum Spuren des Totemienne mit Wahrscheinlichkeit nachgewiesen sind, findet die treffende Bemerkung Praxers (Totemism 94) Anwendung, dass der Totemienne wonn für ein arisches Volk dann nuch für alle constatirs istz denn dass ein sinzelner Stamm denselben mich der Völkentraunung entwickelt oder von anzeen entlehnt haben sollte, ist unwahrscheinlich.

F) Eine vortreffliche Orientirung über diese Verhaltmese giebt Frauere in der vorigen Ann. effirte Schrift (London 1887).

erschaffen, sagt ein Brahmana!): Kurma aber ist so viel wie Kasyapa: "deshalb sagt man: alle Geschöpfe sind Kinder der Schildkröte (des Kasyapa)". Und in einer buddhistischen Erzählung") wird zur Schildkröte, die sich an den Geschlechtstheilen eines Affen festgehissen hat, gesagt: "Die Schildkröten sind Kasyapas, die Affen sind Kaundinyas\*). Kasyapa, lass den Kaundinya los; Begattung hast du mit ihm vollzogen": wie es scheint, wird ein Ehchinderniss, das zwischen den menschlichen Familien besteht, ihren thierischen Verwandten entgegengehalten. - Andre priesterliche Familien sind die Rinder (Gotama\*)), die Kalber (Vatsa), die Hunde (Sunaka), die Eulen (Kausika), die Froschkinder (Mandakeya). Wenn eine Kuh Göttermutter ist, die Adityas Kuhgeborne heissen, warum sollen nicht menschliehe Familien der "Rinder" oder "Kalber" eine ahnliche Abkunft haben?" - Unter den Legenden, welche Fürstengeschlechter betreffen, finden wir die vom König Sagara; seine Gattin gebiert ihm einen Karbis, in dessen Innera sich 60 000 Söhne befinden. Ikshvaku, der Name eines der grössten Königsgeschlechter, bedeutet Gurke ). Der Vater des Samvarana, auf den sich die Kurukönige zurückleiteten, hiess Rksha (Bar). Weniger in Betracht wird es kommen, wenn eine Reihe von indischen Völkerstämmen sich "Schlangen" nennen und ebenso wie auch das Königsgeschlecht von Chatia Nagpur ihren Ursprung von Schlangen herleiten!); es scheint - trotz des brahmanischen

<sup>3)</sup> Satupatha Br. VII. 5, 1, 5.

<sup>\*)</sup> Kacchapajäinka (Jätaka vol. II p. 360).

<sup>2)</sup> Eine undre Brahmsneufamilie. Dass ihr Name Affen bedeute, ist anderweitig, an viel ich sehe, nicht bekannt.

<sup>1)</sup> Das Wert Rinds (go-) erscheint hier mit dem Superlativmffix.

Pl Bandyans I, 38.

<sup>\*)</sup> Vgl. Lasion Ind. Alt. 15, 597 A. L.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Winternitz, der Sarpaball 19 ig. Die Mitglieder des genannten Fürstenkungen tragen Turbane in Form einer zusammengeringelten Schlanger.

Anstrichs, welchen die Erzählung von dem Schlangenahnherrn dieses Hauses trägt — dass wir es hier mit unarischem Glauben zu thun haben.

Wir wagen nicht auch nur in der Form der unbestimmten Vermuthung eine Ansicht darüber auszusprochen, was etwa unter den altindischen Speiseverboten den typisch totemistischen Character tragen möchte — der Stamm geniesst das Thier nicht, von dem er seine Abstammung herleitet!) —, oder ob sacralen Gebräuchen wie z. B. dem Sichumhüllen mit dem Fell der schwarzen Antilope als Vorbereitung zum Opfer, als Abzeichen des Asketenthums etc. in Indien wie dies allem Anschein nach für ähnliche Gebräuche andrer Völker gilt?), totemistische Natur beizulegen ist. Ueber derartige Fragen kann Klarheit, wenn überhaupt, nur von der Zukunft kommen.

Leblose Symbole der Götter. Den oben beigebrachten Fällen, in welchen ein Thier im Zusammenhang der Culthandlung den Gott oder ein götterahnliches Wesen wie die Sonne vertritt, reihen wir hier solche an, in denen ein lebloses Object dieselbe Geltung hat<sup>2</sup>).

Bekannt ist der Vers des Egyeda (IV, 24, 10): "Wer kauft diesen meinen Indra für zehn Milehkühe? Wenn er

ihr Siegel ist eine Cohra mit Menschregesicht. — Hier sel such die buddhistische Goschichte von dem Einsweller erwähnt, der sine Giftschlauge pflegte, weil sie der Sohn seines Lehrers sei (Vejukajätaka, Jät. vol. I p. 245).

<sup>1)</sup> Hinige Formen des Speissverbuts, welche den Gedenken an einen Nachklung des Totentismus vielleicht nahe legen könnten, sind unten in dem Abschnitt aber die cultischen Observanzen besprochen worden.

Fishe A. Lung, Myth, Ritual, and Religion II, 73, 105, 218; Sayce, Hibbert Lectures (1887), 285.

<sup>4)</sup> Wir rechnen hierher nicht die Fälle, in welchen es sich um das Verhaltnies des seinem gannen Wesen nach ein Naturabject besedenden Gottos und dieses Naturabjects handelt (Agni und das Fenor etc.).

die Feinde getödtet hat, mag er ihn mir wiedergeben").
Man hat an ein wunderthätiges Bild des Indra gedacht,
möglicherweise mit Recht; aber auch ein von bildender
Kunst unberührter Fetischstein kann dieselben Dienste gethan
haben.

Hanfig werden im Cult Sonnensymbole verwandt. Neben dem Ross, das oben (S. 81) besprochen ist, erscheint zunächst das Rad\*), in seiner Vereinigung der Kreisform und des Sichbewegens der Sonne besonders nahe vergleichbar. So trägt beim Vajapeyaopfer der für das Anbinden der Opferthiere bestimmte Pfesten einen aus Weizenmehl hergestellten Radkranz. Man legt eine Leiter an, und der Opfernde spricht zu seiner Gattin: "Komm, Weib, wir wollen zur Sonne steigen". Er steigt hinauf und fasst den Radkranz an mit dem Spruch: "Wir sind zur Sonne gelangt, ihr Gotter!") Ein andres Sonnensymbol erscheint bei der Sonnenwendfeier (Mahavrata): ein Vaisya und ein Sudra - also ein Arier und ein Repräsentant der nichtarischen Mächte im Himmel und auf Erden - streiten sich um ein weisses, rundes Fell. Der Sadra lässt es los und läuft fort; der Audre schlägt ihn mit demselben Fell nieder4). - Hanfig tritt im Ritual Gold als Sonnensymbol auf. So treffen wir es, zugleich mit noch

b) Durf die für ein Indrafest im Kausikassitzs 140, 7 gregebens Vorschrift: "ein stellen den Indra auf" her renglichen werden?"

<sup>7)</sup> Vgl. das Sommmal der Kelten (Guidoz, Le dien ganlois du soleil et le symboliane de la rone), der Germanen n. s. w. De die Indegermanen den Wagen kannten, ist es möglich, wenn auch natürlich nicht arweislich, dass dies Sommeymbol über ist als die Völkertrennung.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Walter, Ueber den Vajapeya 20, 34 fg., der mir irrig statt "Somm" "Himmel" setat. — Das Somenrait begegnet unch bei der Anlegung des Opferfoners, «, unten den Abschnitt über Agni.

<sup>\*)</sup> Latyayana IV, 3, 7, 14, 15 (vgl. Hillebrandt Sommwenifeste in Alt-Indieu 43). Der Commonter segt: Es beiset (wohl in einem Brähmana) vgl. das Citat aus Kärlinku 34, 5 im Pet. Wort, unter perinundala): Das Pell ist rund. So wird die Gestalt der Somme bergestellt.

einem Symbol von gleicher Bedeutung, in der Vorschrift für den Opferer, welcher die rechte Zeit für eine vor Sonnenuntergang vorzunehmende Wasserschöpfung versaumt hat: er soll, wenn er das Wasser schöpft, einen Fenerbrand darüber halten, oder er soll Gold darüber halten; "damit wird die Gestalt dessen hergestellt der da glüht!)". Wer die vor Sonnenuntergang zu vollziehende Entnahme des Opferfeuers nicht rechtzeitig besorgt hat, "möge gelbes Gold an Darbhagras anbinden und sagen, dass man das im Westen hinhalten Damit wird die Gestalt dessen hergestellt der da glaht\*)0. - Bei der Schichtung des Feueraltars wird eine Goldplatte aufgelegt: "Jene Sonne ist die Goldplatte")". -Haben wir ein Sonnensymbol auch in dem Thongestiss zu sehen, das als "der grosse Held" (maharira) benannt und zur Aufnahme des glühenden Milehtranks für die Asvin bestimmt ist')? Diesem Topf sollen, wenigstens nach einem der Brahmanatexte<sup>3</sup>), die rohen Züge eines menschlichen Gesichts gegeben werden: ist die unten zu begründende Vermuthung richtig, dass die Darbringung des Gluthtranks ein auf die Sonne und ihre Hitze bezüglicher Zauber ist"), so könnte es sich um ein Abbild der als Menschengesicht vorgestellten Sonne handeln; eine Doutung die nur mit ausserster Reserve hier vorgeschlagen sein möge").

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Satapatha Br. III, 9, 2, 9, "Er der de glüht" ist in den Brähmenntexten ein häufiger Ausdruck für die Sonne. — Hier sei nach die Vorschrift erwähnt, den Vedu nicht Nachts in einem Walde, "in dem kein Feuer oder Gold (st" zu studiren. Apastamba Dh. I. 3, 11, 34.

<sup>\*)</sup> Satapatha Br. XII, 4, 4, 6.

<sup>\*)</sup> Ebendas, VII, 4, 1, 10.

Siche unten in der Darstellung des Cultin (Abschnitt "die einzelnen Feste und Opfor").

b) Satapatha Br. XIV, 1, 2, 17.

<sup>\*)</sup> Darüber das Nähure in der Darstellung des Cultus,

<sup>7)</sup> Mit mehr Zuversicht würde man sich eine Meimung hilden, wenn sich feststellen liesen, was das in den zugehärigen Spruchen vielerwihnts

Bei der Schichtung des Feneraltars wird die Goldfigur eines Mannes mit eingemauert: es scheint, dass dieselbe als Fetisch des Agni zu verstehen ist<sup>1</sup>). Auf Agni deutet das Gold<sup>2</sup>) und eine Reihe an Agni gerichteter Verse, mit welchen man Opferbutter über diese Figur ausgiesst<sup>2</sup>). Wie die gefährliehen Kräfte des Feuers als demselben innewohnend gedacht wurden, gebt aus der Vorschrift hervor: "Nicht soll man von vorn daran vorbeigehen, damit man nicht von diesem Agni beschädigt werde").

Einen weiteren Fall der Darstellung von Gottheiten durch ein materielles Object liefert möglicherweise das Thieropfer; doch handelt es sich um eine Auffassung, für welche ich irgend erhebliche Wahrscheinlichkeit nicht in Anspruch nehmen möchte. Bei diesem Opfer bewegen sich mannichfache Riten um den Pfosten (yūpa), an welchen das Thier

<sup>&</sup>quot;Haupt des Makha" ist. Indra schlag dem Makha das Haupt als (Ru. X. 171, 2). Gab es einen Mythus, nach welchem die Agvin aus diesem abguschlagenen Haupt die heisen Opfermileh trunken, abnlich wis sie aus dem Körper des wis es scheint einmal mit Makha susammen genansten Namici heilkräftige Flussigkeit segen (Nachr. der Gött, Gos. d. Wiss. 1893 S. 347, 348 Ann. 2)?

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Der Ritns ist von Weber Ind. Stml. XIII, 248 fg. beschrieben. Das Satapatha Br. VII. 4, 1, 15 erklärt den Mann als Prajapati, Agni und den Ophermien.

<sup>2</sup> Das Gold als in Beziehung zu Agni stehend spielt auch bei der Anlegung des Opferfeuers eine Rolle. Es wird dahei nicht eigentlich als Abbild oder Gestalt des Agni, emdern als Agnis Samen definirt, der in die Wasser ergossen sich in das (in den Plassen befindliche) Göld verwandelt habe (Satspatha Br. II, I. I. 5; Apasramha Srant, V. 2, 1). Etwas anders Maitr. Sauth, I. 6, 4 am Ende, we das Gold als "Agnis Glanz" erklärt wird.

<sup>\*</sup> Val. Samb. XIII, v fign

<sup>\*)</sup> Satapatha Br. VII., 1, 1, 21. Ashalish at, dass man bei den Dhishnyas (den Opferständen der Priester) nicht den Soms dieht worbei tragen sell, denn jene repräsentiren die somagierigen Gandharren (Hillebenndt Mythologie I, 148 fg.).

gebunden wird. Der Pfosten wird gesalbt und mit einem Grasseil umwunden, gewissermassen bekleidet!). Weist das vielleicht darauf hin, dass er ein menschliches oder übermenschliches Wesen repräsentirt? Dem Kopf dieses Wesens wurde der Aufsatz (cashala) auf dem Opferpfahl!) entsprechen. Die Brahmanatheologen setzen nicht selten den Opferpfahl mit dem Opferherrn gleich. Sollte er ursprünglich eine Gottheit bedentet haben? Man wird an die Ashera des semitischen Opfers erinnert, einen Pfahl neben dem Altar, der wie es scheint gesalbt wird und sich als Repräsentant der Gottheit crweist<sup>8</sup>). Der Einwand liegt nahe, dass der Opferpfahl nur beim Thieropfer ersebeint, wo er den klaren Zweek hat, dass das Thier an ihn angebunden wird; die Gegenwart der Gottheit aber wurde bei jedem andern Opfer mit demselben Recht ihren Ausdruck verlangen. Diese Schwierigkeit ist nicht gerade unüberwindlich; es ist denkbar, dass der Fetischpfahl, als seine Bedentung nicht mehr verstanden wards, im Allgemeinen aus dem Opferritual versehwand und sich gerade beim Thieropfer nur erhielt, wo ein secundar damit verbundener Zweck ihn schützte. Doch, wie schon bemerkt wurde, liegt es mir fern, in dieser Auffassung des Pfahls mehr als eine ganz unsiehere Vermuthung sehen zu wollen; eine, wie ich glaube, wahrscheinlichere Erklärung für die Salbung und Ausschmückung des Pfahles ergiebt sich daraus, dass derselbe als Baum betrachtet wurde - er wird in der That im Rgveda 1) stehend als "Waldesherr" angerufen -: so scheint an diesen in die heilige Handlung

Schwab, das altindische Thieropfer 68 fgg. Ngl. namentlich Rgreda III, 8.

<sup>3)</sup> Schwid S. 9.

<sup>7)</sup> Rob. Smith, Religion of the Semins I, 171 fg., 175 Ann. 1, 187; Stude, Gesch. d. Volkes Israel I, 461. — Im Alignmeinen vergleiche man über den Pfahlfetisch Lippert, Kulturgeschichts II, 376 fg.

<sup>9</sup> III, 8 and in don Aprilymness.

vertiochtenen Baum ein Stuck von altem Baumeultus augu-

knupfent), -

Fassen wir zusammen, so finden wir - shulich wie bei der Betrachtung der Thierfetische - nirgends oder kaum irgendwo das materielle Object als dauernden, in continuirlichem Cultus verehrten Vertreter des Gottes. Die Zauberei, welche das Bild einer Sache oder was sonst ihr irgendwie verwandt ist, benutzt um auf sie selbst zu wirken, reicht wie durch das ganze Leben so anch in den Cultus hinein und bedient sieh für dessen Zwecke statt der wirklichen Sonne ihrer Abbilder, des Bades oder des Feuerbrandes. Im Ganzen des vedischen Cultus aber haben diese Gebilde eines allen Zeiten und allen Völkern gemeinsamen Zauberwesens keine Bedeutung; mit den lebendigen, vorwarts strebenden Strömungen des vedischen religiösen Denkens stehen sie ausser Zusammenhang.

## Die Vielheit der Götter.

Die Götter werden einander befreundet gedacht, wie es sich bei diesen Freunden der Menschen, welchen allen Hinneigung zu Recht und Güte gemeinsam ist, von selbst versteht. , Alle Götter eines Herzens, eines Sinnes wandeln in einem Willen auf gerader Bahn" (Rv. VI, 9, 5). Reibungen kommen zwar vor - so scheucht Indra die Morgenröthe fort

<sup>1)</sup> Vgl. unten die Besprechung der Baum- und Waldgesater. - Dem umwumbenen und gesalliten Opferpfahl ähnlich, aber mit deutlicheren Petischeharacter ausgestattet ist der "mit Wohlgerüchen bestrichene, mit einem Gewund oder Faden umwickelte Stub", welcher in den ersten, is Kanschhaft in verbringenden Nächten unch der Hochzeit gwischen des Neuvermählten liegen soll (Apast. G. III., S. 9; vgl. Wintermin; Altind. Hochzenterituell S. 88). Ein Commentator erklärt diesen Stah als Symboldes Gandbarren Viergrann; in der That wird, wenn derselbe fortgethen wird, dazu der Vers gesprochen: "Hobo dich fort von hier, Visynvasu" etc.

und zerbricht ihren Wagen; er erzürnt sieh mit den Maruts um das Opfer der Agastya -, aber im Ganzen herrscht in der Götterwelt doch Frieden und Bundesgenossenschaft gegenüber den gemeinsamen Feinden. Truppweise auftretende niedere Gottheiten bilden das Gefolge eines grösseren Gottes. Besonders hänfig aber erscheinen die Götter paarweise verbunden als ausgestattet mit derselben Herrlichkeit, als gemeinsame Vollbringer derselben Thaten und Empfänger derselben Opfer und Lobpreisungen. Es ist wahrscheinlich, dass dieser oft wiederholte, in der Poesie wie im Ritus fest ausgeprägte. Typus des Götterpaares durch ein einzelnes solches Paar von Natur zusammengehöriger Gottheiten hervorgerufen ist, welchem dann willkürlicher zusammengestellte Göttercombinationen nachgebildet wurden. Das Muster wird in Mitra-Varuns vermuthet werden dürfen, dem im Rgveda hervortretendsten und am festesten verbundenen dieser Paare, für welches ebenso sein hohes Alter spricht - es Jässt sich in die indeiranische Zeit zurückverfolgen - wie sein wahrscheinlieher Zusammenhang mit den vornehmsten aller für ein solches Paar von Parallelgöttern in Frage kommenden Naturwesenheiten, mit Sonne und Mond. Die nachgebildeten Paare 1) zeigen meist Indra in Verbindung mit einem andern Gott, welchen man ehrt, indem man ihn in die Gemeinschaft des mächtigsten Gottes aufnimmt. Ein einziger Hymnus oder ein Hymnenconglomerat - ist dem Paar gewidmet, welches dann in der jüngeren, die Speculationen über das Opfor immer einseitiger hervorkehrenden Vedaliteratur zu besondrer Bedeutung gelangt, dem Paar von Agni und

b) Man lause sich bei der Feststellung solcher Paure nicht durch den häufigen, gegenwärtig mit annähernder Sicherheit erkunnharen Pall tänschen, dass zwei an verschiedene Gottheiten gerichtete, von einander umabhängige Hymnes durch die Disakeunsten des vedischen Textes an einer scheinbaren Einheit an einander geschoben sind.

Soma, dem Opferfeuer und der vornehmsten Opfergabe, den beiden göttlichen Schutzpatronen des Opfers<sup>1</sup>).

Einen Staat mit einem anerkannten Oberhaupt bildet die Götterwelt nicht, oder es finden sich doch zu einer solchen Verstellung nur Ansatze. Bald erscheint der eine, bald der andre Gott als machtigster, bochster - wir kommen auf dies Schwanken noch zurück -: besonders aber sind es zwei Gotter, welche über die andern hervorragen, Indra und Varana. Ist es schon an sich vollkommen begreiflich, dass aus verschiedenen Sphären des Naturlebens sich Göttergestalten so mächtig emporheben konnten, dass für keine von ihnen eine geringere Stelle als die erste hoch genog schien, so kommt, um die Concurrenz zwischen Indra und Varuna zu erklaren wenn unsre Annahmen über die Vorgeschichte Varunast) richtig sind - noch ein besondres Moment hinzu: neben dem aus indogermanischer Vorzeit ererbten Indra steht Varnna ans der Fremde stammend; der Glaube getrennter Nationen hat in jenem und in diesem eine solche Machtfulle

b) Hillsbrandts (Mythol. I, 461, vgl. Gat. Gel. Aug. 1890 S. 401) Vermuthungen über die Herkunft des Agni-Some-Cultus , von einem Stamme, der die Thieropfer in das brahmenische Ritual mit berüber brachte schemen mir der Grundlage zu enthehren. Die Thierapfer sind von leber im brahmanischen Ritual beimisch gewesen; michts deutet durzuf bin, dass sin einem besondern Stamme angeborten. Den Hergung aber in Besug auf das im Bayeda noch fast verschwindende, spater um en starker hervortretende Paur Agni-Soma lassan die vorliegenden Datsu, wie ich melso, mit grosser Wahrscheinlichkeit erkennen. Irgenitwo - vermuthlich (wegte Rv. 1, 93) im Kreise der Gotamidenfamilie - gerieth mas auf den Gedanken, jone beiden gettlichen Oplerpalrone zu einem Paar zusammenzufassen. Der Gedanke fand, wie mitarlich, in den Krabsen der Opferkämtlie Anklung, und so kum is dahin, dass Agni-Soma hes den meisten oder allon Opforn oben als Patrono jodes Opfors mit angernfen wurden. Beim Gobackopfer erhielten sie die heiten "Ruttertheile" (dynablaga); beim Sonneopfer wurde das dem Soms vorangehonde Thieropfer für sie eingefährt oder unf sie übertragen.

<sup>7)</sup> Siebe unten den betreffenden Abschnitt.

niedergelegt, dass, sobald beide sich begegneten, sie sich als Rivalen die erste Stelle streitig machen mussten. Diese Begegnung fand in indoiranischer Zeit statt, und so kann es nicht anders sein, als dass die älteren Phasen des Streites. der hier gespielt haben mag, für uns im Dunkel liegen. Was wir sehen ist dies, dass in Iran Varuna - der Ahura des Avesta - den Sieg davon getragen hat, welcher ihm, dem höchsten Herrn von Recht und Reinheit, auf dem Boden der von ethischen Motiven beherrsehten zarathustrischen Lehrenicht fehlen konnte. Im Veda dagegen steht Indra im Vordergrunde. Wohl erhebt manches Wort in den an Varuna gerichteten Liedern auch diesen auf die höchste Höhe, und zahlreiche Vergleichungen zwischen beiden Göttern - vor Allem das sogleich näher zu betrachtende Kampfgespräch derselben - zeigen, dass man Varuna vor allen Audern als einen Rivalen der Grösse Indras ansieht. Aber der Schwerpunkt des Cultus und der religiösen Poesie fällt doch auf die Seite Indras. Bei den Opfern der kriegerischen Fürsten, für welche die Sänger dichteten, musste die Bitte um Macht und Sieg, um die Gaben, welche Indra gewahrte, das Verlangen nach Vergebung der Sünden, der Gnade Varunas, übertönen. Und die liturgische Poesie galt vornehmlich dem Somnopfer: der grosse Somatrinker aber war Indra. So tritt neben dem Preise Indras der Gedanke an die Hobeit Varunas doch mur im einzelnen Moment für den vedischen Dichter in den Vordergrund, etwa wo das Nachsinnen über die höchsten Ordnungen der Welt ihn hervorruft oder das Gefühl des Verfolgtseins durch den Zorn des Gottes, welcher die Sünden straft1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die von verschiedenen Porschern gekosserte Ansicht, dass Varuga und die Adityas die höchsten Götter eines alteren Zeitalters gewesen seien und dann später erst Indra sie verdrängt labe, geht meiner Ansicht nich einen Schritt über das was bewiesen oder auch nur unbracheinlich gemucht werden kann, hinnus. Dass der Golt des Gewittergeites in der überen

Wir erwähnten schon, dass der Rgveda (IV, 42) ein Kampfgespräch der beiden Götter enthält. Es hebt mit einer Rede des Varuna an:

"Mir dem ewigen Herrscher wahrlich gehört das Königthum, dem alle Unsterblichen vereint") gehorchen. Dem Willen Varunas folgen die Götter. Ich herrsche über das oberste Reich, über des Himmels Hülle.

"Ich bin der König Varuna. Mir zuerst ward Wundermacht zu eigen. Dem Willen Varunas folgen die Götter. Ich herrsche über das oberste Reich, über des Himmels Hülle.

"Ich Varuna habe, o Indra"), mit meiner Grösse der Lütte Doppelreich"), das tiefe, weite, festgegründete, Himmel und Erde habe ich gefügt und gehalten, der ich wie Tvashtar alles kenne was da ist.

"Ich habe die träufelnden Wasser schwellen gemacht. Den Himmel habe ich gehalten an des Rochtes Sitz. Durch das Recht hat der Aditi Sohn, des Rechtes Freund, die dreitheilige Welt ausgebreitet."

Nun spricht Indra: "Mieh rufen beim Rennen die Männer mit stolzen Rossen, mich in der Schlacht wen die Feinde umringen. Wettlauf schaffe ich Indra der Freigebige-Den Staub wirble ich Uebermächtiger auf.

"Ich habe alle Thaten gethan. Niemand ist der meiner göttlichen Kraft der unwiderstehlichen wehre. Wenn Somatrank und Loblied mich berauscht hat, erzittert der Lüfte grenzenloses Doppelreich."

Die Erzählung, in welche diese beiden Reden hinein-

vedischen oder in der verveilischen Zeit jemals entschieden hinter dem der Adityas zurückgestanden habe, glaube ich kaum; in keinem Fall dürfen die gegen den alten Zeistaml der Dinge offenbar vollständig verschehenen Verhältnisse der avestischen Religion dafür geltend gemacht werden.

Ich Iese mit Grasemann yötänäh für viithä mil.

<sup>\*)</sup> Ich Issu mit Geldner (in den "Siehenzig Liedern") den Vocativ-

<sup>\*)</sup> Den niederen und den häberen Luftraum.

zugehören scheinen<sup>1</sup>), wird schliesslich in eine Versöhnung der atreitenden Götter ausgelaufen sein. Einer der Schlussverse sagt: "Des Purukutss Weib hat euch Indra und Varman mit Opfer und Anbetung geehrt. Der gabt ihr den König Trasadasyn, den Feindetödter, den Halbgott". Also die beiden Götter haben vereinte Verehrung empfangen, und vereint haben sie der Königin den Heldensohn verliehen<sup>2</sup>).

Uebrigens führt der Veda auch da wo er irgend einen Gott bestimmt als den höchsten anspricht, dessen Willen die übrigen befolgen, doch eine solche Vorstellung kaum irgendwo durch ihre Consequenzen durch. Weder veranschaulichen, so viel wir finden können, Erzählungen die über die andern Götter sich erhebende Macht und Würde eines Götterkönigs noch weisen die Cultordnungen auf derartiges hin. Das Denken des Zeitalters, mit dem wir uns hier beschäftigen, hat eben die Idee eines höchsten Weltregierers nur oberflachlich gestreift; ihre volle Tiefe zu erfassen ist dem indischen Geist nicht gegeben gewesen. —

Wie wir in den hier besprochenen Fragen Alles voll Schwankungen finden, kann überhaupt von den Göttern des

Sie ist, wie im Rgweils häufig, als Prosunnhällung zu den allein erhaltenen, meist in Wechselterlen bestehenden Versen hinzundenken.

Figh kann in diesem Liede vom Rangstreit des Indra und Varuna micht finden, was man darin hat finden wallen ("Siebenzig Lieder" S. 27), sin characteristisches Document für einen Umschwung in der Rangurduung der Götter, der sich während der verdischen Zeit volltogen habe, für ein Zurücktreten des in der nrischen Periode angehlich en der Spitze stehenden Varuna hinter dem national indischen Indra. Gegenüber der Verstellung von Varuna als höchstem arischem Gott verweise ich auf S. 95 Ann.; auch dass Indra nicht ebensegnt wie Varuna siem arischen Glauben angehörtthabe sondern eine national indische Neuschöpfung darstelle halte ich für einen Irrthum. Am wenigsten schent sieh nur in dem Liede etwas wie ein Umschwung von einem älteren zu einem neueren Zustand zu verrathen; es steht nicht mehr da, als dass jeder Gott seine signe Macht rühmt und dann, wie es scheint, bei dem Anlass eines bestimmten an die beiden.

Veda gesagt warden, dass die Umrisse der einzelnen zum Verschwimmen in unbestimmte, unbegrenzte Formlosigkeit neigen. Der Phantasie des vedischen Dichters und des vedischen Volkes fehlt jenes Geheimniss der Gestaltungskraft, das den Göttern Homers ihre ewig lebendige Form gegeben hat. Es ware zu viel gesagt, dass Agni oder Indra für die vedischen Dichter eigne Individualität nicht besessen hätten: aber die besondern Züge ihres Wesens werden nabezu überdeckt von dem, was allen Gottern gemeinsam ist und alle einander ähnlich macht, dem uniformartigen Gewande von Macht, Licht, Gute, Weisheit, welche in immer denselben stereotypen Ausdrücken zu preisen die vedischen Dichter nicht mude werden. Mancherlei tragt weiter dazu bei, dass die individuellen Gestalten der einzelnen Götter vermischt and verwischt wurden. Vielfach begegnen sieh mehrere unter ihnen in denselben Functionen. Hilfs gegen böse Dämonen leistet das Fener, das sie verbrennt, leistet aber anch der Schleuderer des Blitzes, der sie zerschmettert, und andre Götter mehr. So decken sich Agni und Indra in einer Reihe von Zagen, und die einmal vorhandene theilweise Uebereinstimmung hat dann naturlich die Tendenz sieh über ihre ursprünglichen Grenzen hinaus auszubreiten; der Dichter gerath aus dem einen Geleise der routinemässigen Gotterverherrlichung in ein andres, welches ihn dann eine kurzere oder langere Streeke weiterführt. Hier wird auch die oben (S. 93) berahrte Neigung des Veda von Einfluss gewesen sein, die Götter zu Paaren zu verbinden. Indem man Indra und Agni

Götter gerichtsten menschlichen Antiegens ein vermuthlich beide in gleichen Rang stellemler Ausgleich getroffen wird. — Beiläufig bemerkt glanbe ich such nicht, dass das Lied X, 121, wie vermuthet worden ist, mit seinen historischen Uebergang der Olamoht von Varuns auf Indra stwas zu dans hat; es scheint sich uur um den myflischen Kampf zwischen den Götterfeinden perstandenem Asuras zu handelm.

gemeinsam verherrlichte, dehnte man, was dem einen Gott zukam, auch auf den andern aus; Agni, sonst kein Somatrinker, wurde zum Somatrinker in Indras Genossenschaft; er wurde zum Vrtratödter und Schwinger des Donnerkeils; er wurde wie Indra zum Gewinner der Kübe und Wasser, der Sonne und Morgenröthe. So wandert der Mythus von einem Gott zum andern; die Forschung muss sieh davor hüten, ihm dann an beiden Stellen dasselbe Gewicht zuzuerkennen, sondern sie muss das Ursprungliche und das Uebertragene unterscheiden. - Ganz besonders übrigens sind gewisse Bethätigungen, welche so zu sagen mythologisch mehr oder weniger herrenlos sind, dem bestandigen Schwanken zwischen verschiedenen Gottheiten unterworfen. So wird das Lob die Weiten der Erde ansgebreitet, die Höben des Himmels mit seinen Stützen festgestellt zu haben, bald Varuna als dem Herrn aller Ordnungen, bald Indra als dem Stärksten, bald Vishnu als dem Durchmesser der Ranmesweiten gezollt, und der Dichter, gewöhnt hier diesem dort jenem Gott den Ruhm solcher Thaten beizulegen, lässt dann die übrigen Götter nicht gern zurückstehen!). - Weiter werden die Vermischungen der Göttertypen dadurch befördert, dass dieselbe Naturwesenheit im Zusammenhang verschiedener mythologischer Vorstellungsgruppen erscheint. Das Wasser wird zunächst von Damonen belebt, die eben nur Wasserbewohner sind. Aber das Wasser erweist sich auch durch Betrachtungen man kann sagen naturwissenschaftlicher Art, welche dann zur Quelle von Mythen werden, als Ursprungsort des Feners: in der Tiefe der Wasser wohnt das Feuerwesen. So gelangt das "Wasserkind" (apam napat), ein allem Anschein meh

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Wie weit hierin gegangen wird genüge ein Beispiel zu seigen. Ein jüngerer vollischer Dichter, der verberrlichende Zaubersprüche für ein Amalet aus Darblengras verfortigt, sagt von diesem Gras, dass es, "wie es geboren wurd, die Erde befastigt, den Luftraum und den Himmel gestützt hat". Atharvayeds XIX, 32, 9.

ursprünglich allein auf das Wasser bezüglicher Damon, dazu mit Agni zu verschmelzen. Agni andrerseits gerath, indem das irdische Feuer als mit dem himmlischen Sonnenfeuer identisch aufgefasst wird, in den um die Sonne sich bewegenden Gedankenkreis hinein. Auf vielen Gebieten, nirgends aber stärker als in der Mythologie des Agni, wiederholt sich immer dasselbe, dass das Nachdenken über den Naturzusammenhang der mannichfachen Wesenheiten die eine als verborgen in der andern enthalten herausstellt. So gewinnt allmahlieh, hinzutretend zu dem gewissermassen naturwüchsigen Verschwimmen der Typen, eine bewusste Tendenz des Identificirens alles scheinbar Verschiedenen immer mehr an Bedeutang. Indem man das verborgene Wesen eines Gottes in seiner ganzen Tiefe und Vielseitigkeit zu entfalten sucht, gefällt man sich immer mehr darin es auszusprechen, dass dieser Gott auch das ist was ein andrer Gott ist. Die oberflächlichste Berührung - und vielleicht manchmal noch weniger - genügt, um den Sänger sagen zu lassen: "Du, o Agni, hist Varuna, wenn du geboren wirst. Du bist Mitra, wenn man dich entflammt. In dir, du Sohn der Kraft, weilen alle Götter. Du bist Indra für den Sterblichen, der dir huldigt. Du bist Aryaman, wenn du, o Selbetherr, der Jungfranen verborgenes Wesen in dir tragst; wie Mitra, den wohlbegrundeten, salbt man dich mit Kuhen') wenn du Eintracht schaffst unter den Gatten" (V, 3, 1-2). An Stellen wie dieser kündigen sich, wenn auch erst von ferne, zukunftige Schicksale des vedischen religiösen Denkens ansein Auslaufen in einen Pantheismus, für den alle Einzelpersonlichkeit, alles in sich begrenzte Dasein eine Phantasmagorie ist: was das Eine ist ist das Andre auch, und hinter den traumhaft verschwindenden Umrissen dieser Scheinwelt bleibt als wahrhaft seiend nur das grosse Eine übrig. Doelt

<sup>&</sup>quot;) D. h. mit der von der Kuh kommenden Batter.

den Weg vom vedischen Götterglauben zu dieser pantheistischen Brahmalehre zu verfolgen ist hier nicht unsre Aufgabe<sup>1</sup>).

<sup>9</sup> Nur in der Kürze sei hier der Theorie des vedischen "Henotheismus \* gedacht (M. Müller, Ursprung und Katwicklung der Religion 312 feg.; Physical Religion 180 (gg.), des , Gianbers an sincolne abrechadad als hächste hervortretunde Götter". Der vedische Dichter lege - wenigstens in growen Schichten der Texte - jedem Gott, den er eben anruft, für den Angenblick Alles bei, was von einem göttlichen Wesse gesagt weeden kannt jeder sei der Reibe meh durchans umbhängig, durchans der blehate, durchaus göttlich. Ich kum mein Bedauken gegou diess Vorstsillung von einem Versinken des Geistes der vedischen Sänger in den Glauben an wechselude, jedosmal höchste uml einrige Gotthelten nicht zurückhalten. Ich will nicht von den im Byreda zo häufigen Liedern an "alle Getter aprochen, in welchen der Reihe nach sämmfliche Hamptgeitheiten und Schaaron auch der kleineren gepriesen werden; ich weise nur darunf. hin, dass, wie wir impor doutlicher schen, die grosse Masse der vollischen Lieder für einen beatimmten rituellen Zweck gedichtet ist, für das Sommopfor, welches schon dumais in seinem weiten Rahmen die Vershrung ungefähr des ganzen alten Pantheon umfasste. Die Dichter, welche Indraoder Agni mit jenem scheinbar benothendischen Vereinken in die Aubetung immer des einen Gottes besangen, wassten als die erfahrenen Opfertochniker, die sie in der That waren, ganz genau, an welche Stelle des Opfers, vor welche und hinter welche andere Götter der gerade von ihnen verherrlichte Gott gehörte. Meines Erachtens erklären sich die Eigenthümlichkeiten der vollischen Poesie, welche den Schein des Henotheisung berverrufen, einerseits am jener oben characterisirten Unbestimmtheit der Umrisso, die den vedischen Götterge-talten eigen ist, andrerseits uns der begreißichen Hößlichkeit des Sangers oder Priesters gegenüber jedem der himmlischen Herrn, mit welchem an reden er angenblicklich die Ehre hat,

## ZWEITER ABSCHNITT.

## Die einzelnen Götter und Dämonen.

## Agni.

Der vorvedische und der vedische Fenergott. Fragen wir nach der Vorgeschichte Agnis, des vedischen Fenergottes, so sind uns in Bezug auf die indegermanische Zeit natürlich nur ganz durftige und unbestimmte Vorstellungen über die religiöse Geltung des Feuers erreichbar. Für wahrscheinlich darf gehalten werden, dass der Mythus von der Herabkunft des Feuers aus seiner himmlischen Heimath in Jene Zeit zurückgeht, und ferner dass die aus praktischen Gründen selbstverständliche Sorge für die continnirliche Erhaltung des Feuers sehon damals von gewissen Cultformen umgeben war. Neben dem damonenvertreibenden Zauberfeuer scheint auch das Opferfeuer in die indogernanische Zeit zurückzugehen, und es findet sich wenigstens in der italisch-griechisch-arischen Cultursphäre die Sitte, diesem Feuer, wenn man sich seiner zur Uebermittlung von Gaben an die Götter bedient, selbst eine Gabe zu spenden. Offenbar aber war die Personification der im Fener lebenden Macht noch eine ganz schattenhafte - anders als beispielsweise die des indogermanischen Gewittergottes -: somt hatte sie sich schwerlich zu so verschiedenen Typen weiter entwickeln können, wie der weiblichen Gestalt der Hestia-Vesta bei den Griechen und Italikern gegenüber dem männlichen Fenergott der selatischen Völker.

Sehr viel bestimmter ist das Bild, welches die Vergleichung von Veda und Avesta für das indeiranische Zeitalter ergiebt. Damals stand das Feuer im Mittelpunkt eines hochentwickelten Cultus; ihm war die Pflege eines Priesterstandes gewidmet, dessen Glieder wahrscheinlich als "Feuerleute" nach ihm benannt wurden, und die nicht nur durch das Fener den Göttern, sondern auch dem Fener selbst Darbringungen und Verehrung widmeten. Man personificirte es als starken, reinen, weisen Gott, gütig gegen das Haus, in dem man ihm mit Freuden diente, seinen Freunden ein Spender von Ruhm und Nahrung, von Heerden und kräftiger Nachkommenschaft und auch von geistiger Kraft, aber seinen Feinden ein Vernichter. Auch die Verschiedenheit der Formen und Aufenthaltsorte des Feuers - wie des Blitzfeuers, des Feuers das im Holz der Baume wohnt und aus ihm durch Reiben hervorgelockt wird, u. s. w. - scheint das Denken schon jenes Zeitalters beschäftigt zu haben.

Wenden wir uns mm zum Veda, so sehen wir Agni
neben Indra geradezu die bedeutendste Stelle im Cultus und
in der religiösen Poesie einnehmen. Man wird sogar sagen
können, dass ausserhalb der Sphäre des Somaopfers — mit
welchem der Egveda es fast ausschliesslich zu thun hat —
und des grossen überwiegend im Namen des Kriegeradels
ausgeübten Cultus von Jenen beiden im Egveda etwa gleichmässig hervortretenden Göttern Agni das entschiedene Uebergewicht hat. Zwischen ihm und Indra besteht ein fühlbarer
Unterschied des Characters. An Indra tritt mehr die unbezwingliche, Alles niederwerfende Stärke, an Agni mehr
die Weisheit hervor. Jener ist der grosse Kämpfer, dieser
der grosse Priester!). So zeigt sich auch in den Gütern,

<sup>1)</sup> Wobel er sich von seilst versteht, dass Anahafiehungen statt-

104 Agni:

deren Verleihung man von beiden erwartet, ein freilich nur leise nuancirter Unterschied: auf Seiten Indras tritt mehr das Moment von Macht, Sieg, Triumph, auf der Agnis mehr das des häuslichen Wohlstandes, des Kindersegens, des ruhigen Gedeihens hervor.

Bei aller Neigung des Veda, Agnis Bedeutung an steigern. scheint doch hier und da aus der Ausdrucksweise der Hymnen eine leise Spur davon herauszuklingen, was in der That ohne Zweifel die Anschauung eines früheren Zeitalters gewesen ist, dass er, der vorzugsweise auf Erden, in den menschlichen Wohnungen sein Wesen treibende Damon, den eigentlichen Göttern, den "Himmlischen" nicht vollkommen gleichgeordnet wurde. Wenn er der Bote der Götter heisst, wenn gesagt wird, dass die Götter ihn in den menschlichen Wohmungen niedergesetzt, dass sie ihn zum Opferdienst angestellt und ihm als Lohn dafür ewige Jugend verliehen haben, oder auch selbst wenn Ausdrücke von ihm gebraucht werden wie dass er, der Sohn der Götter, zu ihrem Vater geworden seit): immer erscheint er der compacten Masse der "Götter" gegenüber in einer gewissen Sonderstellung. Vor Allem aber ist bemerkenswerth, dass Agni an dem vornehmsten Trank der Götter, dem Soma, so gut wie keinen, ursprünglich gewiss keinen Antheil nimmt. So oft von ihm gesagt wird, dass er den Menschen segnet, der ihm Brennholz, Opferbutter, Anbetung bringt, so seltene Ausnahme ist es, dass der Fromme als den Soma für ihn bereitend erscheint?). Wird man nicht

finden, die ührigens gung vorwiegend in der Richtung auf den Indratypus hin verhaufenz es ging wohl au, den Fenergott zum Vrtratödter, aber kusm den Indra um Opferpriester (Hotar) au stempeln.

<sup>1)</sup> Rv. L 69, 2,

<sup>\*)</sup> Vgl. I. 99, t; VI. 16; 16: Hänfiger tritt Agni als Somatrinker auf, so er sich is der Genomenschaft aufrer Gottheiten — Indras, der Maret — befindet: es ist klar, dass er da von diesen gowissermanssen attrahirt ist.

annehmen dürfen, dass, als Agni zu seiner hervortretenden göttlichen Bedeutung gelangte, die Grundordnungen des Somaopfers bereits feststanden?

Agnis verschiedene Geburten. Die Mythen des Agni berichten, im Gegensatz vor Allem zu denen Indras, wenig von Thaten des Gottes. Dies scheint mit der oben (8, 44) hereits hervorgehobenen geringeren Ausgeprägtheit seines Anthropomorphismus zusammenzuhängen. Die Speculationen, mit denen sich die Agnilieder vernehmlich beschaftigen - neben ihrem Hauptthema, der Erscheinung und dem Thun des Gottes in derjenigen seiner Gestalten, welche dem Priester die gegenwärtigste ist, als Opferfeuer -, betreffen die Mannichfaltigkeit von Agnis verschiedenen Geburten, seinen Erscheinungsformen, seinen Wohnstätten. Bei keiner Gottheit lagen Betrachtungen dieser Art so nahe, wie bei ihm, dessen wunderbare Geburt aus den Reibhölzern und dessen Wesensgleichheit in himmlischen Formen neben der irdischen, in verborgenen neben der offenbaren die Geheimnisskrämerei der vedischen Priester angelegentlich beschäftigen und ein beliebtes Thema für den Preis des Gottes abgeben masste.

Von Geburten oder Formen des Agni werden bald zwei genannt, bald erscheint die beliebte Dreizahl; auch längere Aufzählungen finden sich. Die mehrfach ihm beigelegte Bezeichnung "der zweigeburtige" bezieht sich auf seine himmlische und seine irdische Natur!); "Wir wollen dir dienen, Agni, in deiner höchsten Geburt; mit Lobliedern wollen wir dienen an der niedern Stätte". "Uns höre Agni mit seinen häuslichen Angesichtern, mit seinen himmlischen höre uns der nie Ermattende". "Seinen Sitz nimmt er auf den unteren

<sup>&#</sup>x27;) Vgf, Bergnigne I. 28 fg., von dessen Materialien Mauches zu streichen ist. Die finn als besonders ausdrücklich erscheinende Stelle II. 35, 6 halte ich textkritisch für unsicher: für en seer möelte ich auseir verschlagen.

Again 106

Flachen, auf den oberen Flachen nimmt ihn Agni"). In der Nähe derselben Anschauung befinden wir uns auch an den Stellen, welche - sei es mit ausdrücklicher Gegenüberstellung des von den Menschen entflammten sei es ohne diesen Gegensatz - den von den Göttern entflammten Agni nennen\*). Auch wenn es heisst\*); "Oh du, Agni, himmelegeboren, ob du wassergeboren bist, Krafterzengter, dich rufen wir mit Gebeten", wird dieselbe Zweiheit!) des himmlischen und irdischen Feuers zu verstehen sein; wir werden bei der nüheren Betrachtung der Geburt Agnis aus den Wassern schen, dass bei diesen vornehmlich an die irdischen Gewasser gedacht Ist.

Die oft erwähnte Dreizahl von Agnis Formen oder Geburten\*) wird nicht immer genau in derselben Weise verstanden. Besonders deutlich ist die Beziehung auf den Himmel, die Wasser, die Reibhölzer in der folgenden Stelle: "Vom Himmel her ward Agni zuerst, von uns zum zweiten ward Jatavedas geboren; zum dritten in den Wassern entflammend den nie Ermattenden erhobt der mannlich Gesinnte, Weisheitsvolle die Stimme"\*). Ein andres Mal heisst es: "Drei

Rw. H. 9, 3; III, 54, 4; 1, 128, 8.

<sup>\*)</sup> So am ansgeprägtesten in der bekammen Formel Ait. Br. II. 31. Vgl. die rgvedischen Stellen bei Bergeigne I., 108. Die Vorstellung ein dam götterentflammism Agni wird einerseits and dem Geslacken bernhou, diese die himudischen Formen des Feuers, weil mit den indischen wesengleigh, such wie diese con irgendwen entflammt sein massen, aber offenhat nicht von Meuschen entflammt sind; andrersuits unt der im gettlichen Anthropomorphismus liegenden Vocatellung, dass die böckste und heiligets Thatigkeit der Menschen unch von den Göttern vollingen werken mass des Opfer und somit mich das Entflammen des Opferfemers.

<sup>3)</sup> Rv. VIII, 43, 28.

<sup>7)</sup> Oder eine Dreifielt, mit dem durch Reibung hervorgebruchten Agel ("Krafterzougter") als dritter Form?

b) Siehe Berguigne L 21 lg.

<sup>1)</sup> X, 45, 1. Wer ist der maunlich Germate, Weisheitsvolle? Ven

Ursprünge von ihm begen sie: im Meer den einen, am Himmel den einen, und in den Wassern" (I, 95, 3) - sonderbar, dass hier das Meer und die Wasser unterschieden werden und dass von Agnis Erzeugung durch Menschenhand überhaupt nicht die Rede ist1). Ich führe noch einige Stellen an, die ohne auf eine bestimmte Zahl Gewicht zu legen von den verschiedenen Geburten oder Formen des Agni sprechen. "Du, Agni, der Leuchtende wirst von den Himmeln her"), du von den Wassern, da aus dem Stein, du aus den Wäldern, du aus den Pflanzen, du, Horr der Männer, wirst als der Männer Besitz in Glanz geboren", "Der Wasser Spross, der Walder Spross, des Stehenden Spross, des Beweglichen Spross; selbst im Stein drinnen ist seine Wohnung; wie der Ganen Ganherr (?), der Unsterbliche, Weisheitsvolle")". "Agni, dein Glanz, der am Himmel und auf der Erde ist, der in den Pflanzen, den Wassern ist, Anbetungswürdiger, mit dem du dich über die weite Luft ausgebreitet hast ... "1).

Was ist nun mit Agnis himmlischer Geburt, was mit seiner Geburt aus den Wassern gemeint? Beim himmlischen Agni kann die Sonne, es kann auch der Blitz in Betracht kommen. Der Blitz seinerseits wieder kann wie als himmlisches so auch als dem Wasserreich angehöriges Wesen verstanden werden; die Wolke, seine Heimath, ist ja und

ihm ist auch in Vers 3 die Roder "Im Meere, in den Wassern, hat dich, Agni, der müzmlich Gesimte, die Münner Beschauende eutflammt, as des Himmels Enter."

<sup>4)</sup> Doch hat von dieser der vorangebende Vers gesprochen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Text der ersten Worte scheint in Unardnung. Ich vermuthe, dass das hänfig wiederholte freie einmal zu viel gesetzt ist (an der zweiten Stelle) und schlage für elgelähib dychlogen von.

<sup>4)</sup> Ich Iron mit Luciwig dieropolm. Im betzten Paris virgali?

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H. I. I. I. 70, 3, 4; III, 22, 2. Aus der spätern vedischen Literatur nehme man dazu die grasse Aufzählung von Aufenthaltsorten dies Agni Atharvaveda HI, 21 oder kleiners wie Atharv. XII, 1, 19 fg. und in dem Spruch bei Apartunda, V, 16, 4.

108 Agei.

heisst im Veda "himmlisches Wasser". Wir werden aber sehen, dass für die vedische Vorstellung noch ausser dem Blitz in einem ganz andern Sinne Feuer in allem Wasser, im irdischen so gut wie im himmlischen enthalten ist. Wo nan der Himmelsagni und der Wasseragni neben einander genannt werden, möchte ich im Ganzen glauben, dass jener eher als die Sonne zu verstehen, der Blitz aber entweder übergangen oder in der Wasserform des Gottes mit einbegriffen ist"): immerhin muss zugestanden werden, dass der Sinn, den jede einzelne Stelle mit den verschiedenen Formen oder Geburten Agnis verbindet, vielfach zweifelhaft bleibt; das Wichtigere aber, wie diese Formen selbst vorgestellt wurden, steht durchaus fest. Betrachten wir sie der Reihe nach.

Die Wesensgleichheit Agnis mit der Sonne, genauer ausgedrückt die Geltung der Sonne als einer der vielen Erscheinungen Agnis ist ein unzweifelhaft vedisches Dogma-Agni "steht mit seinem Glanz da, als Sonne die Manner über ihre Wohnsitze verbreitend". "Agni mit hellem Glanz leuchtete mächtig als Sonne; am Himmel als Sonne leuchtete er". "Agni, deine Strahlen die in der Sonne sind, die mit des Sonnenaufgangs Strahlen sich über den Himmel breiten" n. s. w."). Aber es ist sehr selten, dass dieser Seite von Agnis Wesen Erwähnung geschieht. Es gehört so zu sagen

J) Dem widerspricht es nicht, wenn die Heralderingung des Feners durch Matariavan (6 unter) vom Himmel ber auf den Blitz zu deuten ist. Denn einund ist es mindestens zweifelhaft, wieweit diese Deutung den verliechen Dichtern selbst noch lebendig wur, sodann kans es nicht unsee Meinung sein, ein Schwanken der Vorstellungen innerhalb des Veda ansichliessen zu wollen. Als characteristisch für dies Schwanken hebe ich Alt. Br. VII, 7, 2 hervor, wo das Blitzfauer in demealben Zassaumenhang alls himmilisches Feuer\* und unmittelbar darunf als "Fener in den Wassern" bezeichnet wird.

<sup>7</sup> Rv. III. 14, 4; VIII. 56, 5; Taim, S. IV, 2, 9, 4. Vgl. anch Rv. X, 88, 6, 10, 11; Av. XIII, 1, 11.

zur Vollständigkeit der ihm zukommenden Titulatur, aber auch nur zu dieser, ihn wie in andern Gestalten so auch als die himmelgeborne Sonne zu verehren: für gewöhnlich ist Agni das irdische Feuer, das mit der Sonne am Himmel violmehr verglichen als ihr gleichgesetzt wird. "Im Herzen", wird gesagt, "schuf Varuna den Willen, im Wasser den Agni, die Sonne am Himmel, auf dem Felsen den Soma"). — man sieht, wie dem ohne Voreingenommenheit redenden Dichter die Sonne ein Wesen und Agni ein andres, vom Schöpfer an eine andre Stelle gesetztes ist. Die Sonne war doch eben allzusehr eine Potenz für sich, als dass die Auffassung von ihr als Feuer wirkliche Bedeutung hätte haben können.

Im Ritnal scheint sich auf den Zusammenhang von Sonne und Feuer neben einigen andern Riten<sup>2</sup>) namentlich das morgendliche Feneropfer zu beziehent um die Zeit des Sonnen-aufgangs — ebenso dann auch um die des Untergangs — wurde das Opferfeuer<sup>2</sup>) angeschürt und eine Milchspende dargebracht. Es darf vermuthet werden — und ausserindische Parallelen unterstützen die Vermuthung — dass dieser Act, der auf der einen Seite offenbar die regelmässige, dem heiligen Feuer selbstverständlich zukommende Unterhaltung und Bedienung desselben darstellt, andrerseits zugleich wenigstens in alter Zeit ein der Sonne geltender Zanber gewesen ist. Indem man das Feuer entflammte, bewirkte oder förderte

<sup>5</sup> Rv. V. 85, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich führe au, dass bei der Anlegung des Opferfeners "auf der Südseite der Brahman einen Wagen oder ein Wagenrad in Bewegung setzt, bis sieh das Rad dreimal berumgedreht hat? — offenbar ein Sommermbol (vgl. oben S. 88) —, und dass man dabei nicht zwischen Sommund Fener troten darf (Apastamba Sraut. V, 14, 6, 10). Die Fenerreibung soll nicht vor Sonnenaufgang vollzogen werden (Maitr. Samb. I, 6, 10). — Ein Fenerbrand als Vertreter der Sonne bei einem Ritus findet sieh Satspatha Br. III, 9, 2, 9 (vgl. oben S. 89).

<sup>3)</sup> Resp. die Opferfener; die näheren Details sind hier entbehrlich:

110 Agni.

man den Aufgang der Sonne!). Vielleicht darf wenigstens eine Spur dieses Gedankens noch in den Sprachen gesehen werden, welche die jungeren Veden für jene morgendliche und abendliche Bedienung des Feuers vorsehreiben; abends "Agni ist Licht, Licht ist Agni"; morgens "Sonne ist Licht, Licht ist Sonne": eine Parallelisirung der beiden Lichtwesen, die wohl der Rest eines zwischen ihnen gedachten engeren und concreteren Zusammenhangs sein kann, Sehr ausdrücklich sagt denn auch ein Brahmana\*): "Indem er morgena vor Sonnenaufgang opfert, bringt er ihn\*) zum Geborenwerden; zu Glanz werdend, lenchtend geht er auf. In Wahrheit wurde er nicht aufgehen, wenn er nicht in ihm\*) diese Darbringung opfern wurde". Für die altere Zeit aber bezeugen Stellen des Rgveda\*) die gleiche Auffassung sehr ausdrücklich. So heisst es: "Lass uns Agni dich, o Gott. entflammen, den Leuchtenden, ewig Jungen, damit dein wunderbarerer Brand's) am Himmel leuchten möge". "Agui, du führtest das ewig Junge Gestirn die Sonne am Himmel

ty Es ist wold milesig zu fragen, ob dieser Zauber auf der Vorstellung vom irdischen Feuer als Abbild der Sonne oder von seiner Wessensgleichheit mit ihr beruhte: beides fällt für das alte Denkau so siemlich susammen.

<sup>2)</sup> Satap. Br. II, B, 1, 5.

<sup>2)</sup> Die mandich gedachte Sonne.

<sup>\*)</sup> In der im Opferfeuer rubemben Sonne.

<sup>\*)</sup> Vgl, mmentlich Bergaigne I, 140 fg., dossen Darstallung übrigere die specialle Bedantung dieses Ritm viel zu sehr in der allgemeinen Kategorie "setten du auerifies terrestre zur les phénomènes celestes" veschwimmen lasst; Zauberwirkung auf himmilische Vorgange kommt nicht dem Opfer an sieh zu, sondern ist die Specialität einiger Riten, anmentlich des hier in Rede stehenden und dann der verschiedenen Forman des Regenzaubers.

<sup>\*)</sup> Wörtlich "Holzscheit". Da das Fener am Brennbois hafret, setzt auch das himmlische Fener ein nigeböriges Holzscheit voraus. Völligt, III. 2, 9.

empor, den Menschen Licht schaffend"). Die letztere Stelle scheint, wie so häufig geschicht, den täglich sich wiederholenden Vorgang in ein der Weltschöpfung augehöriges Ereigniss umzusetzen. Achnlich ist denn auch der uns hier beschäftigende Vorstellungskreis in den später zu erörternden Mythus von Indras Sonnenerlangung eingefügt worden; wie die Angirasen den Felsen zerspalteten und ihre Stimme mit dem Gebrüll der Kühe vereinten, "da wurde die Sonne sichtbar, als Agni geboren war").

Nach dem himmlischen Sonnenagni betrachten wir den in den Wassern wohnenden. Die lange Zeit in der mythologischen Forschung herrschende Vorliebe für das Gewitter hat dazu geführt, dass man in dieser Form des Agni ausschliesslich oder doch vorzugsweise den Blitz zu sehen pflegt<sup>3</sup>); für das vedische Zeitalter gewiss mit Unrecht. Es soll nicht geleugnet werden, dass die Fenernatur des Blitzes oder die Blitzverwandtschaft des Feners von den vedischen Dichtern bier und da berührt wird — so heisst Agni einmal\*) "der leuchtende Donner, der im Lichtraum ist" —, aber das ist eben nur so zu sagen eine gelegentliche Randverzierung

<sup>&#</sup>x27;) Rv. V, 6, 4; X, 156, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rv, IV, 3, 11. — Vgl. ouch Taitt, Samb, IV, 7, 13, 3, we wenden aften Bahis gosagt wird: "das Fouer sutflammend, die Sonne herbeibringend";

<sup>5)</sup> Bergaigne (I, 10), in dessen System es nicht paset, dass der Bitz durch des grammatische Genas von rufyst zu einem weiblichen Wesen gestempelt wird, und der des seltene Vorkommen des Worts ridget befreudend findet, geht sogar so weit zu behaupten, dass die etgentliche Bereichnung des Blitzes im Ev. Agnt sei. Nichts kann trüger sein. Vom Blitz ist selten die Rede, weit man sich in der Thar viet weniger mit ihm beschäftigte als die bestige Forschung unzunehmen pflegt: und jene Sebemain männlicher und weiblicher Wesenhaiten, bei sienen der Blitz ins Fach der Massulian gehören müsste, simt für die wirklichen Verstellungen der verlächen Dichter oben ein Procrustesbeit.

<sup>4</sup> Bv. VI. 6, 2. Weiteres a bui Bergaigne I, 15.

112 Aguil

am Bilde des Agni<sup>1</sup>). Gewöhnlich wird er, wo er mit dem Blitz zusammen genannt wird, mit diesem — oder dieser mit ihm — verglichen und eben dadurch von ihm unterschieden. Nicht mit Unrecht ist bemerkt worden<sup>2</sup>), dass die unsteie Natur des Blitzes überhaupt seiner Entwicklung zu einer Gottheit nicht günstig ist, dass er am natürlichsten zu einer Waffe, einem Werkzeng in der Hand des Gottes wird. Der Indramythus mit dem Vajra, nicht der Agnimythus ist es, in dem vornehmlich wir vom Blitz hören.

Und doch ist die Vorstellung von dem in den Wassern weilenden, "in das Meer sieh kleidenden", "den Samen der Wasser belebenden" Agni eine im ganzen Veda hervortretende. Eine schon oben (S. 109) erwähnte Stelle lasst Varuna "im Herzen den Willen, im Wasser den Agni, die Sonne am Himmel" schaffen; das Wasser wird also in demselben Sinn als die eigentliche Heimath des Agni angeschen, wie der Himmel die Heimath der Sonne ist"). Man fühlt es dieser Ausdrucksweise auch wohl an, dass der Dichter den in ihm selbst lebenden, für ihn anschauliehen Gedanken ausspricht, nicht den versteinerten Ausdruck eines unverständlich gewordenen Mythus wiederholt. So muss es eine andre Vorstellung als die des Blitzes sein, welche der vedischen Zeit bei der Wasserheimath des Agni in erster Linie vorgeschwebt hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ans dem Bitmil erwähne ich als die Beziehung zwischen Ages und dem Bitz betreffend die Verwendung von Hofz eines hitzgetraffende Baums beim Bitus der Feueranlegung (Apast. Sr. V. 2, 4), sowie die darch ein Opfer an "Agn) is den Wassern" en volleichende Expatientwenn das Opferfener sich mit Blützfener vermischt hatts (Şat. Br. XIL, 4, 4, 4; Küry, XXV, 4, 33; Ait. Br. VII, 7; Sankh Şr. III, 4, 7). Ueber ein andres Opfer an "Agni in den Wassern" s. miten S. 114 Ann. 3.

<sup>7)</sup> Hillsbrandt, Vedische Mythologie 1, 368.

<sup>5)</sup> Man vergleiche nuch Av. XIII, 1, 50, wo einem mystischen Agul der "in der Wahrheit begründet" ist, der reule als der "in den Wassern.

Den Weg zur Ermittlung dieser Seite am Wesen der Wasser, vermöge deren sie eine Heimath des Agni darstellen konnten, scheint mir die uralte, schon in indoiranischer Zeit stahend gewordene!) Verbindung "Wasser und Pflanzen" anzuzeigen. Wie die Wasser, so sind auch die Pflanzen - die Hölzer aus denen das Feuer gerieben wird - eine Heimath des Agni, und der Veda liebt es, gerade auch in Beziehung auf die Wohnsitze Agnis Wasser und Pflanzen oder Wasser und Wälder neben einander zu stellen\*). Er giebt aber an einigen Stellen noch deutlichere Fingerzeige über die Art dieser Beziehung!). "Der Sprössling der Wasser ist in die fruchttragenden Pflanzen eingegangen". "In den Wassern, Agni, ist dein Sitz; in den Kräutern steigst du empor". "Wenn er vom höchsten Vater her gebracht wird, steigt er ... die Pflanzen empor in seinen Behausungen"4). Vom "höchsten Vater", dem Himmel, kommt das Wasser hernieder: so werden wir den Gedanken umschreiben dürfen; aus dem Regen und aus dem ihm wesensgleichen Wasser der Erde sangen die Pflanzen ihre Nahrung auf. Die Pflanzen sind ja die "erstgeborne Essenz der Wasser", "Wasser ist ihr Wesen"); im

entflammte" gegenübergestellt wird. Siehe auch Av. XIX, 83, 1, we Agui

b) Wie Darmesteter in seiner Schrift "Haurentilt et Ameretite gezeigt hat.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>7 Vgf, Rv. I, 70, 3; 145, 5; X, 4, 5; 51, 3; 91, 6; Av. IV, 10, 10; XII, 3, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In der Wärrligung dieser Stellen wie überhaupt in den wesentlichsten Punktien der hier vorgetragenen Auffassung ist ner Bergwigne (L. 17 (g.) vorangegangen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) By. VII, 9, 3: VIII, 43, 9: I. 141, 4 (das dankle Wort preshadhah ist anagelassen). Vgi, much I, 67, 9. Agni wird Tuitt, Sainh IV, 7, 13, 2 als die "Kraftfälle des Wassers und der Pflauzen" bezeichnet; ebendas. IV, 6, 2, 3 wird gesagt, dass "der Vater und Erzeuger der Pflauzen den Sprössling der Wasser (d. h. Agni) an vielen Orten niedergelegt hat". Siehe nuch Rv. VII, 101, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Atharvaveda IV, 1, 5; VIII, 7, 8, 9.

114 Agust

Wasser also muse die Kraft latent enthalten sein, welche aus dem Holz der Pflanzen als Fener hervorbricht. Wenn dann das Feuer wieder als Ranch, also als Wolke, zum Himmel zurückkehrt, ist der Kreislauf geschlossen, den ein Vers des Rgveda sehr deutlich beschreibt: "Dasselbe Wasser geht hinauf und herab im Lauf der Tage; die Erde schwellen die Regengüsse; den Himmel schwellen die Flammen Agnis" (I, 164, 51)). — Es geht diesen Vorstellungen parallel und erläntert sie, wenn das Amrta, die das Leben verlängernde Kraft, die in den Pflanzen wohnt und die man mit dem Pflanzensaft dem Kranken zu geniessen giebt, aus dem Samen des Parjanya, des Regen ausgiessenden Gottes, hergeleitet wird").

Die Wahrscheinlichkeit soll nicht geleugnet werden, dass die hier bezeichneten Gedanken über den Zusammenhang von Wasser und Fener durch das Phanomen des wolkenentsprossenen Blitzes verstärktes Gewicht erhalten haben. Es kann auch vermutbet worden, dass noch ein dritter Naturvorgang mit im Spiel gewesen ist; das Erlöschen des Feners im Wasser, welches ein Eingeben des Feners in das Wasser und somit ein latentes Verweilen in ihm zu bedeuten schien — "er zischt in den Wassern wie ein Schwan sieh niederlassend", wird von Agni gesagt"). Das Ergebniss aber war in jedem

<sup>&#</sup>x27;) In dem folgenden Veren (52) scheint mir der als Sarasvant besiehnste binnalische Vogel, der Spress der Wasser und Pflanzen, der Regen speudet, such Agul zu sein. Anders Hillobrandt Mythal, 1, 281, der aus dem Bracheinen dieses Verses in Twitt Saugh III; 1, 11 nebem Versen, die zu Sinivält gerichtet sind, nichts hätte folgeen dürfen; wie diese Verse dort neben einmaler gerutlien sind, migt Tuitt. Saugh II, 4, 5.

<sup>7</sup> Atharcaccida VIII., 7, 21 fg. Achmilch scheint Rv. IX. 74, 4 die Eststehung des Soms auf die Melkung der Wolks zurückgeführt zu werden die Somapflanze schöpft die Kraft zum Wurheen aus dem Regon (vgl. Yasen 10, 3).

E. Rv. I. 65, 9. Vielleicht gehört es hierher, wenn der Opferer, der ein ungtückbringendes Opferfener ansgeben bast, verher eine Darbringung

Fall, dass alles Wasser, und zwar in erster Linie, weil der Aufmerksamkeit der vedischen Dichter am nächsten liegend, das irdische Wasser, das Wasser der Flüsse und Teiche, als Agni in sich enthaltend gedacht wurde!). Die Erde ist es, von der im Atharvaveda gesagt wird\*), dass "auf ihr die Agnis weilten, die in den Wassern wohnen". In den jungeren Ritualtexten findet sich in mehreren Fällen bei Ceremonien, die sich auf einen Teich oder auch nur auf Wassergefässe beziehen, die Anrafung des in dem betreffenden Wasser wohnenden Agni resp. der verschiedenen Formen dieses Agni. Der Schüler, der am Ende der Schulzeit das feierliche Bad mimmt, schopft aus einem Gefäss Wasser mit einem Spruch, durch den er die leuchtende Gestalt des Agni ergreift, die andern Feuer aber, welche in das Wasser eingegangen sind, das geistschlagende, das körperverderbende u. s. w. zurücklässt. Aehnlich wendet sich bei der Dedication von Teichen, Brunnen oder Seen der Opferer mit Spenden an alle Formen des im Wasser hausenden Agni ). Der Priester, der durch

au "Agni in den Wassern" vollaisht (Apastamba V. 26, 4; vgl. oben S. 112 Ann. I).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Rv. VIII., 39, 8, 10, we groupt wird, class Agni "in allen Pliasson rulet", dass "die bermmströmenden Wasser ihn umwallen". — Ein jüngerur vedischer Spruch neunt als sichtboren Bild des "aus den Wassern entstandenen Samens des Agni" das Gold, des bekanntlich in den Plüssen Indiens an Enden ist (Apast. Srant. V. 2, 1).

<sup>\*/</sup> XII., 1, 37. So werden auch abend. VIII., 1, 11 "die Agnie die in den Wassern sind" von dem "himmlischen Agni mit dem Blitz" unterschieden; obenso sind III., 21, 1, 7 "die Agnie in den Wassern" und "die auf der Bahn des Biltzus gehen" offenbar zurschieden. — Anders fruilieh Apostamba Sr. V. 16, 4, wo drei Fermon des Agni mater-schieden werdenz der Agni in den Thieren, auf der Erde; der Agni in den Wassern, in der Luft; der Agni in der Sonne, am Himmel. Man sieht, dass die Wasser hier die des Luftreichs sein missen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Paraskara II, 6, 10 (Mantra Brahmana I, 7, 1 fg.); Sankhayana G, V, 2, 5. Weltures a union bei dur Besprechung des Apina napat, S. 119.

116 April

einen Wasserguss die Königsweihe vollzieht, ruft dabei "alle Aguis die in den Wassern weilen" an¹). Hier sei auch auf die zum Ritual der Feueraltarschichtung gehörige Ceremonie der Beschwichtigung von Aguis verderblicher Gluth hingewiesen: gewisse Gegenstande, welche feuchte Kühle bedeuten — Röhricht, ein Froschweibehen u. dgl. — werden über den Altar hingezogen mit Sprüchen, von denen einer den Agni einladt unter dem Röhricht, in den Flüssen seinen Weg zu nehmen; "du bist, Agni, die Galle der Wasser") — webei vielleicht die Galle, den Anschauungen der späteren Medicin entsprechend, als warmeschaffendes Princip gedacht ist. Die bezeichneten Riten resp. Sprüche mögen vergleichsweise modern sein; dass die ihnen zu Grunde liegende Anschauung vom Verhältniss des Agni zu den Wassern mit der rgvedischen identisch ist, scheint zweifelles.

Die hier dargestellten Auffassungen werden, wenn man sie als richtig anerkennt, die Consequenz haben, dass bei einer grossen Anzahl von Stellen, welche man auf die Gewitterwolke und den Blitz zu beziehen pflegte, diese Deutung aller Wahrscheinlichkeit nach hinter derjenigen auf das gewöhnliche Wasser — einschliesslich des Wassers der Wolke, aber nicht sofern diese blitzt sondern sofern sie die Erde befruchtet — und das im Wasser latente Feuer zurückzutreten haben wird. Man betrachte etwa folgende Stellen aus einem Liede, das sich mit besondrer Vorliebe in das verborgene Dasein des Agni vertieft?). "Die Götter fanden Agni den Herrlichen in den Wassern im Schooss") der Schwestern. Die sieben Jungfrauen hatten den Gesegneten grossgezogen, der weiss zur Welt kommt, den rothen, in seiner Grösse.

<sup>1)</sup> Ait. Br. VIII, 6.

<sup>\*)</sup> Taitt. S. IV, 6, I, 2; VS. XVII, 6, Vgl. Weber Ind. Stud. XIII, 274, Bloomfield Amer. Journal of Philology XI, 345.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rv. III, 1; vgl. Geldner in den Ved. Studien I, 157 ff.

<sup>9)</sup> Inh lose mit Ludwig spasi.

Sie liefen zu ihm wie Stuten zum neugebornen Fällen. Die Götter bestaunten Agni bei seiner Geburt ... Er ist zu ihnen gegangen, die nicht essen und doch nicht Schuden nehmen, zu des Himmels jungen Tochtern, die sich nicht kleiden und doch nicht nacht sind. Da empfingen die alten, die jungen, die einem Schooss entstammenden, die sieben Tone') eine Leibesfrucht. Ausgebreitet wurden seine allgestaltigen geballten Massen im Mutterschooss der Butter, im Strom der Honigtränke. Dorthin traten die strotzenden Milehkuhe. Des Wunderkräftigen Eltern sind die beiden grossen einander zugekehrten (Welten). Der du getragen warst (im Mutterschooss), Sohn der Kraft, du hast aufgeleuchtet, helle gewaltige Wundergestalten annehmend. Es triefen die Strome von Honigtrank, von Butter, wo der Stier herangewachsen ist an Weisheit." Einen überzeugenden Hinweis auf Wolke und Blitz kann ich hier nicht entdecken. Der vedische Dichter, der von diesen sprechen will, hat andre Ausdrücke<sup>2</sup>). Mir scheint nur gesagt zu werden, dass Agni in den Wassern, welche vornehmlich in der Gestalt der sieben irdischen Ströme vorgestellt sind, verborgen weilt und aus ihnen Kraft saugt: dann wird et, indem die sieben Tone des heiligen Liedes erklingen, für das Opfer entflammt, an der Statte, wo Butter und süsser Opferfrank fliesst"). -

<sup>\*)</sup> Die "sinden Töne" — d. h. sioch wohl die in den Lubgeskugen zur Erscheinung kommenden Töne der Scale (vgl. 1, 161, 24; 1X, 103, 3) — schamen hier in mystischer Einheit mit den sieden Strömen gestacht (vgl. Bergeigne II, 132). Tass diese durch die Uebereitsstimmung der Siedensahl stark begünstigte Identification — man vergleiche zu derselben die Beitenungsentwicklung von Samevatt — von den Donnertönen der Wolkeitern Ausgang genommen habe, ist überaus fraglich; ist es doch richtig, in wirde die Verzeitbeitnutigung der Verstellung es immer noch ganz zweitelhaft lassen, ab das Wasser, an das hier gedacht ist, das Wolkenwesser ist.

<sup>2)</sup> Man vergleiche etwa V, 84, 3; X, 75, 3° etc.

<sup>2)</sup> An sich ware is denkber, dass "der Mutterschouss der Butter"

Die Vorstellungen von Agni als dem wasserentsprossenen haben zu einer Contamination dieses Gottes mit einem ursprünglich von ihm wohl gänzlich verschiedenen Wesen geführt, dem "Wasserkinde" (apam napat). Dieser Damon geht auf die indoiranische Zeit zurück. Im Avesta finden wir ihn als einen Geist der Wasser, in deren Tiefe er lebt und mit denen zusammen er stehend angerufen wird: reich an schnellen Rossen - die Rosse werden ursprünglich die eilenden Wogen sein -, von Frauen umgeben - den Wasserfrauen -, die Vertheilung der Gewässer über die Erde beherrschend<sup>4</sup>). Aber auch im Veda scheint durch die Zuge, die er in Folge seiner Identification mit Agni angenommen hat, sein ursprungliches Wesen als Wassergott<sup>3</sup>) deutlich durch. Von den zwei an ihn gerichteten Hymnen des Rgveda bezieht sich der eine (X, 30), dessen rituelle Verwendung genan feststeht\*), auf Ceremonien, die es ausschliesslich mit Wasser\*), night mit Feuer zu thun haben. Wenn die Priester sielt aufmachen das zum Opfer gehörige Wasser zu schöpfen, wird der Spruch gesprochen: "Thr Adhvaryus, geht zum Wasser, zum Meere; dem Wasserkind bringt die Opfergabe; das soll euch heute seine Woge die schön gelanterte geben; dem

immer noch das Wasser ist (vgl. S. 119 Ann. 4); ich gebo der im Text nigedoutsten Auffassung im Hinblick auf III, 5, 7, X, 91, 4 den Vormus

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Darmesteter (Ormani et Ahriman 34 fg. 104) irrt, wenn ar den Apinn mapit in der Geschichte vom Kampf des Atur (Fener) und des Druchen (Yt. XIX) mit dem Fener identificirt. Der Lichtgiunz, um welchen Atur und der Druche kümpfen, stürzt sich in des Meer Vournkashur dert ergreiß ihn Apinn napät, der in diesem Meere mohnende Geist.

<sup>\*)</sup> Unter dem Wassergott muss man hier nicht ein dem Poseiden ähnliches Wesen denken; das Moer war den vodischen Indern zwar nicht unbekannt, lag linen aber verhältnissmissig fern.

<sup>\*)</sup> Val. Berguigue, Recherches sur l'histoire de la liturgie védique 20 fg-

<sup>\*)</sup> Ein andrer auf desselben Ritus bezüglicher Hymnus, VII., \$7, wendet sich denn auch überhaupt nur au die Wasser, die Flüsse, nicht en Apün napät.

presst den honigreichen Soma. Wasserkind, das ohne Brennholz in den Wassern leuchtet, das die Priester bei den Opfern speisen, gieb uns honigreiche Wasser, durch die Indra zur Heldenkraft erstarkt ist". Und in das Wasser wird eine Spende von Opferbutter geschüttet). Man sieht, es hamielt sich durchaus um einen Wasserdämen, der angerufen wird Wasser zu spenden\*): nur dass dieser Gott "ohne Brennholz lenchtet", konnte auf eine Anaholichung an Agni hinweisen. Diese Anahnlichung tritt in dem andern an das Wasserkind gerichteten Liede (II, 35) deutlicher herver, aber auch hier steht die Wassernstur des Damons im Vordergrund. Er wird mit den Flüssen zusammen angerufen; er erglänzt im Wasser mit göttlichem Glanze; die Wasserjungfrauen umwandeln ihn den Jungling"). Doch andrerseits heisst es abulich wie in dem vorher erwahnten Hymnus: "Ohne Breunholz leuchtet er in den Wassern, in das Prunkgewand von Butter gekleidet')", und mit deutlichster Wendung auf den in der blitzenden Wolke geborenen Agni: "Das Wasserkind

Dazu in den jangeren Veden (VS, VI, 27 stc.) der Spruch; "Ihr göttlichen Wasser. Wasserkind! Was eure Woge ist... die gehr den Göttlichen n. w. w.

<sup>\*)</sup> In almücher Rolle zeigt der jüngere verlische Literatur den Apannapat bei einer Geremonie des Regennsabers (der Kacırıshti, Taltı, S. II. 4, 8, 1): ferner ist an das dem A. s. darzahringende Opfer, wens das Opferthier im Wasser umgekommen ist, zu erimarn (Ksiy, XXIII, 4, 14).

<sup>5)</sup> Wis auch im Avesta das Wasserkind von Frauen umgeben ist;

<sup>4)</sup> Was bedeutet das Prunkgewand von Benter? Wir indem gesehen, dass dem Wasserkinde Betterspenden gebracht wurden; "Batter ist seine Speise" (Rv. II. 32, 11) — wahrscheinlich deshalb, weil er seinerseits wieder als die Meuschen mit Butter speisend gedacht wird. Denn aus den Wassern, "we unsre Kübe trinken" (I. 23, 18), gelangt in die Kübe die Nahrung, die sie dann den Menschen spenden (vgl. Sutap. Br. II. 3, die Nahrung, die sie dann den Menschen spenden (vgl. Sutap. Br. II. 3, 10); der Regengutt wird augerufen: "Mit Batter fränke Himmel und Erder gute Trünke werde den Küben" (V, 83, 8). Daber man die Batter aus dem Meer, den Wassern stammend unsieht (IV, 58, I; X, 39, 13 etc.).

120 Agni.

hat den Schooss der Seitwartsgehenden bestiegen, selbst aufrecht<sup>1</sup>), in den Blitz sich kleidend"; zum Schlass wird Agni direct angeredet und dabei schwerlich als ein vom Wasserkinde verschiedenes Wesen gedacht. Es muss hinzugefügt werden, dass auch an mehreren Stellen der Agnilieder Agni als Wasserkind benannt<sup>1</sup>), an andern freilich ausdrücklich von dem Wasserkinde unterschieden wird.

Der Horgang, der diesen Daten zu Grunde liegt, ist wohl nicht zweifelhaft: ein ursprünglicher Wasserdamon ist, wie das nahezu unvermeidlich war, in Folge der immer beliebter werdenden Speculationen über Agni als den Wasserentstammten und unter dem Einfluss der ganz besonders dem Agni eignen Tendenz zum Identificirtwerden mit den verschiedensten Göttertypen halb mit Agni zusammengerathen; zur andern Halfte hat er sein eignes Wesen bewahrt. —

Der in den Wassern enthaltene, mit dem Wasser in die Pflanzen eingegangene Agni wird sichtbar, indem er aus den geriebenen Hölzern hervorbricht: das ist eine weitere Form von Agnis Geburten. "Den Spross der Wasser, der Pflanzen, den schönen, vielgestalten hat die Waldung geboren, die gesegnete<sup>3</sup>)". Die zehn Schwestern haben ihn hervorgebracht,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Worte "im Schooss der Seitwärtsgehemien, salbst aufwehtwerden unch I, 95, 5 von dem in den Wassern weilenden Agni gebraucht.

<sup>5)</sup> Ich führe hier such einen den jängeren Veden (VS. VIII, 24 etc.) angehörenden Vers an, der se mit einem andern das Wasser betreffemben Ritus beim Somaopter zu thun hat umt sich moofern dem oben besprochenen Hymnus Rv. X, 30 vergleicht. Bei dem mit das Opfer feigenden Reinigungsbade wurde ein Holzscheit in das Wasser geworfen and darüber Opferbutter geopfert mit dem Vers: "Des Agni Antlitz ist in die Wasser eingegangen, das Wasserkind, Wundermacht bewahrend. Hans für Haus opfere das Holzscheit, Agni. Möge sich deine Zunge mich der Butter ausstrecken."

<sup>7)</sup> Rv. III, 1, 13. Die nächetliegende Auffassung von eund, als Nomfern, ist die richtige.

die Finger des Reibenden; mit voller Kraftanstrengung muss man reiben: daher heisst er Sohn der Kraft.

Es giebt noch andre Entstehungs- und Daseinsformen des Agni, deren aber kanm mehr als vorübergehende Erwähnung geschieht. Er wohnt in den Steinen, wird aus den Steinen geboren<sup>1</sup>): offenbar der aus dem Feuerstein kommende Funke. Er wohnt (in Gestalt der animalischen Wärme, vielleicht auch als Helligkeit des Bewusstseins) in den Menschen, im Herzen der Menschen - "von unserm Herzen aus blickt der Vielgeburtige" - und ebenso in Rindern und Rossen, in Vogeln und Wild, in allem was zweifussig und vierfussig ist1). Er wohnt in der Erde, die schwanger mit Agni genannt wird3), vielleicht indem man das im Holz enthaltene Feuer nicht nur als mit dem Wasser an diese Stelle gelangt, sondern auch als aus dem Erdboden in die der Erde entwachsenen Bäume aufsteigend dachte. Schliesslich kounte der an so vielen Orten hausende Gott als überall verbreitet vorgestellt werden, als "Spross des Ruhenden, Spross des Beweglichen", als "Spross alles Daseienden"4), als eine im Innern aller Dinge rahende Kraft des Lebens. -

Herabkunft des Agni. Den Vorstellungen von Agnis verschiedenen Geburten steht die von seiner Herabkunft oder vielmehr Herabbringung unverbunden zur Seite. Dort wird, mit Agnis himmlischer Geburt gleichberechtigt, ihm eine irdische zugeschrieben, hier seine irdische Existenz aus der himmlischen abgeleitet. Dort wird Agni, ein Gott, geboren, hier wird er — wenigstens der Grundvorstellung nach — als ein willenloses Object herabgebracht. Dürfen

<sup>9</sup> Rv. I, 70, 4; II, I, I; Av. XII, I, 19.

Rv. X, 5, 1; Av. III, 21, 2; XII, 1, 19; 2, 33; Taitt. Samb. IV,
 1, 3.

<sup>\*</sup> Rv. VII., 4, 5 (vgl. 5, 2); Av. XII., 1, 19; Sinkh. G. f., 15, 5; Himnyakesin G. I., 25, 1.

<sup>9</sup> Rv. I, 70, 3; Av. V, 25, 7.

122 Agnia

wir die doch wohl auf dem Phanomen des Blitzes berühende Vorstellung von dieser Herabbringung, wie der Prometheusmythus wahrscheinlich macht, der indogermanischen Zeit zuschreiben, so ist diese Passivitat Agnis — ähnlich wie die Somas im Mythus von dessen Herabkunft — leicht begreiflicht das Element war damals noch nicht zum persönlichen Gott geworden.

Der Herabbeinger, der Promethens des Veda, ist Matarisvan!). "Den Einen", heisst es von Agni und Soma,
"brachte vom Himmel Matarisvan, vom Felsen her raubte
den Andern der Adler". "Der umhergeeilt war auf seinen
Wegen, den Agni, der sich verborgen hatte, ihn fihrte Matarisvan aus der Ferne herbei, den Reibungserzeugten von den
Göttern her". "Des Vivasvant Bote brachte Agni her, Matarisvan ihn den allen Menschen eignen aus der Ferne""). —
Vivasvant ist der erste Opferer, der Vorfahr des Menschengeschlechts"); sein Bote bringt ihm und damit der Menschheit vom Himmel her das Fener, dessen vornehmste Tugend
für den vedischen Dichter seine Wirksamkeit beim Opfer ist.

f) Etymologisch wird sich dem Namen kanns eiwas abgewinnen lussen; die Schlusssylbe scheint mie mit der von dargfildigens, Riesus misammensungenforen. Die oft ausgesprochene Meinung, dass M. nichts als eine Form des Agni selbat sei, but m. E. keine feste Rasis. Die Stellen, welche ihn mit Agni identificaren (Bergaigne I., 53) behandeln grösstentheils das beliebte Thoma, dass Agni mit den verschiedensten Göttern wesenegleich sei, uns naturlich mit wirklicher historischer Identität nichts zu than hat (so I. 161, 46; III, 5, 9; 26, 2; 29, 11); spaler Mystik gehört an X, 88, 19 und wohl nuch III, 1. So bleibt I, 96, 4 übrig (man bemerke, dass in V. 1 desselben Liedes Agni Mitra genanat wird), allien vereinzelt um etwas zu beweisen. — Dass Matarisyan der Wind sei, wie die späteren Texte ihn deuten, sebeint mit auf genz sesundärer Speculation zu berühen. Aus dem Ry, gebört wird teich IX, 47, 31 hierber, ein junger Vers.

<sup>\*)</sup> Rv. I, 98, 6; HI, 9, 5; VI, 8, 4.

<sup>3)</sup> Hiermit ist, wie mir scheint, die ursprüngliche Natur des bekanntlich ans indeiranischer Zeit stammenden Vivasvant, des Vaters des Yama.

Dies die indisch dürftige Form der Vorstellungen, welche der Tiefsinn griechischen Geistes zur weltumfassenden Tragik des Promethensmythus erhoben hat.

Wesentlich verschieden von dem Mythus des Fenerbringers Matarisvan ist die Vorstellung von der Feuereinführung durch die Bhrgus. Der Schauplatz des Vorgangs ist dort, wenn auch die priesterliebe Dichtung des Veda begreiflicher und characteristischer Weise den Opferplatz, den "Sitz des Vivasvant", hervortreten lässt, im Grunde doch das vom Blitz durchzuckte Universum; hier handelt es sich nur um die Verbreitung des Feuers, speciell des Opferfeuers, durch ein altes sagenhaftes Priestergeschlecht in den menschlichen Wohnsitzen. Vom Himmel holen die Bhrgus es nicht; wo von dem Ort die Rede ist, an dem sie das Fener finden, wird die "Stätte der Gewässer" genaunt. "Dich haben die Bhrgus unter den Menschen hingesetzt ... als Priester (hetaram), Agni, als erwünschten Gast". "Den die Bhrgus errogt haben den schatzreichen an der Erde, der Welt Nabel<sup>3</sup>) in seiner Grösse . . . " "Die frommen Dienst thaten sind seinen Fussspuren an der Stätte der Wasser nachgegangen wie verlorenem Vich. Den heimlich Verborgenen fanden die Usij\*), die weisen Bhrgus suchend in Andacht". "Dieh haben durch Loblieder die Bhrgus entzundet 5), Dass die Phantasie vedischer Dichter gelegentlich Matarisvan als den Herabholer des Feuers und die Bhrgus als seine uralten Pfieger und Verbreiter unter einander in Verbindung bringt, etwa so dass Matarisvan das Feuer den Bhrgus holt'), kann nicht befremden,

ousgesprocheur die Gründe, aus denen man in ihm einen Lichtgott erkeumen will, scheinen mir unsereichend. Dass Vivasvant, wenn sein Bots den Agni bringt, als der Empfangende, nicht als der Sendende gedacht ist (vgl. 1, 31, 3), het schon Hillebrandt (Mythol. 1, 485) gesehen.

<sup>1</sup> D. h. deno Opferplatz.

<sup>3)</sup> Ein andrer Name eines augenhaften Priesturgeschlechts-

<sup>9</sup> Rv. L 58, 6; 143, 4; X, 46, 2 (vgl. II, 4, 2); 129, 5.

<sup>9</sup> f. 60, I. Vgl. anch I. 71, 4; X, 46, 9. Fraglich ist III, A, 10)

124 Agni.

kann aber auch nicht über die grundverschiedene Natur der beiden Vorstellungskreise tänsehen.

In besonderer Fassung, mit neuen, theilweise wohl auf individueller Erfindung beruhenden Zügen wird die Gewinnung und Einsetzung des Agni von einem Diehter aus Jüngerer rgvedischer Zeit in einem jener Dialoge dargestellt, zu welchen als Umrahmung der Reden und Gegenreden eine uns nicht erhaltene prosaische Erzählung zu gehören scheint"). Die Götter suchen und finden den in den Wassern und Pflanzen versteckten Agni. Sie setzen ihn als Opferer ein; das Gauze läuft in eine Legende von der Entstehung des Opfers aus, das auch hier wieder den Hauptzweck, für welchen Agni den Göttern und Menschen diensthar gemacht wird, bildet. Varuna, der Wortführer der Götter, sagt zu dem Gefundenen:

"An vielen Orten haben wir dich gesucht, Jatavedas, der du, Agni, in die Wasser und Pflanzen eingegangen warst. Da hat Yama<sup>3</sup>) dich, Hellstrahlender, entdeckt, wie du herleuchtetest zehn Tagereisen weit."

Agni antwortet:

"Vor dem Priesteramt, Varuna, fürchtete ich mich und ging fort, damit mich da die Götter nicht anstellten. In viele Verstecke waren meine Leiber eingegangen. Das ist es, was ich Agni nicht wollte."

Und Varuna erwidert:

"Komm her. Der Mensch ist fromm; er begehrt zu opfern. Genog hast Agni in der Finsterniss du geweilt. Mach

kann in der That (mit Grassmanns Wörterbuch) übernetzt werden: als um der Bhrgus willen Mätaristan den verborgenen Opferbringer entfinnmte?

<sup>7)</sup> Rv. X, 51—53. Vgl. Z. D. M. G. 30, 71 fg.

<sup>\*)</sup> Ala Gott der Tiefe? Oder als Représentant des Menschengeschiechts, welches für das Opfer des Agni bedarf?

die Götterpfade gangbar. Günstigen Sinnes bring uns die Opferspeisen."

Daranf Agni:

"Agnis ältere Brüder haben dies Werk wie der Wagenlenker die Strasse durchmessen. Aus Furcht davor, Varuna, bin ich in die Ferne gegangen. Wie der Buffel vor dem Schnellen der Schne scheute ich."

Die Götter verleihen ihm nun, um ihn zum Opferdienst zu gewinnen, ewiges Leben und Antheil an den Opfergaben. Er nimmt an:

"The Gotter alle, Jehrt mich was ich bedenken muss, wenn als erwählter Priester ich mich niederlasse. Verkündet mir was euer Antheil ist, auf welchem Pfade ich die Opfergabe zu euch führen soll....

"Herbeiopfern will ich euch beldenreiche Unsterblichkeit, dass ich euch weiten Raum, ihr Götter, schaffe. In Indras Arme will ich den Donnerkeil legen, und siegen soll er in allen diesen Kampfen."

"Drei hundert" — hier spricht nicht mehr Agni, sondern wie es scheint der Erzähler — "drei tausend Götter, dreissig und neun dienten dem Agni. Sie besprengten ihn mit Opferbutter und streuten ihm den Opfersitz: dann setzten sie ihn als Priester nieder."

Ich übergehe den Schluss der Dichtung; es scheint geschildert worden zu sein, wie unter Freudenbezeugungen der Menschen Agni des Opfers zu walten beginnt, und vermuthlich noch, wie die kunstreichen göttlichen Handwerker, die Rbhus (Elben) in den Kreis der opferwürdigen Gottheiten aufgenommen werden.

Agni als Vater des Monschengeschlechts. Bei der Besprechung von Agnis mythischer Vergangenheit muss zuletzt noch die Vorstellung von ihm als dem Vater des Menschengeschlechts ins Auge gefasst werden.

Diese Vorstellung scheint mir eine viel nebensächlichere

Rollo, als the in der Regel beigelegt wird, oder vielmehr eine nahezu verschwindende Rolle zu spielen. Aus dem Bgweds lasst sich nicht viel mehr für dieselbe auführen, als dass von Agni an einer Stelle, die ihn auch zum Schöpfer des Himmels und der Wasser, zum Erzeuger der beiden Welten macht, geangt wird, er habe "diese Geschlechter der Menschen erzengt"). Es ist klar, dass diese Wendung inmitten ganz andrer Vorstellungen über den Anfang des Menschengeschlechts - eben nur einen jener zahllesen im Veda auftauchenden und dann wieder verschwindenden Einfalle darstellt, die so ziemlich jedem Gott irgendwo einmal jede That beilegen: welches auf dem fruchtbaren Boden der vedischen Dichterphantasie wachernde Unkraut man von dem Bestande der festen, bleibenden mythischen Vorstellungen sorgfaltig scheiden soll. Ich halte es für müssig, der Herkunft solcher Einfälle ernstlich nachzufragen, und glaube insonderheit, dass man Unrecht daran gethan hat, den hier in Rede stehenden aus der Identification der Feuererzeugung durch die beiden Reibhölzer mit dem menschlichen Zeugungsact abguleiten"). Die Quellen lehren uns nur, dass man die Reibung des Feuers — wie nahe lag — als Erzeugung und zugleich als Geburt auffasste; umgekehrt ist in einem die Zeugung befördernden Zauberspruch von der Frucht die Rede, "welche die beiden Asvin mit goldnem Reibholz errieben haben"; das jungere Ritual giebt auch den beiden Reibhülzern die Namen des mythischen Gattenpaars Pururavas und Urvast.). Diese herüber und hinüber gehende Ver-

<sup>1)</sup> Hr. L 96, 2 W. L.

<sup>5</sup> Diese in der Literatur vielfach vertretene Vorsteilungsweise knupft. zu Kubz, Hershkunft des Feuers 69 ff. zu.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Rv. III, 29, 1 R.; X, 184, 3; VS. V, 2. Ich gianbe nicht, door Parapsyss and Urvast in irgand sinem tuferen mythischen Zusammenhang mit der Erzengung des Feners steben; sie werden ihre Nennung in die em Zusammenhang einfach dem Umstand verdankun, dass Pararayas als ein hervorragend eifriger Erfüller der Gattenpflichten bekannt war (ftv. X, 96, 4 fg.)

gleichung der Feuererzeugung und der menschlichen Zeugung ist noch weit entfernt von der Auffassung des Feuers als des Erzeugers der Menschen oder als des ersterzeugten Menschen, und eine positive Spur davon, dass die Entwicklung der Vorstellungen diesen Gang genommen, kann ich wenigstens nicht entdecken.

Weitaus fester begründet in der vedischen Ueberlieferung als die Auffassung von Agni als dem Vater der Menschen ist diejenige von Agni als Angiras, als vornehmstem Angiras (annirustama). Es kann scheinen, dass diese Vorstellung der erstbezeichneten nicht fern steht. Die Angiras sind die halbgöttlichen Vorfahren der späteren Priestergeschlechter: "unsre Vater die Angiras", "unsre alten Vater die Angiras", "die Brahmanpriester die Angiras"; sie haben "die erste Satzung des Opfers ersonnen"1); sie haben als Begleiter des Indra durch ihre priesterlichen Gesänge den Felsen, welcher die Kühe umschioss, zerbrochen\*). Wird nun Agni als Angiras, als vornehmster Angiras bezeichnet, so kann darin zu liegen scheinen, dass er ein Erster unter den Vorfahren der Menschheit ist. Ich glaube doch nicht, dass damit der Ursprung und Sinn des betreffenden Ausdrucks getroffen ist. Angiras sind nicht die ültesten Menschen im Allgemeinen, sondern als Vorfahren der historischen Priestergeschlechter sind sie die altesten Priester. Der Priester zur Zogge aber. und dann naturlich ein altester Priester, ist Agni. So musste er zum Angiras werden. Und wenn er, der vornehmste Angiras, dann an einer Stelle auch Vater der Angiras zu heissen scheint), so ist dies ebenso begreiflich als ein von der festen, gesieherten Vorstellungsmasse aus sich weiter bewegender ganz geringer Schritt, wie es andrerseits doch

<sup>9</sup> Rv. L 63; 9: 71, 9: VII, 42, 1; X, 62, 3: 67, 2.

<sup>7)</sup> S. unten bei den Indramythen.

<sup>7)</sup> Bv. X, 62, 5, 6;

128 Agni.

dieser Masse selbst nicht mehr zugerechnet werden darf; der wahre Vater der Angiras ist der Himmel<sup>1</sup>). —

Agni und die Menschen. Wir betrachten nun, wie dem vedischen Inder das Wirken Agnis im thatsachlichen Leben, sein Verhältniss zur gegenwärtigen Welt und zum Menschen erschienen ist.

Die Function, welche wohl die alteste cultische des Feners ist und selbst bei den rohesten Volkern aufzutreten pflegt, hat sich beim vedischen Agni erhalten: sein Wirken als Verbrenner und Abwehrer der bösen Geister und alles feindlichen Zaubers. Mit seinem hellen, scharfen Auge sieht er die verborgenen Damonen; er fasst sie mit seiner Zunge, mit seinem ehernen Gebiss; er trifft sie mit seinem Pfeil; er verbrennt sie mit seinen Gluthen. Bei der Besprechung des Cultus, insonderheit des Zauberwesens, wird von den Riten, in welchen der Glaube an dieses Wirken Agnis zur Erscheinung kommt, näher die Rede sein; hier muss nur darauf hingewiesen werden, dass Agni sich in die Rolle des Damonenvernichters vor Allem mit Indra, dem Herrn des Vajra, d. h. - wenigstens der ursprünglichen Vorstellung nach dem Schwinger der Blitzwaffe theilt\*): Agni, wie in der Natur der Sache liegt, mehr als der Verbrenner, Indra als der Zerschmetterer der bösen Feinde. Der Eindruck wird berechtigt sein, dass die betreffende Function auf Seiten des Agni, wie sie historisch vermuthlich alter ist, so auch in den Preisliedern als hervortretender, mit seinem Wesen tiefer verbunden erscheint. Auch im Ritual der Damonenvertreibung spielt Agni oder das Feuer in den verschiedensten Formen

1) Bergaigne II, 308.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Materialien s, bei Bergnigne II., 217 fg. Gelegentrich wird übrigens, was nicht befromden kann, allen hanptsächlicheren Göttern diese Function beigelegt; recht häufig dem Soma, wobei mir mehr die conventionelle Phrasodogie der Somalieder und etwa höchstens der Godanke, ches Soma als zu den mächtigen Thaten begeisternd gewissermanssen deren

eine viel bedeutendere Rolle als Indra; es ist begreiflich, dass Agni als der nächste Gott, über dessen Zaubermacht der Mensch mit eigner Hand verfügt, hier den Vorrang vor dem aus der Himmelsferne treffenden Indra hat.

Zu der Thätigkeit Agnis im damonenvertreibenden Zauberfener fügt sich der Segen, den das Haus- und Opferfeuer den Menschen spendet. Die rgvedische Poesie hebt, wie das ihr ganzer Character mit sich bringt, vor Allem das Opferfener hervor; für sie liegt Agnis vornehmste Bedeutung in seiner priesterlichen Wurde, in dem Botendienst, den er zwischen Menschen und Göttern thut. Er bei dem "die Opfer zusammenkommen", der Erwecker der Gebete, der Herbeiführer der Götter, mit ihnen auf der Opferstreu sich niederlassend, oder auch der zum Himmel aufsteigende Ueberbringer der Opfergaben wird in zahllosen jener Hymnen gefeiert, deren Dichter in ihm das göttliche Gegenbild des eignen Standes, in seiner Macht die Macht der eignen Opferkunst zu verherrlichen liebten. Bisweilen gefällt man sich darin, die Qualitäten und Verrichtungen der verschiedensten Opferpriester, die einen nach den andern, Agni beizulegen; vorzugsweise aber wird ihm die Rolle des Hotar zugetheilt, d. h. des Priesters, welchem die Recitation der den Gott preisenden, einladenden, zum Genuss auffordernden Hymnen obliegt: wohl weil dieser Priester, der Inhaber der Poetenkunst und der die Götter gewinnenden Ueberredung, neben den das eigentliche Opferwerk verrichtenden sacrificalen Handarbeitern als der Vornehmere gegolten haben wird, zumal in seinen eignen Augen: denn Hotarpriester sind ja

Thater lat, ils tinferer mythologischer Zusummunhang im Spiele zu sein sehalnt. Die betreffenden Stellen, wenn auch verhältnissmissig sahlreich, sind fieit alle ganz farbles (auch Rv. VII. 104, das en Indra und Soma gerichtete Gebet um Damonentösltung, lässt Soma merklich hinter Indra aurücktristen); ebenso scheint in dem betreffenden Zanberritual Soma keine wesentliche Rolle zu spielen.

130 Agei-

verzugsweise die Wortführer in der vedischen Dichtung. Dies im Rgveda von Aufang bis zu Ende sich zeigende Hervortreten des vergötterten Opferfeuers, des als mystischer Hotar gedachten Agni ist offenbar eine vergleichsweise junge Erscheinung, die vielmehr aus den Speculationen des zunftmässigen Priesterthums als aus der Schaffenskraft des lebendigen Volksgeistes stammt. In dieser Stellung des Opfergotts unter den Göttern bereiten sich die Ansprüche vor, welche die Opfererkaste auf den Vorrang unter den Menschen erhoben hat; das geheimnisskrämerische Versteckspiel spitzfindiger Einfälle, das schon im Rgveda mit der Gestalt des göttlichen Brahminen getrieben wird, hat die Opfersymbolik der jüngeren Ritualtexte mit ihrer ganzen unerschöpflichen Verschrobenheit zur directen Nachfolgerin<sup>1</sup>).

Darf man vermuthen, dass wir auf eine altere Schicht von Vorstellungen da treffen, wo ohne specielles Hervortreten der Opferblee Agni einfach als der Gast in den menschlichen Wohnungen, als der Freund und Genosse der Leute, ja auch des häuslichen Gethiers gefeiert wird? Haben wir hier den Nachklang einer Auffassung, für welche das Wichtige vor Allem das Fener des Herdes, der Mittelpunkt hänslichen Daseins war — jenes Feuer, von dessen einstiger religiöser Bedeutung eine Spur darin zurückgeblieben zu sein scheint, dass noch im ausgebildeten Ritual der drei Opferfeuer das zu Grunde liegende Feuer, aus welchem die beiden andern immer wieder entnommen wurden, das "Hausherrnfeuer" hiess?

Die Grhyatexte, die uns den hauslichen Cultus wenn auch entfernt nicht unberührt von der exclusiv priesterlichen Strömung aber doch immerhin in wesentlich populärerer Form zeigen als sie dem grossen Cultus der drei Feuer eigen war, geben das deutlichste Bild davon, wie man das Leben

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In abalichem Sinus sprechen sich Prechel und Geldner, Vedlische Studier I, S. XXVII aus.

des Einzelnen und der Familie als unter dem Schutz des Agni, in engster Abhängigkeit von seiner Leitung verlaufend empfand. An ihn wurden bei den versehiedensten Gelegenheiten Anrufungen gerichtet wie die folgende: "Er sei der Versammler von Gütern. Thu uns kein Leid, nicht dem Alten noch dem Knaben. Bringe Heil den Menschen und dem Vieh". Bei der Hochzeit opferte man, indem man für die Braut betete: "Möge Agni das Hausherrnfeuer sie schützen: möge er ihre Nachkommen zu hobem Alter führen; gesegneten Schoosses sei sie, lebender Kinder Mutter; Freude ihrer Söhne möge sie schauen!" Und wenn der Brantigam die geröstete Gerste in die Hande der Jungfrau streute, sprach er diesen Act an als "Vereinigung von mir und dir: dazu möge Agni seinen Segen geben". War ein Kind geboren, so opferte man' am zehnten Tage; nach Ablauf der durch die Enthindung verursachten Unreinheit, mit den Sprüchen: "Leben möge dir heut bescheeren dieser herrliche Agni: gieb du unserm Leben Dauer. Sei lebenspendend, Agni, durch Opferspeise gestärkt, von Butter das Antlitz voll, ans der Butter Schooss entsprossen. Trinke Butter, den silssen Honig der Kuh. Wie ein Vater den Sohn, so bewache dies Kinda. Achnlich betete man zu Agni, wenn der heranwachsende Knabe zum Lehrer, der ihn in die Kunde des Veda einführen sollte, gebracht wurde't. Der von der Reise heimkehrende Hausherr verehrte sein Feuer mit dem Spruch: "Dieser Agni ist uns gesegnet, dieser ist uns hochgesegnet. In seiner Verehrung mögen wir nicht zu Schanden werden. Er lasse uns obenan stehen". Diese einfache, von priesterliehen Künsteleien unberührte Auffassung des hauslichen Agni ist übrigens auch den rgyedischen Dichtungen keineswegs fremd. Auch im Rgveda betet der Fromme zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. h. hei dem uralten Act der Pubertataweihe, die, wie wir spater zeigen werden, diesem vollischen Ritus zu Grunde liegt.

182 Agni

Agni, dass er ihn segnen möge "wie der Vater den Sohn", dass er ihm "der nachste Freund" sei. Der "nie verreisende, grosse Hausherr" wird er genannt; zu ihm "kehren heim die Milchkuhe, kehren heim die schnellen Renner, heim die eignen kräftigen Rosse... bei ihm kommen zusammen die freigebigen Hochgebornen". "Bei seinem Schein, wenn er entflammt ist, sind die Kühe erwacht": die Kühe aderen Namen Agni durch das Opfer kennt"1). Der Sänger, der auswarts reichen Lohn seiner Kunst an Rindern, Rossen, Wagen erhalten hat, meldet nach Hause kehrend dem heimischen Agni die empfangenen Gaben an?). Nichts zwar hindert hier, im Rgveda wie in den jüngeren Texten überall an dasselbe Opferfeuer zu denken, das man sonst mit so künstlich verschlungenem und verworrenem priesterlichem Geheimnisswerk zu umgeben pflegte: oder vielmehr, es ist kamm zweifelhaft, dass in der Regel eben dieses Feuer gemeint ist. Aber damit ist der Vermuthung nicht der Weg verschlossen, dass sich hier der Ton von Anrufungen fortsetzt, wie sie einst an ein weniger ausschließlich sacrificales Feuer gerichtet wurden, an ein Fener, dessen Wesen als Theilnehmer, ja als Mittelpunkt des ganzen haualichen Lebens jene Intimität der Sprache und des Verkehrs entstehen liess, wie sie im Cultus andrer Götter nicht leicht wiederkehrt.

Der vedische Inder empfindet diese Freundschaft zwischen Agni und dem Menschen als eine, die der Einzelne von unvordenklichen Zeiten her von seinen Vorfahren ererbt hat. Wenn die Berufung auf solches Alter der Freundschaft sich auch bei andern Göttern findet, so tritt sie doch characteristischer Weise wohl nirgends so haufig und sieber nirgends in so typischer Form auf wie bei Agni. Indra wird gepriesen

Rv. X. 169, 2. Wie beim Opfer die Kühe, deren Milels für desselbe verwandt werden sollte, gemannt wurden, neigt Hillsbrandt, Nesund Vollmendsonfer 12.

<sup>7)</sup> Wenn meine Vermuthung Z. D. M. G. 39, 86 richtig ist.

als der Gott, der diesem und jenem Helden der alten Zeit Sieg verliehen hat, Agni vor Allem als der Gott, den die Vorfahren entflammt, zu dem die Vorfahren gebetet haben. Bekannt sind die festen Regeln des spätern Rituals, nach denen bei jedem grösseren Opfer Agni als Gott der schon den Stammvätern des Opferers angehört hat, unter deren Namennennung angerufen wurde<sup>1</sup>); an einigen Stellen des Rgveda scheint dieser Gebrauch wenn nicht vorzuliegen so doch mindestens sich vorzubereiten. Man darf sich zwar dadurch nicht zu dem Schluss führen lassen, dass eine directe physische Continuität des Opferfeuers von Generation zu Generation stattgefunden habe; das in allen Details bekannte Ritual der Anlegung des beiligen Feuers schliesst diese Vorstellung aus, welche auch in Widerspruch mit der Auffassung stehen wurde, dass der Tod des Opferers sein Opferfeuer verunreinigt und zu weiterem Gebrauch ungeeignet macht. Aber wenn auch nicht eine physische, so wurde doch so zu sagen eine ideale Continuitat des von den Vatern und den Söhnen verehrten Feuers empfunden, ein Zusammenhang, in dem man doch noch etwas Concreteres sah, als in der Fortdaner etwa der Freundschaft Indras von einer Generation zur andern. Es ist wohl begreiflich, dass gerade dem Gott, der die Wohnung des Menschen theilte, der sein Leben von Tag zu Tage begleitete und wenn das eine Geschlecht alterte. das nächste heranwachsen sah, eine solche Sonderstellung, ein engeres Verwachsensein mit der Vergangenheit der Familie zuerkannt wurde; wie von einem "Agni des Bharata" die Rede ist"), wurde schwerlich von irgend einem andern Gotte gesprochen werden.

<sup>1)</sup> Vgl. Indisaho Studion X, 78 ff.

<sup>5</sup> Rr. VII, 8, 4.

184 Indra.

## Indra.

Wahrscheinlich kannte schon die indogermanische Zeit<sup>3</sup>) einen vom Himmelsgott getrennten Gewittergott, einen blondbärtigen oder rothbärtigen1) Riesen von übergrosser Kraft, den mächtigsten Esser und Trinker, der den Drachen mit seiner Blitzwaffe tödtet. Dass dieselbe Gestalt in einer Ausprägung, welche der vedischen bereits einigermaassen nahe stand, der Mythologie der Indoiranier eigen war, kann nicht bezweifelt werden. Der vedische Vrtrahan (Indra als Tödter des Vrtra) kehrt in dem Verothraghna des Avesta wieder, und wenn im Avesta selbst dem Gott jene Mythen fehlen, die seinem vedischen Gegenbilde so wesentlich sind, so zeigt, wie langst bemerkt worden ist, der armenische Drachentödter Vahaken (= Verethraghna), was wir auch ohne diese Bestatigung zu behaupten berechtigt waren, dass Jene Entkleidung des avestischen Gottes vom Gewittermythus der Drachentödtung eben durchaus secundar ist. Im Voda finden wir Indra den Vrtratödter mit einer Menge von Mythen ansgestattet, die unzweifelhaft erst nachtraglieb dem Gewittergett zugeeignet worden sind: theilweise offenbar schon - was wir im Einzelnen hier zu untersuchen nicht unternehmen - im vorindischer Zeit, aber auch auf indischem Boden ging dieser Vorgang des Anwachsens neuer Sagen und Geschichten immer weiter; keine andre Göttergestalt lockte die vedischen Dichter so mächtig wie eben die des Indra, alle Zuge von unbezwinglicher Stärke, alle gewaltigsten Heldenthaten ihm, dem "Herrn der Kraft" beizulegen").

<sup>1</sup> VgL ohen S. 34 Aun. L.

<sup>7</sup> Der Schlass von diesem Aussehen des Gottes auf den unter dem idg. Volk berrschenden Typus liegt nahe.

<sup>7)</sup> Nur in der Kürze sol hier erwähnt, dass ein Zug, der bei den verschiedensten Völkern der Erde in sehr nierkwürdiger Uehereinstimmung von den mächtigsten Göttern und Hersen erzählt wird is, die Angaben

Der Vrtrasieg. Als Mittelpunkt der Indramythen hat doch stets des Gottes vornehmste Heldenthat ihren Platz behauptet, die That, deren Vollbringung sein mythologisches Wesen ausmacht, die Besiegung des Vrtra und die Befreiung der Wasser<sup>1</sup>).

Der Name des Gegners, Vrtra, bedeutet "Feind" — Feind als den, der dem eignen Vordringen den Weg zu versperren sucht, in dem Sinn also, wie der Ueberlegenheit eines siegreich vorwärts strebenden Volks der Widerstand unebenbürtiger Gegner erscheinen musste"). Eine zweite

bei A. Lung, Myth, Ritual, and Religiou I, 183; II., 113 g., 244), auch Indra beigelegt wirdt die Geburt auf einem andern als dem natürliehen Wege. Rv. IV, 18, 1, 2 segt, ehe das Indrakind geboren wird, die Mutter (7): "Das ist der altbekannte Weg, auf dem alle Götter geboren wurden. Auf dem sell er ausgetragen geboren werden. Nicht soll er auf die verkehrte Art die Mutter todt machen." Aber des Kind autwortet: "Hier will ich nicht hinausgehen, das ist ein schlechter Weg. Querdurch ins der Seite will ich hinausgehen."

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Man darf nicht sagont die Besiegung eines Feindes, der als Vrtra, Vala, die Panis etc. bereichnet wird, und die Befreiung der Wasser oder Kübe. Zur Ueberwindung des Vytra gehört die Befreiung der Wasser, zu derjenigen der Panis die Befreiung der Kübe: beides sind im Rv. ebensosehr als parallel wie als getreunt empfundens Mythen, petreunt, wie ich zu seigen versuchen werde, annh in ihrer ursprünglichen Naturbestontung. Diese Transung wird durch gelingentliche Vermischungen natürlich nicht hinfallig.

Verbuns er in Wendingen wie au ta oje varanta, nu te lustam raranta, nakir mā dairyam sahe curate, nakir yan vravate gudhi unvengelien. Dass das Appellutivum "Feimi" von dem Eigennamen Vrtra versilgemeinert saj (wie wenn wir sagen: ein Cato, ein Catilina), ist schon wegen des neutralen Geschlechts von ertra unannehmbar. Die Bedeutung "Sieg" des avestischen verethen bit soennifärt sie beruht auf einer Bedeutung "Abwehr".— Uebrigene ist in der Sprache des Rgvods ertra "der Feind" koineswegs mehr en vollkommen lebendiges Wort. Ich glaube nicht, dass en Je ohne Suitenblick auf den Damon Vrtra gebruicht wirdt ganz überwiegend so. das ule Besieger des Feiniles oder der Feinde Indra (oder die signen Mannen

136 Indra.

Bezeichnung desselben Wesens ist Ahi "Schlangen"; Schlangengestalt dieses Damons, nicht menschliche, hat den vedischen Sangern, die Indras Sieg verherrlichten, vorgeschweht").

Wir versuchen das schwungvollste ihrer Lieder hier wiederzugeben\*).

"Indras Heldenthaten will ich verkünden, die ersten die des Donnerkeils Herr gethan hat. Die Schlange hat er geschlagen, den Wassern hat er Bahn gemacht, der Berge Bauch

hat er gespalten.

"Die Schlange hat er geschlagen, die auf dem Berg lag. Tvashtar hat ihm den sausenden Donnerkeil geschmiedet. Wie brüllende Kühe eilten die Wasser; stracks gingen sie hinab zum Meer.

"Mit Stiers Begierde verlangte er den Soma. Von dem gepressten trank er aus den drei Kufen. Das Wurfgeschoss,

sofern sie mit Indra verbündet sind) erscheint, der dann gedacht wird als die Feinde södtend so wie er Vrrs gefoltet hat. Das stehende Verhum dahei ist han, auch auf die That des extrahas hindentend (vgl. z. B. VI. 73, 2, wo es heisst ghaas extrapi, jogen chatran, amiran stäas). Ohne das Mitspielen dieser Anklänge, im gewöhnlichen, alltäglichen Sinn ist "Feind" in der Sprache des Rgveda satra oder amira. Man betrachte etwa die Wahl der Ausdrücke in VI. 75: dass dort statt der gesantiten Worte extra nicht am Platze wäre, wind ein Konner der verlischen Sprache sunfinden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mae wird, wenn man den Vrtrakampf als die Gewitterschliebt sleatet, nicht zu fragen haben, we im Kreise der Gewittererscheinungen Vrtra dem Ange sichthar wird. Er ist eben mer der für die Geschichte von einer singreichen Schlacht meentbebrliche besiegte Feind. Mit Recht bemerkt Lang (Myth, Ritmal, und Religien I, 39): "It is a common thing in meet mythologies to find everything of value to sam — fire, sam water — in the keeping of some hostile power." Dioser Typus des Schutzhaters geht auch durch die jüngers Erzählungeliterutur hindurch; es ei z. B. an die Rakshasse welche die himmilische Mangefracht bewechen Jutaka vol. II p. 397 erinnert — ein Beispiel von zahliesen.

<sup>\*)</sup> Rgyeda L 32. In Vers 6 |--- ich ruidnah.

den Donnerkeil, nahm der Schätzespender. Er schlag ihn, der Schlangen Erstgebornen.

"Als du ihn schlugst, Indra, der Schlangen Erstgebornen, als du der Kunstreichen Künste vertilgtest, die Sonne erzeugend, Himmel und Morgenröthe, fürwahr da hast du keinen Feind gefunden.

"Den Vrtra, den schlimmen Vrtra, den Vyamsa hat Indra mit dem Donnerkeil geschlagen, der machtigen Waffe. Wie Aeste vom Beil zerhauen liegt die Schlange hingestreckt am Boden.

"Wie ein trunkener Schwachling forderte Vrtra den grossen Helden heraus, den gewaltigen Kampfer, den stürmenden. Er widerstand seiner Waffen Anprall nicht. Zerbrochen, zermalmt ward er, des Feind Indra war.

"Fusslos, landlos schlug er die Schlacht wider Indra, Der schlenderte ihm den Donnerkeil in den Rücken. Der Entmannte, der sich dem Stier gewachsen dünkte, vielfach zerstückelt lag Vrtra da.

"Er lag so da wie zermalmtes Schilfrohr; über ihn gehen die Wasser hin, ihren Willen erreichend"). Die Vytra mit seiner Grösse umschlossen hatte, zu deren Füssen lag die Schlange da.

"Abwarts ging da ihr Leben, die den Vrtra geboren. Indra schlenderte die Waffe auf sie herab. Oben lag die Gebärerin, unten der Sohn. Dann lag wie eine Kuh mit dem Kalbe.

"Mitten in den Stromesbahnen, die nicht Ruhe noch Rast kennen, liegt sein Leib. Vrtras Geheimstes durchziehen die Wasser. In ewige Finsterniss sank er, des Feind Indra war.

"Die des Barbaren Gattinnen geworden, die sehlangen-

Die Uebersetzung dieser Worte ist mir zweifelließt. Pischels Vorumthung Z. D. M. G. 35, 717 fg. überzeugt mich nicht:

138 Index

bewachten Wasser weilten in der Gefangenschaft wie die Kühe beim Pani<sup>()</sup>). Die Oeffnung der Wasser, die verschiessen war, die hat er aufgethan der Vrtra schlug.

"Ein Rossschweif warst du da, Indra, als der eine Gott dir auf die Waffe schlug"). Du gewannst die Kühe, du Held gewannst den Soma. Die sieben Ströme entliessest du auf übre Bahn.

"Nicht hat ihm Blitz und Donner geholfen, nicht Nebel noch Schlossenwetter, das er sehnf. Als Indra und die Schlange kämpften, da hat der Schätzespender den Sieg gewonnen auch für künftige Zeiten.

"Was für einen Rächer der Schlange hast du gesehen, Indra, als Furcht deinem Herzen nahte, da du sie getödtet, als du über die neun und neunzig Ströme wie ein geschreckter Adler durch die Lüfte eiltest?"

"Der den Donnerkeil im Arm halt, Indra ist König von Allem was geht und was zur Ruhe eingekehrt ist, vom Ungehörnten") und von dem Gehörnten. Er herrseht als König über die Völker. Wie der Radkranz die Speichen hält er Alles umfasst."

Selten erhebt sich die Dichtung des Rgveda zu solcher Wucht wie hier. Kein Versuch, das Ereigniss in der rechten Folge zu erzählen; kein Bemühen es im Kleinen auszumalen; nur hier und da ein einfaches treffendes Bild, und immer wieder, ohne alle ängstliche Scheu vor Wiederholung, derselbe freudige Preis des starken, sieghaften Gottes.

<sup>1)</sup> Siehe unten S. 145.

<sup>7)</sup> Der Sinn ist nicht klar. "Zam Rossschweif wurdest da da"? Nach Sayans ware Indres Unberlegenheit unter dem Bilde des Rossschweiß, der müheles Mücken und dgl. fernhält, geschildert. "Waffe" ist mir eine versuche- und nonäherungsweise Unbersetzung für eckei: vgl. X, 180, 2. Gelüner Ved. Sind. II, 183 überzeugt meht.

<sup>7)</sup> Die Uebersetzung von samasya ist ungewies. Dass das Wort, wie der Gegensatz zu fordern scheint, "ungehörnt" bedoutet, würde dam peassu, dass es I, 33, 25 nie Epitheton zu grannbei steht.

Wir fügen aus andern rgwedischen Liedern noch einzelne Zuge hinzu.

Die Schlange hatte sich auf den "sieben abschüssigen Bahnen" gelagert, dem Bett der sieben Flüsse, das sie versperrte. In neun und neunzig Windungen lag sie da. Sie hatte die Flüsse gefressen, und da die Flüsse im Berg sind und später aus dem Berge herverbrechen, führt dies sogar zu der ungeheuerlichen Vorstellung, dass "der Berg in Vrtras Bauch" war. Die Götter fürchten sieh vor dem Feinder "wie Greise zogen sich die Götter zurück", "vor der Gewalt der Schlange entwichen alle Götter", "vor dem Zischen des Vrtra weichend verliessen alle Götter, die Freunde ihn" den allein standhaltenden Imira, den die Götter "sich vorangestellt haben, den Vrtra zu tödten". Indra hat sich Heldenkraft am Soma getrunken; von seinen Bundesgenossen bleiben die Maruts treu an seiner Seite und auch Vishnu, der in drei Schritten das Weltall durchschreitende Gott: "da sprach Indra, als er den Vrtra schlagen wollte: "Freund Vishuu, schreite weiter aus". Wie Indra den Donnerkeil in den Arm nimmt die Schlange zu tödten, erheben Berge, Külie, Priester ermunternden Zuruf. Von Vrtra, wie er den Todesstreich orleidet, ist bald als Schlafendem die Rede, bald auch wird sein Schnaufen erwähnt und wie es in dem oben mitgetheilten Liede heisst, Blitz und Donner, Nebel und Schlossenwetter, das er hervorbringt. Indra spaltet ihm mit dem Donnerkeil das Hampt, oder er zerbricht ihm alle Gelenke. Vor dem Brüllen des getroffenen Feindes erschrickt der Himmel. Indras Waffe öffnet das Euter des Berges; die Flüsse rinnen zum Meer wie Vögel zu ihrem Nest fliegen, wie Wagen im Wagenrennen um den Kampfpreis. Dem Sieger jauchzen die Götter zu; die Götterfrauen weben ihm ein Preislied. Und der Gewinn der Wasser erweitert sieh zu einem Gewinn alles glänzenden Lichts. Wie der oben mitgetheilte Hymnus den Gett, als er die Schlange geschlagen, Sonne, Himmel

140 Index.

und Morgenröthe erzeugen lässt, heisst es an andern Stellen!);
"Als du mit deiner Kraft, Indra, Vrtra geschlägen hattest,
die Schlänge, da liessest du die Sonne am Himmel aufsteigen,
dass man sie schauen möchte". "In den Armen trugst du den
ehernen Donnerkeil; du hieltest am Himmel die Sonne fest,
dass man sie schauen möchte". Und ein Dichter ruft Indra
zu: "Tödte Vrtra, gewinne die Sonne!"

Ueberblicken wir die hier gesammelten Züge des Mythus, so fallt in die Augen, dass von Gewitter und Regengüssen überall nicht die Rede ist1). Ein Gott kampft mit einem schlangengestalteten Damon und öffnet das Innere der Berge; die Wasser der Flüsse strömen daraus hervor dem Meere zu: das ist es was die vedischen Dichter sagen. Man darf diese einfache Vorstellung nicht durch die Erklärung verwirren, mit den Bergen hatten die Dichter Wolken und mit den Flüssen Regenströme gemeint. Das haben sie nicht; für sie waren die Berge Berge und die Flüsse Flüsse. Hatten sie von Wolken und Regen sprechen wollen, könnte nicht an den zahllesen Stellen die Metapher von den Bergen und Flussen gleichbleibend wiederkehren, ohne dass irgendwo die Sache beim reghten Namen genannt ware. We die Dichter wirklich Wolken und Regen meinen, brauchen sie andre Ausdrücke als die stehenden der Indraheder. Man vergleiche etwa das grosse Lied an Parjanya, den Gott des Regens und Gewitters (V, 83). Da ist von Regen und immer wieder von Regen und Blitz und Donner die Rede; der Gott lässt seine Regenboten erscheinen; er schafft die Regenwolke; Regen vom Himmel her spenden die Maruts; man bittet Parjanya: du hast Regen regnen lassen, nun höre auf. Er schlägt die Bäume, und donnernd schlägt er die Missethäter:

<sup>7</sup> L 51, 4: 52, 8; VIII, 89, 4,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man lasse sich zu keinem Missverstämlniss durch anare Uebersstang "Donnerkeil" für das anders schwer wiedergebbers vojra verleiten. Der rejra ist als eine Art Schleuderkeule von Erz vormstellen. Dass der verlische Dichter dahei an den Blitz geslacht habe, ist kein Grund mennelmen.

die Löwenstimme des Donners erhebt sich; die Blitze fliegen. So schildert ein vedischer Poet das Gewitter: von Indra aber wird im Rgveda fast nirgends1) gesagt, dass er es regnen lässt"). Die Zauberhandlungen für Regenerlangung richten sich überwiegend an andre Götter als Indra. Dagegen sind es personificirte Flüsse, zweifellos irdische Flüsse ohne jeden Anflug von himmlischer Natur, die Flüsse Vipas und Sutuder (Biyas und Setledj), die von Indras That, durch welche sie selbst befreit sind, genau in den Wendungen, wie sie in den Indraliedern stehend sind, reden: "Indra hat uns die Bahn eröffnet, der Träger des Donnerkeils; niedergeschlagen hat er Vrtra, der die Ströme umfasst hielt . . . Immer wieder zu preisen ist Indras Heldenthat, dass er die Schlange zerhieb. Mit dem Donnerkeil hat er die Umhegungen zerschlagen; die Wasser liefen nach Lauf verlangend"3). Danach ist es klar: für die vedischen Dichter handelt es sich bei Indras Sieg nicht um das Gewitter, sondern darum dass aus der Tiefe des Felsens der müchtige Gott die verschlossenen Quellen hat hervorbrechen lassen, welche als Flüsse den menschlichen Fluren Segen bringen!). Dass in seiner urspränglichen Form der Mythus doch ein Gewittermythus war, dass es Wolkenquellen waren, bei welchen die Schlange lagerte"), dass seinem ursprünglichen Wesen nach der

Ueber, die Ausushmen a. Bergaigen II., 184 A. 2., und vgl. das sinten S. 142 Georgio.

<sup>5)</sup> Diese Benhachtung ist schon von Bergsigne (II, 184 fg.) gemacht werden. Die Doutung aber, welche er ihr gieht — dass das Verbum 1986 für "regnen" nur gebraucht wird, wo es sich um einen kampflosen Act der göttlichen Macht handle — ist verfahlt.

<sup>9</sup> Rv. III, 33, 6, 7, Vgl. auch VII, 47, 4.

<sup>\*)</sup> Vielleicht liegt ichen illess Erkenntniss der Asusserung Hillebrandts (Ved. Mythol, I, 313) zu Grunde, dass "die Wolken keine grosse Rolle im Rv. spielen".

<sup>1)</sup> Wir haben hier die Frage nicht zu verfolgen, ob diese himmlische Schlauge, die das Wusser bewacht, nicht zu allerfetzt doch wieder auf

Vajra die Blitzwaffe war, lassen die Thatsachen der vergleichenden Mythologie nicht zweifelhaft. Aber wir müssen eben den ursprünglichen Gehalt des Mythus und den Inhalt, welchen er für die vedischen Dichter hatte, streng scheiden.

Für den Rgyeda kann höchstens von vereinzelten Resten und Spuren der alten Anschanung die Rede sein, zum Theil gewiss nur scheinbaren Spuren, denn die zufälligen Ausschmückungen, die rein momentanen Einfalle der einzelnen Dichter konnten und mussten an mancher Stelle anunterscheidbare Achnlichkeit mit solchen Spuren annehmen. Indra wird der genannt, "dem der Regen zu eigen gehört"; ein Sänger, der sich mit Indra identificirt, sagt: "Ich gab Regen dem Sterblichen, der mich verehrte"; im Zusammenhang der Wasserbefreiung wird in einem jungen Liede der Ausdruck "himmlische Wasser" gebraucht. Bei seinem Donnern, beisst es, zittert das Feste und das Bewegliche; den Donner hat er in Vrtras Kinnbacken geschleudert; er hat die unvergleichlichen Geschosse des Himmels erzeugt. Indra hat die Schlange von den weiten Flachen, er hat sie aus dem Luftreich weggeblasen, von Erde und Himmel sie hinweggeschlagen). Das Gewicht der Hindeutungen auf die Gewitternatur des Vrtrakampfs, die in solchen Aeusserungen zu liegen scheinen konnen, wird nicht überschätzen, wer ihre Seltenheit in der ungeheuren Masse der Indralieder erwägt und wer bedenkt, wie oft im Rgveda Macht und Thaten jedes Gottes gelegentlich auch in Zügen ausgemalt werden, welche seiner eigentlich canonischen Gestalt fremd sind.

Das Nachdenken der späteren Zeit hat übrigens keine

mythische Verstellungen, welche irdische Schlangen betreffen, zurückgeht auf den Typus der Schlange, die wo Schätze liegen oder bei Brunnen is den Erdhöhlen ihr Wesen treibt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rv. I, 52, 5, 14; IV, 26, 2; X, 124, 9, — I, 80, 14; 52, 6; II, 13, 7 (vgl. auch X, 92, 8; Av. XIII, 4, 41 ff.; Kang. Sütm 21, 9). — Rv. VIII, 3, 19, 20; L, 80, 4.

Schwierigkeit gefunden, den atmosphärischen Character von Indras Drachenkampf wieder aufzudecken; für die Vedenerklärer wie für die Dichter) ist jetzt Indra der gewitternde und regenspendende Gott<sup>2</sup>). Das andert aber nichts daran, dass ur für die Sänger des Rgvoda der Zerspalter irdischer Berge, der Befreier irdischer Flüsse gewesen ist. —

Die Bezwingung der Panis und Gewinnung der Kühe. Neben die Wassergewinnung stellt der Veda als eine zweite Hauptthat Indras die Kuhgewinnung.

Es darf bezweifelt werden, dass diese That von Anfang an Indra zugehört hat. Neben der im Egveda überwiegend vertretenen auf diesen Gott bezogenen Version findet sieh sine Erzählung, die allem Anschein nach als eine zweite und zwar altere Form desselben Mythus zu beurtheilen ist. Trita Äptya, von Indra angefeuert, bekämpft den dreiköpfigen, schlangenleibigen Visvarupa (den Allgestaltigen), des Tvashtar Sohn; er schlägt ihm die drei Köpfe ab und "lässt die Kühe heraus"). "Dem Trita", sagt Indra, "brachte ich die Kühe hervor") ans der Schlange". Offenbar ist die eigentliche Hauptperson Trita; Indra wird erst nachträglich als der anerkannte Vollbringer aller grössten Heldenthaten auch mit dieser in Verbindung gebracht worden sein").

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch die buddhistischen. So been wir bei einem derselben, dass adie denneende Wolke, der bundertfach weise Gott (satzkrata d. h. Indra) der blitzbekränzte Höhen und Tiefen fullt, Regen über die Erde erginssend", Samyutta Nikäya vol. I. p. 100.

<sup>\*)</sup> Sollen wir es schon elendahin rechnen und eine Deutung Vṛṭras ale der Wolke durin erkennen, wenn der Atharvavech von den Feneru die "im Vṛṭras" aind spricht mol die Sonne "uns dem Vṛṭras" geboren werden 95-et (III, 21, 1: IV, 10, 5)?

<sup>7)</sup> Rv. X. 8, 8, 9.

<sup>4)</sup> Wörtlich "erzeugte ich die Kübe", Ry. X., 48, 2. Es eicht aus als hätte die Schlange die Kübe gefressen und würden dies dann ans der teuten Schlange hervorgeholt.

<sup>3)</sup> Rv. X. S. S treibl Indra den Trita an, II., 11, 9 blantigt er den

144 Index.

Dafür spricht auch die Form, in welcher derselbe Mythus im Avesta erscheint. Thractaona vom Athwyageschlecht tödtet die Schlange mit den drei Mänlern, den drei Köpfen, den sechs Augen. Was er befreit, sind nicht Kühe, sondern zwei schöne Frauen!). Dass aber die vom Veda gegenüber dem Avesta bezeugte Zusammengehörigkeit der Tödtung des dreiköpfigen Ungethüms mit der Kuhbefreiung ursprünglich ist, zeigt der Mythus der classischen Völker. Herakles tödtet den dreiköpfigen Geryonens, Herenles den dreiköpfigen Cacus und führt die Rinderheerden hinweg, welche dem Ungeheuer gehören oder welche dieses dem Gott geraubt und in seiner Höhle versteckt hat.

Dieser indoeuropäischen Form des Mythus mit dem dreiköpfigen Ungeheuer steht im Veda eine andre gegenüber, die vermenschlicht, von Motiven des irdischen, speciell des priesterlichen Alltagslebens durchsetzt ist. Sie scheint überwiegend indischen Character zu tragen, obwohl es nicht unwahrscheinlich ist, dass wenigstens Anfänge von ihr in die indoiranische Zeit zurückgehen?).

Visvariipa für Trita (in ähnlichem Ton bowegt sich der oben erwähnte Vers X, 48, 2). Dagegen lat X, 99, 6 in der ersten Vershälfte Indra der alleinige Thater; ob die in der zweiten Vershälfte gefeierte Tiest des von Indra gestärkten Trita dieselbe ist, kann fraglich sein.

<sup>1)</sup> Die Rolle des Zarückführem der Kübe, welche ein boser Femilgefauren halt, ist im Avesta bekanntlich auf Mithra den abacter beum abergegnungen. Mihir Yasht 86: Darmesteter Études irunismes II, 194.

<sup>\*:</sup> Dafin spricht der schon vor huger Zeit von Darmosteter (Ormard et Ahriman 146) bemerkte Auklang der Gathaneile Yasna 51, 5 (guber unbitt hard güm etdat) an die Ausdrücke, welche dem Egvoda (z. H. III. B1, 5; IV, 3, 11; X, 62, 2) für die Geschichte von der Kubgewinnung geläufig sind. Man beachte dass die avestische Stelle in einem Zusammenhang steht, welcher den Anspruch geistlicher Persönlichkeiten auf Mitheilung irdischer Güter beträft; ganz so wie im Veda der Mythos als eine Verharrlichung der Ansprüche des Brahmanen unf Gaben von Kaben erscheint.

Die Feinde treten hier als ein ganzer Trupp auf; sie heissen die Panis. Der Pani erscheint im Raveda recht hänfig als eine durchaus realistisch aufzufassende, von jedem mythischen Beisatz freie Gestalt aus dem wirklichen Leben: es ist der Typus des bei Sängern und Priestern natürlich einer besonders scharfen Unbeliebtheit sich erfreuenden Reichen, der mit Opfern und den zugehörigen Gaben an den geistlichen Stand geizt1). Die Panis - so erzählt unser Mythus hesitzen Kuhhoerden, die sie in weitester Ferne, jenseits des weltumfliessenden Stromes Rasa, in einer Felshähle verborgen halten. Indras Botin, die Götterhundin Sarama, hat die Rasa übersprungen, den Spalt des Felsens ausgespürt, das Brüllen der Kübe gehört. Sie verlangt in Indras Namen die Kühe, wird aber von den Panis mit Spott zurückgewiesen?). Nun naht Indra selbst mit den Angiras oder mit den "sieben Priestern", den Vorfahren der priesterlichen Geschlechter. Die Höhle geht von selbst auf, oder Indra eröffnet sie für die Angiras, oder auch diese selbst thun sie auf "durch ihre Worte" oder "durch ihre Litaneien", "durch ihr Geton", "singend", "mit entflammtem Feuer" - die Vorstellung ist offenbar, dass diese Ersten unter den menschlichen Priestern bei einem Opferfener so wie ihre Nachkommen singen und recitiren und durch die magische Kraft dieser Handlung den verschlossenen Felsen öffnen<sup>4</sup>). Es heiset auch, dass sie den

<sup>&#</sup>x27;) Dass die Auffassung der Panis als Kauffeute unhaltbar ist, but Hillebeundt (Ved. Mythol. I. 83 fl.) troffend gezeigt. Seine eigen an Beunuhofer anknüpfends Ansicht aber, mach welcher sie ein feindlicher Stomm und zwar die in historischer Zeit am Ochna (Tedachend) wahnenden Panner sind, stimmt meines Erschtens nicht besser zu den vedischen Quellen.

<sup>7)</sup> Vgl. den Dialog Rv. X. 108. Ob die zu dimen Versen offenber binzumdenkende Prosterzählung die in der spatern Literatur berichtete Trealexigleit der Saramä gegen Indra kannte, ist nicht zu entscheiden.

Hior soi much auf Ax. XII, I. 39 vorwinsen, we georgt wird, dass Obsurberg, Religiou des Veda.

Felsen geöffnet haben "durch das Rta" (d. h. das Recht)"); es wird als ein zu dem Recht der ewigen Weltordnung gehöriger Vorgang unfrefasst, dass sie diese That vollbringen mussten. Auch Agai tritt hier und da als betheiligt auf (s, oben S. 99. 111): erklarlich, dass neben dem heiligen Gesang auch - wie eben sehon berührt wurde - das Opferfeuer nicht fehlt; doppelt erklarlich, wenn wir Recht haben, den ganzen Mythus auf die Erlangung des Lichts zu beziehen (S. 149); die Entflammung des Feners ist ein Zauberact, welcher den Aufgang der Sonne herbeiffihrt. Vor Allem aber wird neben den priesterlichen Vätern noch eine göttliche Person als handelnd genaunt, Brhaspati, der "Gebetsherr"); seine Rolle ist im Grunde von derjenigen der Angiras, als zu deren Geschlecht gehörend er selbst angesehen wird, nicht verschieden; er, die Personification der Macht des heiligen Wortes und heiligen Liedes, eröffnet "mit fenererhitzten Liedern" die Höhle. Er zerbricht sie und treibt die Kühe beraus wie man ein Ei zerbricht und den jungen Vogel herausholt oder wie man das Mark aus dem Knochen holt. Vala, der Damon der Höhle, klagt um die entführten Kühe, wie die Walder um das Laub, das der Winter ihnen geraubt hat. So sind die Kühe und ist damit alle Nahrungsfülle den Menschen, den Priestern gewonnen; Sarama hat den festen Verschluss der Kühe gefunden "woher die menschliehen Stamme ihre Nahrung nehmen"; die Angiras haben "alle Nahrung des Pani gefunden"; Indra hat als der Erste "dem Brahmanen

<sup>&</sup>quot;die alten Schöpfer der Wesen, die aleben Rabis die Kühs berausgesungen laben, die Franzien durch lange Opferfeier (sattrese), durch Opfer und Kastelung". Rv. X, 67, 2, 3 scheint die Verstellung weiter dahin pracisht zu werden, dass es das erste Opfer war, durch welches dies bewirkt unrele.

Dober den Anklang einer avestischen Stelle an diesen Ausdruck s. nber S. 144 Ann. 2.

<sup>7)</sup> Vgl. abon S. 66 fg.

die Kühe gefunden", "dem Brahmanen die Kuh leicht erlangbar gemacht". Mit dem Gewinn der Kühe aber hängt der Gewinn des Lichts, der Morgenröthen und der Sonne, eng zusammen; die Stellen, welche diese Verknupfung ergeben, aind überaus zahlreich. Die priesterlichen Vator "trieben die Külse heraus nach den Morgenröthen rufend"; "sie fanden das Licht". "Sichtbar wurde die Rothe durch der Kuh glanzende (Milch?)1). Es verschwand das böse Dunkel; der Himmel erglanzte; das Licht der Göttin Morgenröthe erheb sicht die Sonne beschritt die weiten Gefilde, Recht und Unrecht unter den Sterblichen schauend". Als Indra mit den Vatern den Kühen nachging, "fand er die Sonne, die in der Finsterniss weilte". Die Väter, die den Felsen zerbrachen, "fanden Tag und Sonne, das Licht der Morgenröthe". "Durch das Recht (rta) warfen sie anseinander den Stein, ihn zerspaltend; die Angiras brüllten (d. h. stimmten ihren Gesang an) zusammen mit den Kühen. Zum Heil umsassen die Manner die Morgenröthe; die Sonne ward sichtbar als Agni gehoren war." Brhaspati "fand Morgenrothe, Sonne und Fener; mit seinem Lied zerstreute er die Finsterniss". "Er trieb die Kühe heraus, zerspaltete durch heiliges Wort die Höhle; er verbarg die Finsterniss und liess die Sonne sehn<sup>2</sup>)".

Fragen wir nun nach der Deutung der Erzählung, so treten, scheint es, die beherrschenden Motive ihrer im Rgweda vorliegenden Gestalt klar zu Tage. Hauptpersonen sind vor Allem die menschlichen und göttlichen Prototype

<sup>1)</sup> Zu gegesch wird ein Substantiv zu ergünzen sohn zus. 1gl. IX, 81, 1. 2) IV, 1, 13, 14, 16, 17; III, 39, 5; 1, 71, 2; IV, 3, 11; X, 68, 9; II, 24, 3. — Einige der Stellen sehen aus als wenn die Gewinnung der Käles als ein die Morgenröthen verschaffender Zeuber betrachtet wurde (wer des Bild hat, erlangt die Sache selbet), ähnlich wie die Entflamenung des Agni, die IV, 3, 11 mit der Kubgewinnung zusammen besprochen nird, ein den Sannemaufgang berbeifnbronder Zauber ist und als solcher in dieser Stelle erscheint.

148 hoirs:

des Priesterthums: die Väter der Priestergeschlechter und der vergöttlichte Idealpriester, der himmlische Purchita Brhaspati. Ihnen gegenüber die Prototype der Priesterfeinde, der nicht opfernden und den Priestern nichts gebenden Geizhalse, Und zwischen beiden ein Kampf um eben den Besitz, welchen der Priester der vedischen Zeit von dem Reichen erwartet und den der Pani ihm vorenthalt, um den Besitz der Kühe!). So ist die ganze Erzählung eine klare Ausführung des Themas, dass die Götter es nicht dulden, wenn die Reichen den Betern und Opferern ihren Kuhreichthum verschliessen. Einige Stellen des Rgveda lassen in der That diese Moral der Geschichte recht deutlich hervortreten?). "Den Frommen führen die Götter vorwärts; wer das Gebet liebt, den erwählen sie wie Freier . . . Unangefeindet weilt man in Indra-Gebot und gedeiht; herrlich ist seine Hilfe dem Opfernden. dem Somapresser" - sagt ein Dichter und erzählt dann als Beispiel dieser göttlichen Hilfe, wie die Angiras, welche das Fener entzündet hatten und frommem Than oblagen, allen Besitz des Pani gewonnen haben (I, 83, 2 ff.). Und an einer andern Stelle; "Nicht ist Indra mit dem, der keinen Soma presst, wenn es ihm anch gut geht. Er peinigt ihn, der Brausende, oder schlägt ihn nieder; dem Frommen theilt er rinderreiche Hürde zu . . . Abgewendet dem, der nicht Some

<sup>\*)</sup> Man bedeutte, dass für den vedüschen Imfer das göttliche Gesebeutt der Kübe — der wirklichen, durchnes nicht symbolisch zu verstehenden Kübe, wie gelegentlich ebenser comeret von den Rossen in derseiten Weise die Rede ist — mit dem Gesebeut von Sonne, Morgunräthe, Wasser ganz auf einer Linie steht (Bergaigen II, 183 fg.). Wie in die robe Kuh die gare Milch hinseingekennnen und in für entdeckt worden ist, gebort für die vedische Deuken zu den grossen Weiträthseln.

<sup>\*)</sup> Rv. VI, 13, 3 wird gesagt, dass durch den Schutz Agnis "der Fürstmit Macht den Feind (veren) tödtet, der Priester des Papi Besitz duvonträgt". Es reigt eich durin sehr klar, dass wie die Vytratödtung dur typische Vorbild alles kriegerischen Haldenthums so die Gewinnung der Paulkübe ein nicht minder ausgeprägtes Prototyp priesterlieber Erfolge ist.

presst, ein Freund der Presser ... Er holt des Paui Nahrung zusammen zur Bente und theilt seinem Verehrer den schönen Besitz aus" (V, 34, 5 ff.).

Man mag dieser mythischen Widerspiegelung priesterlieber Lebensansprüche immerhin ein hobes Alter zuerkennen (): dass damit nicht die Erklärung des ursprüngliehen, indogermanischen Mythus gefunden ist, liegt auf der Hand.

Ich möchte glauben, dass es sich um die Gewinnung der Morgenröthen aus dem dunkeln Felsen des Nachthimmels handelt2). Daher im griechischen Mythus die rothen Kaho und ihr Versteck im aussersten Westen, also in der weitesten Ferne von dem Punkt, an welchem die befreiten Morgenröthen dem Menschen erscheinen. Daher im vedischen Mythus die so hervortretende Verknüpfung der Kuhgewinnung mit der Erlangung des morgendlichen Lichts. Wie in der Dichtersprache des Veda das Bild der rothen Kuhe für die Morgenröthen noch lebendig ist, ist bekannt'). Und an einer Reihe von Stellen sprechen vedische Dichter von der Gottin Morgenröthe in Ausdrücken, die unverkennbar an die Geschichte von der Kuhgewinnung erinnern oder ganz ansdrücklich auf dieselbe hinweisen. Von der Morgeurötlie beisst es, dass sie "das Dunkel öffnet wie Kübe ihre Hürde". "Du hast", sagt der Dichter zu ihr, "die Thore des festen Felsen

<sup>&</sup>quot;) Vgt. obon S. 144 Amm. 2.

<sup>\*,</sup> Wann bei dieser That die priesterlichen Vorfahren eine Hauptrelle spielen, so scheint das auf den bei vielen Naturvölkern verhreiteten und gewiss analten Typus der Mythen von den alten Vorfahren, welche dieses oder jenes Gut für die Menschhoit erlangt haben, zurückzugehen: en z. B., bei den Russelmänners "the men who brought the son" (Lang. Myth. Rined, and Religion I, 175), und Achalishes hünfig.

F) Man vergleiche die Sammlingen von Bergstigne f. 245. Unbeitangene Prüfüng wird ergeben, dass in der verlischen Sprache die Beziehung der Kahr auf die Wasser (vgl. Bergstigne f. 259), auf die man bei der Dentang unteres Mythus ofwa unch verfallen könnte, weit hinter derjenigen auf die Morgenrothen zurneksteht.

E50 Index.

geöffnet". "Sie zerbrach die Festen; sie gab von den rothen (Kühen). Die Kühe haben der Morgenröthe entgegengebrüllt", "Deine Kuhställe fürwahr, o Ushas, die du anf dem Bergesrücken wohnst, besingen die Angiras. Sie haben sie zerspalten mit Lied und heiligem Wort; wahr ist geworden, am was die Männer zu den Göttern riefen".) So scheint der Hinweis auf die Naturbedeutung des Mythus im Veda noch klar zu Tage zu liegen: zugleich aber haben sich hier, wie im Vrtramythus die Wolkenwasser zu irdischen Flüssen goworden sind, so die rothen Kühe des Morgenhimmels in irdische Kühe verwandelt, und der Mythus hat den sehr irdischen Sinn angenommen, dass der Kuhbesitz dem Brahmanen zukommt und dass der Geizige, welcher ihm die Kühe vorenthält, elend zu Grunde geht. —

Die Gewinnung des Lichts. Die Gewinnung von Licht, Some, Morgenröthe, welche in dem hier besprochenen Mythus mit der Auffindung der Kübe verknüpft erscheint, wird häufig auch unabhängig von dieser That dem Indra beigelegt. Er hat die Sonne am Himmel befestigt; er hat sie leuchten lassen; er hat den Himmel mit seinen Stützen festgestellt, die Weiten der Erde ausgebreitet. So erscheint er als ein Vollbringer aller jener Werke, als ein Begründer aller jener Ordnungen, die auch auf Varuna zurückgeführt werden?). Schwerlich knüpfen diese Vorstellungen an die Naturbedeutung des Gewittergottes an, insofern dieser das im Gewitter Himmel und Erde umhüllende dunkle Chaos entwirrt und den Anblick der Sonne den Menschen wieder-

<sup>1)</sup> Rv. I, 92, I; VII, 79, I; 75, 7; VI, 65, 5. Vgl. Bergaigne I, 246; M. Müller Wissensch, von der Sprache II, 556 (der nouen Ausgabe). Den erwähnten Momenten gegenüber scheint mir der eigenthümlichen versinzeit destehenien Stelle Rv. IX, 108, 6 kein wesentliches Gewicht muskommen, nach weicher Sonn "die reiten Wasserkälie (asrigt apyth) aus der Steinhöble mit Macht berungespalten hat".

<sup>\*)</sup> Siehe unten den Abschnitt über diesen Gott,

giebt<sup>1</sup>): wahrscheinlich ist es allein oder doch vornehmlich Indras allüberragende Kraft, um deren willen eben ihm diese Thaten beigelegt worden sind. Muss es nicht der Stärkste aller Starken gewesen sein, der die grössten Güter dem Menschen gegeben, sie für ihn den Feinden abgerungen, der den mächtigsten Wesenheiten wie der Sonne und dem Himmel ihre Stelle angewiesen hat? —

Indras Sieg über die Dasas, Die Thaten Indras, von welchen bisher gesprochen wurde, der Vrtrasieg und die Gewinnung der Kuhe, stehen einzeln da, jede für sich ein unvergleichliches Ereigniss. Es folgen Thaten, welche eine Reihe von Exemplaren desselben Typus bilden, für uns wohl noch mehr als an sich, denn es wird an der Form der karzen Erwähnungen, mit welchen sich die Dichter des Rgveda in Bezug auf diese meist aufzahlungsweise zusammengestellten Thaten zu begnügen pflegen, liegen, dass uns von individuelleren Zügen hier so wenig erhalten ist,

Es handelt sich stehend um die Bezwingung von Feinden, welche als dass oder dasys bezeichnet werden. Dies sind die regelmässigen Ausdrücke, mit welchen die indischen Arier die dunkeln Ureinwohner benennen. So ist von vorn herein die Ausicht nahe gelegt, dass wir es bier mit dem Nachklang historischer Ereignisse zu thun haben: die Ueberwindung

Polge des Vrtrasieges ams (vgl. oben S. 189 fg.), z. B. I. 51, 4r. Ala da mit deiner Kraft, Indra, Vrtra geschlagen hattest, die Schlange, da lieuwest du die Same um Hiermal aufsteigen, dass ann sie schauen michter (mehr bei Bergaigne H. 191). Mir scheint im Gauren der Texte diese Verkulpfung der Elchtgewinnung mit dem Vrtrasiege doch bei weitem wicht so festatebend und er herrortestand, nie die oben erertette Verhindung der Lichtgewinnung mit der Kubgewinnung. Ich möchte glauben, dass hier nicht sewohl an den Naturvergang des Wiedererscheinens der Sonae nach dem Gewitter als violmehr so an sagen an ein poetlaches Motir zu denken iste nach Ueberwindung der fürchtbereiten Gefahr, nach dem Bestehen des sehwersten Kampfes folgt die Aneignung der lichten Gitter.

152 Juins.

dieser Feinde in Kämpfen, welche his nahe an die Gegenwart der Liederdichter beran oder bis in diese hinein die Volkskraft anspannten, erschien als eine That des kriegerischen, übermächtigen Gottes, den sieh zum Freunde zu machen nur der Arier den Weg kannte. Es wird sich allerdings zeigen, dass die Grenzlinie zwischen den Dasabezwingungen als historischen Ereignissen und den rein mythischen Thaten des Gottes - der Ueberwindung von Feinden, die etwa den Titanen oder den eddischen Riesen verglichen werden konnen - keine scharfe ist. Dies kann ja auch nicht überraschen. War doch für die vedischen Dichter und Erzähler der Unterschied mythischer und historischer Vorgange, an dem unere Forschung ein so grosses Interesse hat, nicht vorhanden. Für sie setzte sich der auf Erden geltende Gegensatz der Arier und der dunkeln Dasas in die Welt der Götter. und Dämonen fort: der feindliche Dämon stand ihnen auf derselben Linie mit dem gehassten und verachteten Wilden, war vielleicht in manchem Fall in der That nichts andres als der Gott eines wilden Stammes. Und ebenso konnte die besonders eindrucksvolle Gestalt eines feindlichen Führers sich mit Zügen bekleiden, wie die Teufel der Mythen sie tragen. So müssen wir von vorn herein auf Unsicherheiten der Abgrenzung gefasst sein, deren Rectificirung bei dem Nebel, welcher über den historischen wie über den mythischen Elementen dieser Betrachtung liegt!), und insonderheit bei der hoffnungslosen Knappheit der Unterlagen, welche der Rgveda uns hier liefert, jedem Versuch unzugunglich bleibt. Aber auch hier gilt, woran sich der Forscher, der in solchen Nebeln des Rgyeda irgend etwas von Gestalten erkennen will, beständig zu halten hat: ein Verhältniss, dessen Wirkung

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Man bestenke, dies die Forschung gegonüber der indischen Haldonsage in einer gänzlieb andern Position anht als eiwa gegenüber der doutschenz die nationale Geschichte, mit walcher wir jene zu confrontnen hätten, konnen wir nicht.

in diesem Chaes unzähliger sich krenzender Unbestimmtheiten an irgend welchen Stellen aufgehoben ist, darf darum nicht ohne Weiteres von der Untersuchung fallen gelassen werden; Characterzüge, denen an irgend einer Stelle Züge widersprechender Natur beigemischt sind, können darum nicht weniger die maassgebenden sein; es gilt, nicht in unterschiedalos gleicher Beleuchtung das Entgegengesetzte an einander zu reihen, sondern das fundamental Geltende gegenüber den secundären Alterationen abzogrenzen.

So glauben wir trotz der Reserven, die zu machen nun einmal unvermeidlich ist, uns dem Wesen des uns hier beschäftigenden Typus von Indrathaten in folgenden Betrachtungen annähern zu können.

In erheblicher Haufigkeit ziehen sich durch den Rgveda Erwähnungen der Dasa (Dasyu) als des Gegensatzes der Arier, Der indische Kampfer, selbst Arier, hat es mit arischen und mit dasischen Feinden zu thun!); er betet: "Mögen wir Dasa und Arier mit deiner Hilfe bezwingen" (X, 83, 1); wer gegen uns, Indra du Vielgepriesener, auf Kampf sinnt, der Gottlose, Dasa oder Arier: die Feinde mögen uns leicht überwindlich sein; durch dich mögen wir sie besiegen in der Schlacht" (X, 38, 3). Meist aber ist von den Ariera als den Fraunden, den Siegern, die Rede, zu welchen die unterliegenden dasischen Feinde im Gegensatz stehen. "Du (Indra) hast die Dasyns bezwungen; du allein hast die Lande dem Arier errungen" (VI, 18, 3). "Erkenne heraus die Arier und was die Dasyns sind. Dem der die Opferstren breitet unterwirf züchtigend die welche keine Ordnungen bewahren" (I. 51, 8). Und an einer andern Stelle, welche zu den letzten Worten den besten Commentar liefert: "Indra mit seinen hundert Hilfen lat in den Schlachten dem Opfernden

J Siehe die Stellensammlung bei Bergnigne II, 200 und vergleiche auton S. 156 Ann. 1.

154 Indra-

geholfen, dem Arier, in allen Wettkämpfen . . . Dem Manu!) hat er zuchtigend unterworfen die keine Ordnungen bewahren, die schwarze Haut" (I, 130, 8). So lernen wir die Dasas kennen als "die schwarze Hant", die Dasafrauen an einer andern Stelle als "schwarzen Mutterschooss habend" (II, 20, 7); eine weitere Eigenschaft der Dasas ist, dass sie "nasenlos" (V, 29, 10) d. h. doch wohl stumpfnäsig sind. Ferner heissen sie in häufigen Aeusserungen der Dichter "gottlos", "nicht den Göttern dienend", "nicht opfernd", "nicht betend", "nicht spendend"; wie in den eben angeführten Versen gesagt ist, dass sie "keine Ordnungen bewahren", werden sie auch "andern Ordnungen folgend" genannt (X, 22, 8). "Du hast", sagt ein Dichter zu Indra, "den reichen Dasyn mit der Keule geschlagen; allein mit deinen Helfern kamst du, Indra. Auseinander raunten sie von den weiten Flachen her; die nicht opfern, die Alten gingen in den Tod. Ihre Häupter drehten sie da weg, Indra, die Nichtopferer mit den Opferern kampfend, als du vom Himmel her, der falben Rosse machtiger Herr, die Ordnungslosen fortbliesest aus beiden Welten" (I, 33, 4, 5).

Man sieht, dass diese Dasas Feinde andrer Art sind als die Schlauge Vrtra oder das dreiköpfige Ungethum Visvarupa: es sind menschliche Feinde, von denen eben das gesagt wird, was der Hohn des arischen Frommen von den Wilden, die ihm gegenüber standen, vor Allem sagen musste: ihre Haut ist schwarz und sie opfern den Göttern nicht. Es sind jene Feinde, von denen altindische Königsnamen orzählen, Trasada syu "vor dem die Dasyus zittern", Dasyave vrka "der Wolf für den Dasyu".

Damit ist nun, meine ich, für die Erzählungen von

<sup>7)</sup> Dem idenlem Repräsentanten der wahren Menschen, d. h. der Arier. So heisesen die Dieus amatausia "immenschlich": worin matärlich nicht liegt, dass sie nicht in mesern Sinn Menschen worm.

den Siegen Indras über einzelne Dasas die Richtung der Deutung gegeben. Mögen mythische Elemente sich beigemischt haben, die Grundlage, der überwiegende Character bleibt doch ein irdisch-menschlieher. Dies bestätigt sich zunachst in folgendem Zuge; während Indra den Vrtra tödtet zum Segen der Menschen ganz im Allgemeinen, die Kühe der Panis gewinnt zum Segen so zu sagen der priesterlichen Urmenschen, der Angiras, werden bei der Bezwingung der Dasas - so weit es nicht im Allgemeinen heisst, dass Indra sie für den Arier vollbrachte - einzelne Menschen namhaft gemacht, mit denen im Bunde oder denen sich gnädig erweisend Indra jene niedergeworfen hat; nicht, oder doch nicht in erster Linie, wie bei vielen andern Wunderthaten die Namen von Vorfahren der Priestergeschlechter, sondern offenbar Namen von Fürsten und Kriegern, zum Theil vielleicht die Namen idealer Repräsentanten von Fürstengeschlechtern, daneben auch gänzlich unverdächtige, allem Anschein nach historische Namen wie Dabhiti, Rjisvan des Vidathin Sohn, vor Allem Divodasa Atithigva1), der Vater - d. h. vermuthlich der Vorfahr - des berühmten Königs Sudas, Auch die Dasas werden in grosser Zahl mit Namen genannt, von denen einzelne sich zu mythischer Deutung hergeben kannon wie Sushna ("der Zischer" oder "der Dörrer"?), andre so harmles wie möglich aussehen und wohl die Namen wilder Führer sein mögen so wie die Arier sich dieselben mundgerecht machten: Pipru, Ilibisa, Sambara und andre. Der einzelne Arierfürst hat seinen bestimmten Dasafeind, zuweilen mehrere solche Feinde<sup>1</sup>). Auch unter einander

<sup>5</sup> Hillebrandt (Mythol. I. 96, 107) macht diesen Divodies solbst zu einem Dassfürsten. Dieser Ansatz, welcher den gesammten geschichtlinhen Untergrund der Rgredapoesie uns seiner natürfechen Lage rücken wurde, scheint mir grundlust ein König, der "Knocht des Himmels" heisst (vgl. Bergnigne H. 200), kann darum doch aur. Nation der Herren gehören.

<sup>7)</sup> So ist Sambara der berühmteste Feind des Divodiss Atithique,

156 Indra-

kampfen, wie wir schon berührten (S. 153), die Arier; die Spur dieser Feindschaften zeigt sieh gelegentlich in der unverdachtigsten Weise darin, dass derselbe Stamm- oder Konigsname von den einen Liederdichtern als befreundet und siegreich, von den andern als feindlich, als von Indra niedergeworfen genaunt wird: und in demselben Ton, in demselben Zusammenhang wie von diesen Rivalitaten der Arier unter einander ist von den Kämpfen gegen die Dasas die Rede'): es ist klar dass wir uns bei diesen auf demselben historischen Boden befinden wie bei Jenen. Was wir sonst noch von Details über die Thaten hören, welche Indra mit arischen Kriegern verbündet gegen die Dasahauptlinge vollbracht hat, fügt sich, wenn wir hier ein Bild irdisch-menschlieher Vorgänge sehen, anschaulich in dasselbe ein. Der arische Führer hat Indra vor dem Kampf angerufen: "Die Preislieder des Gauriviti haben dich\*) stark gemacht. Den Pipru unterwarfst du dem Sohn des Vidathin. Deine Freundschaft gewann sieh Rjisvan"), der dir Opferspeise kochte; seinen Soma trankst du." In den Kämpfen mit einem der Dasas, mit Sambara, spielt das Gebirge, in welchem dieser haust und aus dem er mit Indras Hilfe herausgetrieben wird, eine Rolle. Indra hat "den Sambara, der in den Bergen wohnt, im vierzigsten Herbste gefunden". "Den Dasa, den Sohn des Kulitara, hast du Indra vom grossen Berge herabgeschlagen, den Sambara". "Vom Berge hast du Sambara,

aber Indra hat much den Karanja and Parnaya , mit der aller-charfaten Radschiens des Atibliges getödtet". L.58, 8, vgl. X, 48, 8,

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> So wird I, 53, 10; VI, 18, 13; VIII, 53, 2 davon dass Indra den Kutsa, Athibigen, Ayu dem jungen Könige Türvnyünü gehändigt hat, ganz an wie von einer Dasynbezwingung gesprochen. Von derselben That ist II, 14, 7 aeben der Ueberwindung des Şushpa Pipra Şumbara atc. die Rode Vgl. auch IX, 61, 2.

<sup>\*)</sup> Indra ist augeredet.

<sup>2)</sup> Dies ist eben der Sehn des Vidathin.

den Dasa, herabgeschlagen und hast den Divodäsa gesegnet mit glänzenden Segnungen"). Besonders häufig aber werden die Burgen der Dasss erwähnt, welche Indra und seine menschlieben Genossen zerbrochen haben, Jene mit primitiver Kunst angelegten Befestigungen, die hier das Kampfobiect - ein realistischeres als die Flüsse im Vrtrakampfe oder die Kübe der Morgenröthe - zwischen den Ariern und Dasas bilden, Oft werden fabelhafte Zahlen solcher Burgen genannt: eine Ausschmückung frommer Lobrednerei, die doch den geschichtlichen Character dieser Vorgange ihrem eigentlichen Kern nach nicht zweifelhaft macht. "Du hast des Sambara, des Dasyn, hundert Burgen widerstandslos niedergestürzt, als du mit deiner Kraft, o Kraftiger, zu Schätzen halfst Divodasa dem Somapresser . . . Bharadvaja dem Sänger". "Indra und Vishnu, die befestigten Burgen des Sambara, die neun und neunzig habt ihr zerschlagen; hundert Mannen und tausend Varcins des Listenreichen (asurasya\*)) tödtet ihr zumal ohne Widerstand". "Du hast, o Mannesmuthiger, die Burgen des Pipru zerbrochen: dem Rjisvan hast din geholfen beim Tödten der Dasyus"3). - Bei zwei regelmässig zusammen genannten Dasas, Cumuri und Dhuni, findet sich stehend der Zug. dass Indra sie eingeschläfert hat; es wird sich um einen nachtlichen Ueberfall handeln, welcher Dabhiti, dem Bezwinger dieser beiden, gelungen ist, "Mit Schlaf Cumuri übergiessend und Dhuni hast du den Dasyu getödtet; dem Dabhiti bist du gnädig gewesen. Da gewann Gold selbst der Greis am Stabe. Das hat Indra im Somaransch gethan" (II, 15, 9). "Es schlafen Dhuni und Cumuri, die du (Indra) eingeschlafert hast. Es erglanzte Dabhiti, der dir Soma presste, der Brenn-

<sup>1)</sup> H, 12, 11; IV, 30, 14; VI, 26, 5,

<sup>7)</sup> Siehe über dies Wort auten S. 162 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> VI, 31, 4; VII, 59, 5; I, 51, 5. Zur driften dieser Stellen bemerkt v. Bradke (Dyana Asura 95) ganz in unserm Sinner "Pipru ist wold ein memorblicher Feind des Bijsvan." Achulich Ludwig III, 149.

158 Index

holz herbeitrug und Opfer kochte mit Liedern" (VI, 20, 13). Und weiter vervollständigt das Bild folgender Vers: "Er (Indra) umringte die Entführer des Dabhiti. Mit entflammtem Foner verbrannte er alle ihre Waffen, ihn aber führte er zusammen mit Rindern, Rossen und Wagen: das hat Indra im Somarausch gethan" (II, 15, 4).

Einen stark mythischen Anflag scheint einer der Dasas, die Indra überwunden hat, zu tragen, Sushna1). Doch auch hier halte ich für nicht unwahrscheinlich, dass zuletzt geschichtliche Ereignisse zu Grunde liegen, welche mit aberirdischem Beiwerk ansgeschmückt worden sind. Sushnas Gegner und Ueberwinder ist Kutsa. Ihm zu helfen hat sich Indra bei dem zauberkundigen Usana mit Tranken gestarkt und von diesem eine Waffe schmieden lassen. Zu Kutsas Gunsten hat er ein die Sonne betreffendes Wunder gethan. Wir stellen einige der Verse, die sich auf diesen Kampf beziehen, zusammen. "Du (Indra) hast dem Kutsa geholfen bei der Tödtung des Sushna; für Atithigva hast du Sambara überwunden. Den Arbuda, so gross er war, hast du niedergetreten mit deinem Fuss: von leher bist du zur Dasyntödtung geboren" (I, 51, 6). Indra steht mit Kutsa auf demselben, von den Rossen des Windes gezogenen Kriegswagen, dem Kutsa selbst ähnlich. Daher in einem Verse, welcher den Gott und seinen menschlieben Freund zusammen aus dem Kample heimkehrend vorzustellen scheint, zu Indra gesagt wird: "Komm nach Hanse den Geist erfullt von Dasyutod: Möge Kutsa in deiner Freundschaft weilen, der danach begehrt. Setzt euch beide nieder in eurer Wohnstatt, gleich von Ansehn: schwer mag ench da unterscheiden das rechtliche Weib" (IV, 16, 10). Von dem Kampfe selbst, welchen die beiden zusammen bestanden haben, spricht ein andrer Vers (12) desselben Liedes: "Für Kutsa warfst du

<sup>&#</sup>x27;) Ueber den Namm vgl. S. 155.

nieder den ....) Sashaa, als der Tag vorrückte (?), den Kuyava und die Tausende. Auf einmal schmettere die Dasyus nieder mit dem Kutsya<sup>3</sup>); reisse das Rad der Sonne aus im entscheidenden Augenblick\*. Weiter führen wir einen Vers an, der Indras Krafterweisung preist "als du für die Bedrängten, für Kutsa den Kämpfenden, der Sonne, o Indra, das Rad raubtest" (IV, 30, 4). "Das eine Rad der Sonne rissest du aus, das andre schufet du für Kutsa dass er ins Freie gelange. Die nasenlosen Dasyu zermalmtest du mit der Waffe; im Hause(?) warfst du nieder die feindlich Sprechenden" (V, 29, 10).

Ohne die Unsicherheit zu verkennen, welche der Dentung dieser Stellen!) nothwendig beiwohnt, glauben wir es doch, wie sehen angedentet, als unsre Ansicht aussprechen zu dürfen, dass der Kern, welchen sagenhafte Elemente umhüllen, in historischen Ereignissen liegt: nicht nothwendig so, dass irgend ein einzelner thatsächlicher Vorfall zu dieser Erzählung ausgestaltet sein müsste, sondern es kann auch der Gesammtcharacter mannichfacher Vorkommnisse das Material hergegeben haben, welches hier zu einem Idealbild gestaltet und mit göttlichen Wundern ausgeschmückt worden ist. Auch bei dieser Auffassung ist es schliesslich immer noch der Boden wirklicher, irdischer Geschichte, auf welchem die Grundlagen der Erzählung liegen. Kutsa, Sohn des Arjuna, ist der — sei es historische sei es ideale — Ahnherr einer Familie der Kutsas. Er wird als fürstlicher Krieger gedacht!);

<sup>&#</sup>x27;) avishen wird gewöhnlich "gefrässig" übersetzt; ich halte das -mit Geidner -- für messeher.

<sup>2]</sup> Vielleicht so viel wie "mit Kutes"; so könnte Rücksicht auf das Metram vorliegen. Oder "mit der kutsischen (Waffe)".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die volletändigen Materialien giebt Bergwigne II. 333 fg. Zur zunzen Geschichte vergleiche num namentlich Geldner Ved. Studien II. 163 fgg., dassen Auffassungen ich nur thertweise aberzengend finde.

<sup>\*)</sup> Due liegt in der gammen Ermihlung, besonders in der oben ange-

160 faile.

dass er - ganz so wie der oft mit ihm zusammen genannte Divodasa Atithigva, gleichfalls der Ahnherr eines vedischen Fürstengeschlechts - an einigen Stellen als ein von Indra überwundener Feind genannt wird 1), verstärkt den Eindruck geschichtlicher Wirklichkeit. Ein Liehtheros wurde immer als Freund, ein Damon der Finsterniss immer als Feind des Sangers vorgestellt werden: wer hier Freund dort Feind ist, wird - wie Divodasa Atithigva - ein Mensch oder mindestens der ideale Reprasentant einer den einen Sängern befreundsten, den andern feindlichen menschlichen Geschlechtsgenessenschaft sein. Kutsa kumpft mit Dasas, deren wirklicher Führer oder wieder deren idealer Repräsentant Sushna ist. Zuerst wird Kutsa von den Feinden bedrangt. Der Ausgang hangt davon ah ob der Tag lange genug währen wird. Da reisst, als das Dunkel hereinzubrechen droht!), Indra der Sonne das eine Rad von ihrem Wagen ab und hemmt dadurch ihren Lauf; das andre - wie vielleicht die Phantasie eines einzelnen Diehters die Geschichte weiter ausgesponnen hat - giebt er dem Kutsa, der damit zum Siege fährt; Sushna erliegt. Der Mythus von Indra, der für das Menschengeschlecht die Sonne erlangt, mag die Erzählung beeinflusst haben; identisch aber ist diese mit jenem nicht: hier ist das Wunder mit der Sonne nur Decoration in

fiderten Stalle, mich welcher er als Indras Wagengenesse von diesem achwer unterscheidbar ist. Dazu stimmt, dass Indra "den Kutsasohn ter der Desputödnung" sehützt X. 105, 11. Allerdings wird Kutsa I, 106, 6 Rahl genanntz doch gab es ja such königliche Eshis. Später ist der Name in der That auf eine Brahmanenfamilie übergegangen.

Z. D. M. G. 42, 211; Bergaigno H, 337 fg.; Parry Journal Amer. Or. Soc. XI, 181.

<sup>2)</sup> Vgl. I. 121, 10: "che die Sonne in Dunkel versinkt". Auch X. 138, 3 scheint von demselben Vorgung zu sprechen: "Mitten am Himnel spannts die Sonne ihren Wagen ab: ebenbürtige Kraft gegen den Dässfamil der Arier".

einem Bilde menschlieher, historischer oder halbhistorischer Kämpfe<sup>1</sup>).

Ein andrer Dasa ist Namuei: Indra bezwingt ihn zu Gunsten des Namu Sapya, indem er ihm mit einer Waffe von Schaum das Haupt abdreht. Es ist aussichtslos, das Wesen dieses Zuges feststellen zu wollen und ebenso aussichtslos zu fragen, wober die Geschichte von dem mit dem Namen des Namuei verknupften Trinkabenteuer stammt: dem von Katzenjammer gequalten Indra helfen die Asvin, indem sie "bei Namuei" oder aus seinem Körper heraus, ihn irgendwie extrahirend, einen Zaubermischtrank, bestehend, scheint es, aus dem göttlichen und profanen Rausehtrank, Soma und Sura, durch "sonderndes Trinken" entmischen und damit ein Heilmittel für Indra gewinnen").

In einer Erzählung wie dieser sehen wir den urspränglich menschlich-geschichtlichen Typus des Dasa im Nebel an ihn herangeflogener Mythen verschwinden. Und wenn die Schlange, welcher Indra die Wasser raubt, oder das sechsängige, dreiköpfige Ungethum, welches Trita bekämpft, oder Vyamsa, der Damon, der Indras beide Kinnbacken abge-

<sup>4)</sup> Dues Sachus einmel "gehörnt" belest (1, 33, 12) ung eine Beimischuteg von Dümonennythen her sein, kann aber nunöglich für den
dümonischen Character der gunien Persönlichkeit entscheidens nuch liegt
u mlie, in Kriegsschmack des wilden Häuptlings zu danken. Ein erhobfisheres Hiberiaragen dämonischer Characteristies könnte V, 32; 4 vorliegen, doch halte leh es nicht für messahrscheinlich, dass dert für Sathaan
zu schreiben ist pushmann dämensuber unbman wärde mit dem gensunfam
ältsucam V, 29, 4 (in naber Nanhbarschaft der freglichen Stelle) zusammenzohören, sachuse stände hier gunz obense wie eine unt der gemm ähnlichen
Stelle VIII: 96; 17. — Als "Thier" (wegn) wird allem Anschein mich
Stelle VIII: 96; 17. — Kutss endlich ist möglicher weise in mythische
Zusammenhäuge eingereiht in dem nukharen Verse X, 138, L.

<sup>&</sup>lt;sup>7)</sup> Siche über diese Geschichte Ricomfield Journal Amer. Oriental Soc. XV, 143 fgg. und meine Benarkungen Nachr. der Gött. Ges. der Wies. 1893, 342 fgg.

162 Indre-

schlagen hat, ein Dasa heisst<sup>1</sup>), so sind dies weitere bezeichnende Züge, in denen wir das Verschmelzen des Dasatypus mit demjenigen dämonischer Wesen beobachten können. Aber wir glanben, dass Thatsachen dieser Art, die wir keineswegs übersehen, doch unsre Ansicht nicht erschüttern; der Grundlage nach ist es die Erinnerung an geschichtliche Facta, die wenn auch idealisirt und übernatürlich ausgeschmückt in den Geschichten von den Dasynbezwingungen erhalten ist. —

Die Asuras. Einige Stellen legen den von Indra besiegten Dasas die Bezeichnung "Asura" oder "des Asura
Sohn" bei. Dies führt uns dazu, den Begriff von Asura hier
zu untersuchen, der wie bekannt der Forschung schwierige
Probleme bietet?). Das Wort Asura, welches in der jüngeren
vedischen Sprache allein götterfeindliche Wesen bezeichnet,
erscheint in den ülteren Texten daneben — und zwar überwiegend — als Beiwort von Göttern; so tritt auch bei den
Iraniern dasselbe Wort, in der Gestalt Ahura, als Name des
erhabensten aller Götter auf. Wie soll dieser Wechsel, der
von der Bedeutung "Gött" zu der Bedeutung "Teufel" hinübergeführt zu haben scheint, erklärt werden?

Man hat das eigenthümliche Schicksal des Wortes Asura auf nationale Gegensätze, auf einen Zusammenstoss der vedischen Inder mit Anhängern eines andern Glaubens zurückführen wollen. Indische Stämme, welche der eigentlich vedischen Cultur fremd geblieben waren, oder vielleicht Iranier, Anhänger der Zarathustralehre, traten mit ihrer Asuraverehrung dem Cultus des vedischen Volks feindlich gegenüber, und so wurden ihre Götter von diesem als Teufel behandelt. Mir sebeint, dass diese Hypothese, so sinureich sie ist, sieh doch auf eonerete Spuren in der Ueberlieferung

Rs. H. 11, 2; X, 99, 6; IV, 18, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> You never Libratur vergleiche man samentlich Darmesteter, Ormand et Abriman 269 fg.; v. Bradke, Dyhus Asaru, Ahara Manda and die Asarus; Geldner Ved. Studien 1, 142.

schlechterdings nicht stützen kann. Die Indicien, welche diese bietet, weisen vielmehr in andre Richtung. Pruft man die alte, in späterer Zeit, wie erwähnt, aus den vedischen Texten verschwandene Verwendung des Wortes Asura für Götter näher, so findet sich, dass es nicht für alle Götter mit gleicher Vorliebe verwandt wird; es ist nicht einfach mit deea synonym. Vielmehr walten hier Unterschiede zwischen den Göttern ob, welche auf eine bestimmte dem Wort Asura eigne Bedeutungsnuance schliessen lassen: und diese Nuance stellt sich, wie ich meine, als genau derartig heraus, dass sie das Zusammentreffen der Götter mit den feindlichen Wesen in der gemeinsamen Benennung erklärt. Unter den Gottern wird nämlich die Bezeichnung Asura mit besonderer Vorliebe eben denjenigen beigelegt, von deren maya, d. h. geheimer Macht, mit Vorliebe die Rede ist: gerade die moya aber ist eine characteristische Eigenschaft auch der besen Feinde, mögen sie menschlicher oder damonischer Natur sein. So tritt, was die Götter anlangt, bei Varuna oder dem Paar Varuna-Mitra die Benennung Asura mit einer Haufigkeit hervor, welche gegen Indra oder Agni in scharfem Contrast steht<sup>1</sup>). Eben Varuna oder Mitra-Varuna aber sind unter den Göttern die, bei deren maya die Vorstellung der vedischen Dichter besonders häufig verweilt\*). Hier trägt die maya, an sich indifferent in Bezug auf den Gegensatz edlen Könnens und niedriger Künste<sup>7</sup>), den Character grossarfiger, in den Wundern des Weltalls herrlich sich manifestirender Macht. Aber nicht minder haufig wird dasselbe Wort von den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man sehe das Stellenverreichniss bei v. Brutke S. 120 fg.; natürlich ist der geringe Umfring der an Varuus oder Mitra-Varaus gerichteten Lieder gegenüber den Indra- oder Agnillymnen gebührend in Assehing zu bringen.

<sup>\*</sup> Vgl. Bergsigne III, St.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich retweise auf den Abschnitt über gute und böse Götter, in dem auf das Wesen der maget zurückzukaumen ist.

tückischen Listen feindlicher Wesen gebraucht'): und diese zweite Seite seiner Anwendung trifft wieder genau mit der zweiten Seite des Worts Asura zusammen. Die Beziehung, welche so durch die Identitat der Gebrauchssphäre der Worte asara und maya wahrscheinlich gemacht wird, bestatigt sieh auf das schlagendste in der engen Verbindung beider Begriffe an einer Reihe von Stellen: und zwar gleichermaassen solchen, welche die göttlichen, wie solchen, welche die feindlichen Asuras betreffen. So heisst es: "Diese maya des berahmten asurischen Varuna will ich verkunden, dass er im Luftreich stehend wie mit einem Maasse die Erde ausgemessen hat mit der Sonne" (V, 85, 5). Mitra und Varuna lassen es regnen "mit des Asura maya"; sie bewahren die Rechte der Weltordnung "mit des Asura maya" (V. 63, 3, 7; vgl. X, 177, 1). Andrerseits aber wird von bösen Feinden gesagt: "Die Festen des Pipra, des an maya reichen Asura hat Indra zerschlagen" (X, 138, 3). "Threr maya sind die Asuras" - d. h. hier die bosen Dämonen - "beraubt worden" (X, 124, 5)2).

Wir schen aus diesen Betrachtungen, dass das Wort Asura, wo es von Göttern gebraucht wird, doch nicht einfach den Sinn von "Gott" oder "Herr" hat; es muss vielmehr für das Bewusstsein der vedischen Dichter") etwa so viel wie "Besitzer geheimer Macht" bedeutet haben"), und da geheime Macht— nach der Seite niedriger, tückischer List gewandt—auch den bösen Wesen zukommt, konnte das Wort von vornherein gleichfalls in Bezug auf diese gebraucht werden und

V) Borgsigne III, 80.

Vgi, Atharyavada III, 9, 4; IV, 23, 5; VI, 72, 1; VIII, 10, 22; XIX,
 36, 1; Sat. Br. X, 5, 2, 20. Noch im Rhmäyana erscheint dia Asura Mayasus.

Gleichviet was die Etyumlogie und die historische Grundbedeutung des Wortes sein mag.

<sup>7)</sup> Diese Deutung wird bei einer Reibs von Stellen durch deren Inhalt in bemerkenswerther Weise unbereihtet. So in Besug auf Indra VI, 30, 31 X, 96, 11; 99, 2 (dort daneben mögaff); für Saxitar I, 35, 7, 10, ide.

ist in der That so gebraucht worden!). Der feindlich gefarbte Inhalt also, zu welchem man das Wort durch historische Vorgänge wie etwa die Berührung mit Zoroastriern gelangen lassen wollte, ist in der That in dessen ältester uns erreichbarer Bedeutung der Potenz nach bereits enthalten und mit der sonstigen Verwendung des Worts organisch verwachsen. Der Wandel aber, der sieh wirklich vollzogen hat, besteht darin, dass allmählich das Wort für Götter ausser Gebrauch gekommen und somit allein den besen Wesen verblieben ist, wobei die Volksetymologie mit einer Deutung der Asuras etwa als Sonnenfeinde leicht ihren Einfluss geltend gemacht haben kann?).

Es läset zich nicht mit Sicherheit behaupten, dass von Anfang an da wo Asuras als überwundene Feinde des Indra oder andrer Götter erscheinen, die Verstellung von einer eignen Classe damonischer Wesenheiten mit diesem Namen verbunden worden ist<sup>3</sup>). Wenn Agni oder Indra Asurentödter heisst, so braucht darin eben nur zu liegen, dass er mit übernatürlichen

<sup>()</sup> So heissen fidra und Agni "Astrontödter" an Stellen, deren holiestalter zu beanstanden nicht der minieste Grand vorliegt (VI, 22, 4; VII, 13, 1). Man beachte, dass es in demosiben Liede, welchen die erste desser Stellen anthommen ist, von fadra auch heiset, dass er "den durch mäge Grossgewordenen" zerbrochen, dass er alle säge mistert hat (Vers 6, 9).

<sup>5)</sup> Vgl. Darmesteter 260 und r. Bradke 199 A. 2., der treffend auf Maitr, Sauh. I p. 192, I und p. 121, r. himmist. Vgl. auch Rv. V. 40, 5. 9. Die Auffassung, dass auer des a privations enthält, seigt sich bekanntlich nuch in der Eründung des spateren Wortes area "Gott". — Im Gamen ser bemerkt, dass Goldher a. a. O. und namentlich Darmesteter a. a. O. der hier entwickelten Ansieht über die Ameris in wieler Hinsicht sehr unhe stehen; unser Differenzen ihnen gegenüber werden dem Leser der betraffenden Auseimundersatzungen leinht ersichtlich sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Duss, wie wir sahen, die Bezeichung Asura auch auf Götter autrifft, sprieht nicht gernde für die Annahme einer seleben bestimmt unschriebenen Wesenchause.

Kräften begabte, mit hosen Listen kampfende Feinde getödtet hat; und diese Feinde können an sieh ebensowohl Dasyus sein - so werden Pipru und Varein als Asuras bezeichnet wie Damonen: so der die Sonne verfinsternde Svarbhanu. In jungeren Liedern des Rgveda aber ist die Vorstellung von den Kämpfen und Siegen einzelner Götter über einzelne Asuras zu der, so viel ich sehe, der alteren Zeit noch fremden Gegenüberstellung zweier grosser feindlicher Heerlager, des göttlichen und des asurischen!), weiter entwickelt worden. Agni, von den Göttern zum Opferpriester eingesetzt, sucht nach dem Zauberwort "durch welches wir Götter die Asuras uberwinden mogen" (X, 53, 4); eine andre Stelle erzählt, wie "die Götter, als sie die Asuras getodtet hatten, einherzogen - die Götter, ihre Göttlichkeit bewahrend" (X, 157, 4); ein philosophirendes Lied, welches sich mit den Anfängen des Daseins beschaftigt, spricht von dem "was jenseits ist von Göttern und von Asuras" (X, 82, 5). Am eingehendsten ist von der Rivalität der Götter und Asuras in einem erzählenden Liede (X, 124) die Rede. Agni, der lange in dunkler Verborgenheit geweilt hat, geht "von dem Nichtgott" in's Lager der Götter über, "von der nicht opferwürdigen Seite zum Antheil am Opfer". Er sagt sieh von dem "Vater Asura" los, und so gehen die Asuras ihrer Zaubermacht (maya) verlustig; Indra tödtet den Vrtra, und die Weltherrschaft der Gotter ist entschieden"), -

Mit dem letzteren florst dann dasjenige der Dasyus offenbar genz zusammen, vgl. Bv. III, 29, 9; X, 54, 1; Av. IX, 2, 17, 18; X, 8, 11; Taitt. Samh. IV, 3, 11, 3 etc.

<sup>7)</sup> Es liegt ansserhalb merrer Aufgabe, die in den Brahmanatexten und der fibrigen späheren Literatur zu so ansentlichen Malen wiederhalten und varürten Geschichten von den Kämpfen der Götter und Asums zu betrachten. Hier sei nur auf den in diesen Erzählungen häufigen Zughingewiesen, dass die Götter zuerst im Nachtbeil sind; darauf erfinden sie diese oder jene List, diesen oder jenen Opferkunstgriff, und nun gewinnen.

Historische Vorgänge. Wie in den Siegen über die Dasyns blicken geschichtliche Hergange noch an andern Stellen der Indrahymnen durch: so wenn Indra als der Herbeiführer des Turvaşa und Yadu gepriesen wird. Dies sind die eponymen Ahnherrn zweier eng unter einander verbundener arischer Stamme, welche noben freundlich gehaltenen Acusserungen gelegentlich anch - das sicherste Konnzeichen geschichtlicher Realität - in feindlichem Ton von den Dichtern genaunt worden!). Indra hat Turvasa und Yadu aus der Ferne hergeführt und die Flüsse ihnen überschreitbar gemacht. Den Turvasa und Yadu, ob sie gleich nicht sehwimmen konnten, hat Indra, der Herr der Kraft, der Kundige, himübergebracht" (IV, 30, 17): der Herr aller Kampfe ist eben auch der Patron der Wanderungen, welche sich damals durch das stromreiche Land bewegten. - Ganz in historische Zeit hinein reichen die Kampfe des Königs Sudas; ihm hat Indra auf des Gebet seiner Priester, der Trisa, unter welchen der hochberühnite Vasishtha mit den Semigen damals voran gestanden zu haben scheint\*), den Sieg gegeben und die Feinde in Wasserfluthen umkommen lassen. "Der Gang, den sie gingen, zu der Parushni, ward zum Untergang. Da hat anch der Schnelle seine Ruhe gefunden. Dem Sudas hat Indra die schnellen Feinde unterworfen, dem Mann die entmannt Redenden . . . Mit einem Mal hat Indra alle ihre Festen, ihre sieben Burgen mit Macht

sie den Sieg. Jeh glanbe, dass mm die Erklarung dieses Zuges zu sehr in der Tiefe gesocht but, wonn man dabei "die Erinnerung an den alten Asura, welcher einst die schöne Welt regierte" im Spiele sein lässt (s. Bradks 106 A. 2). Do jene Geschichten in den Sieg der Gätter amblanfen und diesen in der Regul von einem bestimmten Kunstgriff berleiten sollen, sa gehört zu seirkungsvoller Ernählung, dass es den Göttern zuerd schlecht gieg.

<sup>1)</sup> Z. D. M. G. 42, 220.

Fiberelasellist S, 203 fgg.

zerbrochen" (VII, 18, 9, 13). Man sieht, wie die Wendung, welche für die Bezwingung der Dasyus so characteristisch ist - die von Indra zerbrochenen Burgen - hier ganz ebenso im Zusammenhang unzweifelhaft historischer Kampfe erscheint. "So hat mit ihnen (den Vasishthiden)", heisst es noch weiter in Bezug auf diese und verwandte Kampfe, "Indra den Strom überschritten, so hat er mit ihnen den Bheda geschlagen; so hat in der Zehnkönigsschlacht Indra dem Sudas geholfen durch euer Gebet, ihr Vasishthas" (VII, 33, 3). Zu ihm, dem Siegverleiher in den Kampfen, der auf seinem Streitwagen, von den beiden Falben gezogen, den Vajra in der Hand die Geschieke der Schlachten lenkt, wenden denn auch immer von Neuem die Krieger ihr Gebet. Er ist es, "der von den Helden anzurufen ist und von den Furchtsamen, der von den Fliehenden gerufen wird und von den Siegern" (I, 101, 6). "Ihn rufen auf beiden Seiten die Manner beim Zusammenstoss; im Kampf auf Tod und Leben machten sie ihn zu ihrem Schutzer2 (IV, 24, 3). "Hit Wenigen", sagt man zu ihm, "tödtest du den zahlreicheren Feind, der übermüthig ist in seiner Kraft - mit den Freunden, die bei dir sind" (IV, 32, 3). Wir schliessen diese Zusammenstellung mit dem ersten Verse eines der hauptsächlichsten Schlachtlieder (X, 103), welches nach einem der jüngeren Ritualtexte<sup>2</sup>) der königliche Hauspriester zu sprechen hat, indem er den in die Schlacht ziehenden König anblickt: "Der Schnelle, die Hörner wetzend wie ein furchtbarer Stier, der Dreinschläger, der Erschütterer der Lande, der Brüller mit stets geöffnetem Auge, der einzige Held: hundert Heere zumal hat Indra besiegt". -

Sonstige Indramythen. An den Namen Indras als des mächtigsten und thatenreichsten aller Götter knüpfen sich selbstverständlich ausser den bisher besprochenen Mythen

<sup>7)</sup> Ayralayams G. III, 12, 13.

nnd Erzählungen zahlreiche andre minder hervortretende. Sie stehen unzweifelhaft nur zum kleinsten Theil mit Indras nrsprünglicher Naturbedeutung im Zusammenhang; Geschichten der verschiedensten Art, in welchen ein siegreicher, siegverleihender Thäter mächtiger Thaten vorkam oder durch den Zusammenhang verlangt wurde, sind von der Anziehungskraft des Indramythenkreises attrahirt worden.

Indra ist der Besieger der Göttin Ushas (Morgenröthe). Des Himmels Tochter Ushas hast du Indra, der Grosse, sie die gross that, zermalmt. Von ihrem Wagen, dem zermalmten, floh Ushas voll Furcht hinweg, als der Stier (Indra) ihn zusammenschlag. Ganz und gar zermalmt lag ihr Wagen in der Vipas; sie selbst entwich in die Fernen!)". Ist hier an ein Morgengewitter zu denken, bei welchem der blitzende Gott die Morgenröthe vom Himmel verscheucht? Oder bezog sich der Mythus ursprünglich auf das Weichen der Morgenröthe vor dem übermächtigen Sonnengott, und ist dieser Gott dann durch Indra als den berühmtesten aller göttlichen Sieger verdrängt werden?

Mit dem Sonnengott selbst kommt Indra in Conflict in dem Mythus von Etaşa. Ich versuche denselben nach den zerstreuten Andenmagen des Egyeda etwa in folgender Weise herzustellen. Mit dem Sonnengott, welchen in seinem Wagen die goldgelben Rosse (Haritas) ziehen, ist das rasche Ross Etasa, das selbst gleichfalls einen Wagen zieht, eine Wettfahrt eingegangen. Der Gott hat den Vorsprung: da hemmt ihn Indra. Der Sonnenwagen verliert ein Rad; Indra wird das irgendwie mit List oder Gewalt bewirkt haben. Etasa, hinter der Sonne einher rennend, nimmt das Rad auf, bringt es der Sonne und setzt es ihrem Wagen an; nun aber hat er den Vorsprung. Das Ende der Geschichte scheint

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rv. IV, 20, 9—11. Wird der Flass Viplie (bestie Biyas) hier gesannt, weil er einer der östlichsten des altvedischen Gebiets 1st?

170 Indra.

gewesen zu sein, dass der Sonnengott, von der Trefflichkeit Etaşas überführt, diesem einen Ehrenplatz vor seinem eignen Wagen verleiht<sup>1</sup>). — Irgend welchen Versuch der Erklarung werden wir diesem Mythus gegenüber kanm wagen dürfen.

Dass Trinkabenteuer und Liebesabenteuer aller Art für Indra erfunden oder auf ihn übertragen wurden, ist selbstverständlich. Ehrliches Staunen über den gewaltigen Zecher — der übrigens ein ebenso gewaltiger Esser ist\*) — bleibt nicht ohne einen Beisatz von Humor. Freund Agni brät für Freund Indra dreihundert Büffel, und dazu "trank Indra den gepressten Soma des Manu, drei Teiche voll auf einmal, den Vrtra zu tödten" (V, 29, 7). Doch nicht jeder Rausch ist dem mächtigen Trinker wohl bekommen: das zeigt die Geschichte von Namuei (oben S. 161). Auf ein andres Trinkabenteuer deutet möglicherweise\*) der Halbvers: "Die gewaltigen Somasäfte haben dich (Indra) aufgeregt. Von Pushan begleitet erfreutest du dich des Trunks, Sehwinger des Donnerkeils, zusammen mit deiner Gattin" (I, 82, 6). Vor allem aber zeigt jener Monolog des trunkenen Indra

Anders stellt Pischel Vod. Stadien I, 42 die Errahlung herr noch anders, wesentlich überiegter, Geldner ebendes. II, 161 fgg. Die Materialien giebt Bergnigne II, 330 fgg. Mir sind von den Anfstellungen Geldners namentlich folgende Punkte zweifelhaß oder unwahrscheinlicht Indra zie Lenker des Einsawagens; er scheint mir die Wettfahrt nicht selbei mitzumaaben, sondern nur zu beenufussen; als Gegner des Shrya ebszucterisiene die Texte nicht ihm sondern Etasa. Weiter die hinter der Sonne berjegenden Damonen: dass das zweite Hemistich von I, 121, 13 zu unsert Geschichte gehört, kann bezweifelt werden. Endlich scheint mir blane cakrum sowie sem rivätä V, 31, 11 anders als bei G. aufgefasst werden un nüssen.

<sup>2)</sup> Das sine wie das andro scheint von indogermanischer Zeit ber dem Gewittergott eigen zu sein.

<sup>\*)</sup> Wie Pischel-tieldner Ved Studien I, XXVII meinen, die vermutblich an diese Stelle denken. Doch könnte es sich auch um eine Situation des Ritnuls handeln, die mit keiner Erzählung zusammenzahlungen besucht.

das ganze Behagen, mit dem die Dichter des Gottes Somastimmung mitgenossen"). "So will ich's machen - nein so", sagt der Gott, der von einem Opfer nach Hause geht, "ich will ihm eine Kuh schenken - oder ein Pferd. Habe ich denn vom Soma getrunken? Wie starmende Winde so haben die Tranke mich aufgerüttelt. Habe ich denn vom Soma getrunken? Die Bitte ist zu mir gekommen wie die Kuh brüllend zum lieben Kalbe. Habe ich denn vom Somagetrunken? Wie der Zimmermann den Wagensitz dreh' ich im Herzen die Bitte herum. Habe ich denn vom Soma getrunken? Alle fünf Länder sind mir nicht wie ein Staubehen das in's Auge fliegt. Habe ich denn vom Somn getrunken? Halt! Ich will die Erde hier - nein ich will nie dort hinsetzen. Habe ich denn vom Soma getrunken? Jetzt gehe ich zufrieden nach Hause und bringe den Göttern Opferspeise mit. Habe ich denn vom Soma getrunken?"

Galante Fahrten des Indra treten im Veda weit hinter den Abenteuern des Trinkers zurück, ihre Spur aber haben doch auch sie zurückgelassen: so wenn Indra in einer alten Litamei als "Buhle der Ahalya, Brahmane vom Kausika-Geschlecht, der sich Gautama nennt" angerufen wird; das Rämäyana hat die Geschichte aufbewahrt, wie Indra der Ahalya in der Gestalt ihres Gatten Gautama nahte"). Es ist wohl nicht zweifelhaft, dass auch die alte Zeit Geschichten dieser Art, wie sie in den späteren Texten in Masse begegnen,

<sup>4)</sup> Dus Lied (X, 119), von dem ich einige Verse hier mittheile, gehört mach der Tradition dem Indra in Wachtelgestalt. Ob das Wort pakska (Flügel, aber augieich Hälfte irgend eines Wesens) in Vers 7. 11 diese Angabe bestätigt eider für sie als eine erfundene den Ursprung anzeigt, wird nicht auszumaschen sein. Möglich übrigens, dass das ganze Lied sich überhaupt nicht auf Indra bezieht, ameleen auf Agui, den Beförderer der Opferspaine zu den Göttern (V. 13). Du dieser von Natur nicht Somatrinker ist, könnte es sich um eine Beschreibung der Wirkungen bandeln, die der augewohnte Trank urgendwans einand bei ihm bervorgebrucht hat.
3 Vgl. nammatlich Weiber Sitzungsh, der Berl, Ahad, 1887, S. 903.

172 Didre.

zu enltiviren nicht unterlassen hat; nur war es eben der durstige Gott und nicht der verliebte, an den die Poesie des Somaepfers sich wandte. Als Naturmythen werden jene Erzählungen schwerlich zu deuten sein<sup>1</sup>). Bedürfen sie überhaupt einer Erklarung? Wie sollten Erlebnisse, welche für die menschliche jeunesse dorse selbstverständlich waren, dem Gott gefehlt haben?

Indra und Vrshakapi. Hier sei zum Schluss noch eine Dichtung (Rgveda X, 86) erwähnt, in der eine Episode ans Indras häuslichem Leben mit derbem Humor geschildert wird. Es scheint sieh um keine allgemeiner verbreitete Sage, sondern um die übermuthige Erfindung eines einzelnen Dichters aus der jüngeren Rgvedazeit zu handeln<sup>3</sup>). Leider ist der Zusammenhang nur ganz ungefähr klar, da wir allein die in die Prosaerzählung eingelegten Verse, — meist sind es Reden und Gegenreden — besitzen<sup>3</sup>). Zwischen Herrn Indra und Frau Indra<sup>4</sup>) erhebt sich ein Zwist über Indras Lieblingsthier, seinen Affen Vrshakapi ("Bullenaffe"). Das unmütze Thier hat unter den Sachen der Frau Schaden angerichtet. Sie schilt: "Dein lieber Vrshakapi, den du in Schutz nimmst, Indra, den soll der Hund, der Eberjäger, beim Ohr packen<sup>3</sup>). Meine lieben schönen Sachen hat mir

<sup>1)</sup> Anders z. B. Weber, nach welchem die Vereinigung der Abalen mit Indra bedeutst, dass die Morgemöthe am lichten Himmel aufsteigt. Der Gette Gautama ist für ihn die sieh erhobende Wolke.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach v. Brudke Z. D. M. G. 46, 465 ware des Ganze eine Satire, bei der man Indra und Indraga ununte, einen bestimmten Fürsten und dessen Gemuhlin meinner mehr numöglich, aber haum besomders eine hauchtend.

<sup>7)</sup> Die Herstellung der Erzählung ist von Geldmer Ved. Stud II. 22 fgg. geschicht, freilich für mich nicht durchweg überzeugend, verzucht worden.

<sup>5</sup> Dadring.

ty Hier and on Ends jedes Verses folgt ein Refraint "Indra über Aller!"

der Affe entzwei gemacht. Dem geb' ich was auf den Kopf. Der Bösewicht soll mir nicht gelinde davon kommen". Aber um das vorsichtige und vermuthlich Schlimmes ahnande Thier zu faseen ist List nöthig. Die Göttin stellt sich als locke sie the zur Liebe; in sehr concreter, aber nicht wiedergebbarer Ausdrucksweise preist sie ihm ihre Reize an'). Er geht in die Falle: "Hei hei, du gefälliges Weiblein! Was jetzt wohl passiren wird - der Hintre, Bein und Kopf, die jucken mir schon danach!" Aber sein Vertrauen soll ihm schlimm bekommen. Kaum hat er sich sieher machen lassen, so fällt is über ihm her. Und in demselben Moment - die schlaue Götterfrau wird das so eingerichtet haben - erscheint der Gatte in eigner göttlicher Person. "Aber die Schönarmige, Schönfingrige, mit dickem Zopf, mit dickem Hintern - was schlägst du Heldengattin so auf unsern Vyshäkapi los?" "Der Nichtsnutz stellt mir nach als ware ich schutzlos. Aber ich habe einen Beschützer. Mein Gatte ist Indra, meine Freunde sind die Maruts!" Der Affe versucht mit Schmeicheleien davon zu kommen: "Indras Weib, habe ich gehört, ist hochgesegnet unter den Frauen. Ihr Gatte bleibt jung und stirbt nicht in Ewigkeit". Aber die schönen Worte halfen ihm nichts; er muss froh sein, dass er arg zerschlagen endlich entkommt und geht in die Fromde. Nun hat Indra seinen lieben Affen verloren und empfindet das immer schmerzlieher. "Fran, seit Freund Vrshakapi fort ist, macht mir nichts mehr Freude. Wie schön war es, wenn seine wasserige Opferspeise bei den Göttern ankam!" - Wie die Geschichte weiter geht, ist noch unsicherer als der Anfang. Ich vermuthe etwa Folgendes. Indra begiebt sieh zu Frau Vrshakapi and hofft bei ihr auf das gewehnte fette Mahl: "Mir pflegt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Es kann dabei souls irgandsde vergekommen sein, dass sie sich schlafend stellte. Dens später (V, 21) wird Vrshäkapi, es schmint von ihr, "Schlafverderber" gesmont-

174 Index

man funfzeho, zwanzig Stiere auf einmal zu braten. Ich esse das Fett. Den ganzen Bauch füllt man mir". Doch so gut wird es ihm diesmal nicht. Die arme Fran, deren Gatten man weggejagt hat, kann dem hohen Gast nichts Besseres vorsetzen als ein bescheidenes Mus: aber, sagt sie, das ist ebensogut wie ein brallender Stier mit scharfen Hörnern. Die Affenfrau mag Indra auch noch anders unterhalten haben als mit diesem frugalen Mahl; im Text folgen derbe Zoten. Da aber kommt - wir wissen das Genauere nicht -Vrshakapi ans der Verbannung zurtiek. Er hat unterdessen Manches erlebt und besonders manchen Fund gethan, vielleicht von Dingen die ihrem Besitzer irgendwelche besondre Macht und damit Anspruch auf wohlwollende Behandlung verleihen: "Der Vrshäkapi, Indra, hat den getödteten Wildesel gefunden, Messer, Schlachtbank, neuen Topf, und den Karren gehäuft voll Brennholz". Indra freut sich, seinen Freund wiederzuhaben, und wie er ihn mit zu seiner Gattin nimmt, ist auch die nicht langer unversöhnlich: "Komm wieder, Vrshakapi; wir beide wollen Frieden schliessen, wenn dn Schlafverderber') auf deinem Wege wieder nach Hause kommst!" So endet Alles in Frieden und Freundschaft.

Indras Character. Der Schwank von dem nichtsnutzigen Affen und den schlimmen Geschichten, welche Herrn
und Frau Indra mit ihm passirt sind, möge unsern Ueberblick
uber die hauptsächlichsten Indrasagen beschliessen. Wir verauchen nur noch mit wenigen Worten das Bild des vedischen
Indra zusammenzufassen. Er ist der Grösste der Grossen
der Stärkste der Starken, stiergleich; er ist heftig und gutmuthig, wenn bei Laune unerschöpflich freigebig, Trinker
und Dreinschläger, lärmend, Staub aufwirbelnd, Alles kurz
und klein schlägend. Er ist Freund seiner Freunde und
Feind seiner Feinde; der Freund vor Allem der Grossen

<sup>5</sup> Siehe S. 173 Amm. L.

und Machtigen, sofern sie freigebige Opferer sind. Indra ist nicht der Herr und auch nicht der Diener eines ungeheuren Weltplanes oder des ewigen Rechts'); ebenso wenig ist er ein Erzieher der Menschheit zu Ordnung, Sitte und Kunst. Aber doch ist es sein starker Arm, der den Menschen hochste Güter gebracht hat: das befruchtende Wasser, das Licht, die Nahrungsfulle der Heerden. Man ruft ihn um Macht und Sieg an; er steht im Mittelpunkt des Cultus, wie er an den heiligen Feuern fürstlicher Opferherren getrieben wurde. Auch im kleinen Cultus des täglichen Lebens, bei den Handlungen für das Gedeihen von Haus und Nachkommenschaft, von Heerden und Feldern begegnet Indra oft genng wie konnte das anders sein? - aber ihre eigentliche Heimath hat die Indraverehrung hier doch nicht; ihr Element ist Krieg und Siegesglanz und der Somarausch prunkvoller Opfer mit Schaaren betender, singender, handtirender Priester, mit reichem Opferlohn von Rossen und Wagen, von Heerden und Gold. -

Soma der Göttertrank<sup>3</sup>). Der Trank, welcher Indra zu seinen Thaten begeistert, ist der gepresste Saft der Somapflanze.

Die Vorstellung eines berauschenden Göttertranks scheint in die indogermanische Zeit zurückzugehen. Der Trank, der am Menschen geheimnissvolle, ecstatisch erregende Kraft beweist, muss von göttlicher Wesenheit, er muss das besondre Eigenthum der Götter sein: so heisst der Soma der Indianer, durch den sie sieh in den Zustand übernatürlicher Begeisterung versetzen, der Tabak, bei ihnen das "heilige Kraut"); auch

<sup>\*)</sup> Wir werden auf seinen Contrast gegenüber Varung in dieser Hinsicht welter unten mrückkommen: vgl. den Abschuftt über die Götter und die sittliche Welt.

<sup>3)</sup> Man vergleiche die Besprechung des Soms im Abschnitt über den Cultus.

<sup>3)</sup> Tylor, Asthago der Cultur II, 419.

176 Indra-

die Götter ranchen, um derselben Begeisterung theilhaft zu werden. Die Heimath des Gottertranks scheint schon für den Glarben der indogermanischen Zeit der Himmel gewesen zu sein; schon damals war man ja, wie die Bezeichnung der Götter als der "Himmlischen" (deiro-) zeigt, gewähnt den Himmel als den eigentlichen Sitz aller göttlichen Wesenheit zu erkennen. Aus seinem himmlischen Aufbewahrungsort holt den Trunk oder raubt ihn dem eifersüchtig hütenden Damon ein Vogel, der Vogel des Gottes oder der Gott selbst in Vogelgestalt: der Adler des Indra, der nektarbringende Adler des Zens, der als Adler den Meth davontragende Odin. Vielleicht - wir können hier natürlich nur Vermuthungen anssprechen - ist auch schon vor der Völkertrennung der Trank der Götter in ganz besonderem Maasse der Trank vornehmlich eines Gottes gewesen, des grossen göttlichen Trinkers und Trunkenen, des wild gewaltigen Gewittergottes. Endlich darf mit Wahrscheinlichkeit angenommen werden, dass die Vorstellung der göttlichen Unsterblichkeit sehon für die Indogermanen mit dem Göttertrank (Amrta, Ambrosia) verknupft gewesen ist. Wie das menschliche Leben durch Speise und Trank, insonderheit durch den wenigstens eine Zeitlang den Tod bezwingenden Medicintrank erhalten wird, muss anch das göttliche Dasein auf dem Genuss eines Trankes beruhen, dessen Wesen Unsterblichkeit ist!)

Die Anschauung, dass die Götter den himmlisehen Trank trinken und die Erzählung von der Erlangung dieses Trankes wird schwerlich in dem Sinne als ein Naturmythus augesehen werden konnen, dass irgend welche am Himmel sich ereignenden Vorgänge zur Entwicklung dieser Vorstellungen den entscheidenden Anlass gegeben hätten<sup>3</sup>). Sondern der Aus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>] Man sieht, dass noben dem bermuschenden Göttertrank auch eine andre Substanz, n\u00e4hrender G\u00f6ttertrank oder G\u00f6tterspeise eine Rolle gespielt haben kann; was n\u00e4her zu verfolgen hier nicht vernucht aurden zoll.

Insonderheit scheint mir - mit Hillebrandt Vod. Mythologie L

gangspunkt war der concrete irdische Ranschtrank; seine geheinmissvollen Eigenschaften führten dazu, in ihm den Trank der Götter zu sehen. Und dieser himmlische Trank, den natürlich kein andres Wesen so gut wie ein zum Himmel auffliegender Vogel, und zwar selbstverständlich der stärkstz, schnellste der Vögel herbeibringen konnte, wurde dann von dem in der Mythologie so vielfach wirkenden Zuge!) berührt, alle böchsten Güter als einem sie hütenden Feinde entrissen oder entführt zu betrachten: einem Feinde, in welchem — ebenso wie in dem ranbenden Vogel — irgend ein bestimmtes Naturwesen zu erkennen nichts uns den Anlass giebt.

Damit soll nicht geleugnet werden, dass dieser Kreis von Vorstellungen nicht auch durch Naturvorgänge, welche man mit der concreten berauschenden Substanz verknüpft glaubte, festeren Halt habe empfangen können. Es ist wahrscheinlich, dass es bei den Indogermanen ein Honigmeth war, welchem die Dignität des Göttertranks beigelegt wurde. So wird die Vermuthung Glauben verdienen, dass die weit verbreiteten Vorstellungen von der himmlischen Herkunft des Honigs oder Honigthaues\*) nicht ohne Einfluss auf den Göttertrankmythus gewesen sind. Und weiter wird man wenigstens die Möglichkeit nicht abweisen können, dass auch der Mond, der Spender des himmlischen Thans³), der, wenn er abnimmt, von göttlichen Wesen ausgetrunken zu werden scheint, schon in altester Zeit als der Sitz oder Inbegriff jener himmlischen Substanz vorgestellt worden ist\*).

<sup>313 —</sup> die Vorstellung, dass der Göttertrauk das Nass der Wolken sei, durchaus absuweisen. Von der Gewinnung der Wolkenwasser hamlelt seiner ursprünglichen Bedentung nich — der Mythus vom Vytrakampf: uns da erkämpft wird, hat mit dem Somn nichts zu thum.

<sup>13</sup> Vgl. oben S. 136 Anm. L.

v Siehe Reucher, Nektar und Ambronia S. 13 fgg.

<sup>5</sup> Ehendan, S. 78, 79.

<sup>9</sup> Daniben wird, arbeint se, auch die Verstellung von dem houig-Gidenberg, fedtging der Vedu.

178 Index.

Geben wir von dem schwankenden Boden der Vermuthungen über den Glauben der Indogermanen weiter zur Betrachtung der indeiranischen Zeit, so finden wir hier das alte Honigmeth durch den gepressten Saft der Somapflanze ersetzt. Die Pressung und Opferung dieses Trankes, in complicirten Riten geordnet und verberrlicht, ist zu einer der vornehmsten, wahrscheinlich zur vornehinsten Feier des höheren Cults geworden. Jetzt tritt neben die alte mythische Himmelsheimath des Gottertranks eine zweite: die Somapflanze wachst auf den Bergen. Der avestische Liturg preist Wolken und Regen, die den Körper des Soma wachsen lassen auf dem Gipfel der Berge: ein kunstreicher Gott hat ihn gebildet und auf dem grossen Berg Haraithi (Elburz) niedergesetzt; von da haben ihn die mit beiligen Kennzeichen gezeichneten Vögel nach allen Seiten getragen. Weiter aber ist der von damonischer Kraft erfullte Opfertrank jetzt - ahnlich wie das Opferfeuer - zu einem mächtigen Gott geworden: bezeichnend für die Atmosphäre priesterliehen Opferkünstlerthums, in welcher man sich sehon im indoiranischen Zeitalter bewegt. In diese Periode weist die bis ins Einzelne gehende Uebereinstimmung zurück, in welcher Veda und Avesta die Wohlthaten dieses hilfreichen Gottes feiern: er giebt schnelle Rosse und treffliche Kinder; er, der König der Pflanzen, spendet Heilmittel und entfernt den Tod und alle Nachstellungen der Bösen.

Dies ist den Grundzügen nach die Vorgeschichte des vedischen Soma; wir wenden uns jetzt zum Veda selbst.

Es tritt hier sehr deutlich hervor, wie sich die beiden Vorstellungskreise des alten indogermanischen Himmelstrankes und des jüngeren indoiranischen Bergsoma kreuzen. An einer

tränfelnder himmlischen Bonn als intogermanisch in Betracht kommeur siehe Roscher a. a. O. 20 fg., E. H. Meyer Indog. Mythen II, 589 and die von diesem Forscher German, Mythologie S1 gesammalte Literatur.

Reihe von Stellen ist es der Berg, der sehr nachdrucklich als die Heimath des Soma bezeichnet wird. Diesen Berg, wie manche moderne Mythologen als selbstverständlich anzunehmen scheinen, ohne Weiteres als ein Aequivalent der Wolke zu behandeln ist an sich verfehlt und wird auf das bestimmteste durch Stellen ausgeschlossen, welche die Bergbeimath Somas der Himmelsheimath eines andern Wesens gegenüberstellen. Vom Welterdner Varuna wird gesagt: "In den Waldern breitete er die Lüfte aus, in den Rossen rasche Kraft, in den Kühen Milch. In den Herzen hat Varuna den Willen geschaffen, in den Wassern Agni, am Himmel die Sonne, den Soma auf dem Felsen" (Rv. V, 85, 2). Und in einem Liede an das Paar der beiden göttlichen Opferpatrone Agni und Soma: "Den Einen (nämlich Agni) brachte Matarisvan vom Himmel'); den Andern raubte der Adler vom Felsen" (I, 93, 6). Aber ebenso bestimmt, wie hier, der concreten Wirklichkeit entsprechend, der Berg, ansdrücklich vom Himmel unterschieden, als Heimath des Soma betrachtet wird, nennen andre Stellen den Himmel. "Gedankenschnell stürmte er einher und durchdrang die eherne Burg; zum Himmel fliegend brachte der schönbeschwingte Vogel den Soma dem Trager des Donnerkeils" (VIII, 100, 8). "Der einherschiessende Adler, das Kraut tragend aus der Ferne, der Vogel die frohe Trunkfreude, den Soma brachte er fest ihn packend der Gottgesellte, von jenem Himmel droben ihn raubend" (IV. 26, 6).

Schwangvolle Verse, offenbar einer Erzählung zugehörig, deren Prosabestandtheile uns fehlen, beschreiben die That des Vogels:

"Voran den Vögeln, ihr Marnts"), soll der Vogel stehen, der schnelle Adler voran den Adlern, da der schön-

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 122.

J Spricht Indra zu seinen Kampfgenossen, den Winden?

180 India.

beschwingte in eigner Kraft fahrend ohne Red dem Menschen das gottgefällige Opfer brachte.

"Als der Vogel in fliegender Eile es von damen trug, schoss er gedankenschnell einher auf breitem Pfade. Rasch ging er mit des Soma Süssigkeit. Da hat Ruhm der Adler erworben" (IV, 26, 4, 5).

Eine andre Erzählung, der vorangehenden eng verwandt (IV, 27), lässt den Adler selbst sprechen:

"Als ich noch im Mutterleibe war, kannte ich alle Geschlechter der Götter. Hundert eherne Burgen hielten mich in Gewahrsam. Da flog ich Adler schnell heraus!),"

Nun spricht Soma:

"Nicht gütlich konnte er mich davontragen. Ueberlegen war er an Rüstigkeit und Kraft. Da liess Segensreich") die missgünstigen Unholdinnen zurück und die Winde durcheilte er mit Macht."

Der Erzähler fährt fort:

"Als da der Adler vom Hinamel herabranschte, als die Winde den Segensreich davonführten"), liess Krsanu der

for Adler, der schon im Matterleibs die Götter alle kannte, darum auch immitten der feimiliehen Pretungen ihrer gedacht und den Weg zu ihnen gefunden hat. Mehr deven en erfahren, was etwa noch im Spiele ist, worden wir hier wie so all hei die ein Ernahlungen, deren promische Erganzung fehlt, nicht hoffen dürfen. Bloomfield (Pestgruss an Retalis) figs. Contributions V, I fgg.) hat sehr scharfeinnig, aber für mich nicht überzeugend, nachenweisen gesacht, dies der Adler Agni vot; ich glaube, dass wenn des richtig ware, er sieh im Veda mich in andrer Weise als in den von B, dahin gedanteten Spuren in erkennen geben würde.

<sup>7)</sup> Es ist nicht ausgeschlossen, thes der "Segenereich" (jurandhi) in diesem und dem nichsten Verse sowie in IV, 25, 7 eine eigne Person ist, die an dieser Luftreise theilnimmt. Wahrscheinlicher ist es docht, dass der Adler gemeint ist, wo dann die stehende Wiederholung desselben Ausgracke darauf führen könnte, dass ein Eigenmann vorliegt.

<sup>7)</sup> Dor Taxt ist offenhar varierht und die Uebersetzung untücker-

Schütz, wie er auf ihn schoss, die Sehne losschnellen erregt in seinem Sinn (1).

"Der einherschiessende Adler brachte ihn, wie des Indra beide Genossen") den Bhujyn, vom hohen Himmelsgewölbe. Hinein") fiel da eine gestägelte Feder des Vogels, der auf seinem Pfade einherstürmte."

Nun kommt der Soma bei den Sterblichen an und sie pressen ihn für Indra:

"Den weissen Becher, mit dem Kuhtrank gesalbt, den schwellenden glanzenden Saft, der Süssigkeit Höchstes, von den Priestern dargereicht, setzte da Indra der Guadenspender an den Mund zum Rausehtrank: der Held setzte ihn an den Mund zum Rausehtrank".

So weit die Herabholung des Soma.

Die göttliche Persönlichkeit, welche Soma beigelegt wird, bleibt in der freien Entfaltung menschengleichen Wesens merklich etwa hinter Indra oder Varuna zurück. Die greifbare Gegenwart des Gottes Soma auf dem Opferplatz in der Gestalt der Somapflanze und des Somatrankes setzte dem allzustarken Schalten der vermenschlichenden Phantasie Schranken. Die Dichter preisen des Soma Weisheit und lichte Hobeit, aber sie sprechen wenig von menschengleicher Gestalt und menschengleichem Thun. Wo von seinen Heldenthaten oder wunderbaren Werken die Rede ist, pflegen ihm die Thaten Indras beigelegt zu werden, zu welchen er diesen als Rauschtrank begeistert hat, oder es sind jene farblosen Thaten, die nahezu ein Gemeingut aller Götter sind; er hat die Erde ausgebreitet,

<sup>()</sup> Laber die Episode mit dem Schützen und der hurabfullendem Feder, welcher eine Naturbedeutung schwerfich beirulegen sein wird, vgl. oben S. bb. — Im Text less ich kubipat ohne Accent.

<sup>7)</sup> Die Agvin. Es wird infraranta (I, 116, 21) an louen sein, unch der Vermutlung von Bartholomae (K. Z. 29, 542). Vgl. illoomfield, Contributions V p. 22 Ann.

<sup>3)</sup> In den Soma?

182 hidra

den Himmel in seiner Höhe befestigt. Man preist ihn, dass er den Menschen erfreut: "Wir haben Soma getrunken; unsterblich sind wir geworden. Wir sind zum Licht gedrungen und haben die Götter gefunden. Was kann uns jetzt Missgunst anhaben, was die Bosheit, du Unsterblieher, des Sterblichen?41) Und vollends gedenkt man zu unzähligen Malen des Soms als des Genossen und Begeisterers der Götter, von dessen Kraft erfüllt Indra seine ungeheuren Thaten gethan hat, Angernsen aber wird Soma selbst fast nur in jenen Liedern "an den sich Läuternden", in den Zanbergesängen, welche über dem das Wollensieb durchlaufenden Trank gesungen werden. Da preist man die Somagusse, welche sieh in den Wald der hölzernen Kufe wie machtige Buffel hineinsturzen, sieh darin niederlassen wie Vogel im Walde. Wie Rennpferde nach Ruhm verlangend über die Bahn jagen, wie Ströme in die Tiefe rinnen, wie Regenfluthen sich über die Erde ergiessen, eilen sie Indra zu. Soma kleidet sieh in das Kuhgewand die ihm beigemischte Milch -; er umhüllt sich mit Sonnenglanz und lasst selbst durch seine Kraft die Somme erglanzen. Die Sanger singen schön geschmückte Lieder über ihn wie Mutterkuhe dem Kalbe zubrüllen. Es ist ein formloses Gewirr von Bildern und mystischen Phantasmen, von denen diese Somalieder voll sind. Wie anders als die Poesie, welche Griechenland dem dionysischen Rauschtrank und seinem Gott gewidmet hat! Hier die Dumpfheit des von rituellem Geheimnisswerk umgebenen feierlich frommen Zauberrauselies, dort das unwiderstehliche, schönheitverklärte Sichlösen aller Tiefen der weinbegeisterten und gottbegeisterten Seele. -

Wir haben schliesslich hier einer Vorstellung zu gedenken, welche mit Sieherheit zuerst in jungen Theilen des

<sup>5)</sup> VIII, 48, 3. Man halt übrigens darauf; dass die von Soms grependets Erregung in heilsamen Grenzen bleibt, "Versetze uns nicht in Schrecken, Soms, nicht in Furcht, o König, triff nicht unere Herzen mit deinem Ungestüm." VIII, 79, 8.

Reveda nachzuweisen ist; der Identification des Sona mit dem Monde'). Wir berührten schon oben (S. 177), dass eine derartige Vorstellung über den himmlischen Sitz des Göttertranks uralt gewesen sein kann. In der gressen Hauptmasse der revedischen Lieder scheinen doch ihre Spuren entweder ganz zu fehlen oder nur von nebensächlicher Bedeutung zu sein<sup>2</sup>). Unter der kaum übersehbaren Menge jener Phantasiespiele, welche in den Somaliedern um die Vorstellung des vergöttlichten Trankes gehäuft werden, findet sich Manches, was auf eine Verkorperung des Soma im Monde gedeutet werden kann?), aber dass diese Deutung jedesmal eben nur möglich ist, vermindert ihre Wahrscheinlichkeit. Ich glaube cher, dass es sich in der That um Zusammenhange andrer Art handelt. Sehr häufig wird der Soma in Beziehung zu den Vorstellungen von Himmel, Licht, Sonne gesetzt. Er hat die Sonne aufgeben lassen, leuchtet wie die Sonne, lautert sich am Himmel, blickt vom Himmel berab, wehrt durch sein Licht das Dunkel ab; das Amrta (der Unsterblichkeitstrank) ist unter den Lichtern des dritten Himmels verborgen4). Man sieht, wo über den allgemeinen Vorstellungskreis von Licht und Himmel hinaus eine Hindeutung auf ein bestimmtes Himmelslicht vorliegt, ist es die Sonne, zu welcher der Soma in mystischer Beziehung gedacht wird. Diese Beziehung bernht wohl vornehmlich darauf, dass wie Indra, wie Agni, so auch dieser Gott ein Kämpe des Lichts gegen die Finster-

<sup>1)</sup> Bekanntlich hat Hillebrandt in seiner Vedisehen Mythologie (Band I) diese Identification, in walcher er ein Funiament sehen der alfesten indischen religiösen Wesens erblicht, ann Gegenstand eingehender Erorterungen gemacht. Ich verweise die n\u00e4her Auseinandersetzung mit derredben in einen Kurura am Schluss dieses Bucha.

<sup>7</sup> Se ist auch das Ritual des Sommophers in keiner Weise auf den Typus eines Monifostiss augesschnitten.

F) Poispiele solcher Asusserungen findet man im Exourse.

Kv. VI, 44, 23, vgl. Macdonell, Journ. B. An. Soc. 1893, 483.

184 Indra-

niss ist: der hochste Ausdruck aber des Lichts ist die Sonne, Und Indra begeisternd hat ja Soma an dessen Kraftthat, der Gewinnung der Sonne, theilgenommen!). We aber diese Beziehung zur Sonne oder auch die oft berührte nralte Vorstellung von der himmlischen Heimath des Göttertranks in unbestimmter Allgemeinheit ausgedrückt wurde — wie sie so oft im Veda ausgedrückt worden ist —, konnten sich ausserordentlich leicht Wendungen ergeben, welche, wenn man sie mit dem Gedanken an den Soma — Mond des spätern Glaubens betrachtet, die Deutung auf den andern grossen Lichtiräger als möglich erscheinen lassen:

Indess, wie bereits erwähnt, an einigen jungen Stellen des Egweda zeigt sich in der That Jene Gleichsetzung des Soma mit dem Monde unzweideutig genug. So vor Allem in dem grossen Hochzeitslied (X, 85), in welchem als Gatte des göttlichen Sonnenweibes Soma erscheint<sup>2</sup>): wer anders sollte das sein als der Mond? Jenes Lied sagt: "Am Himmel hat Soma seine Statte... im Schooss der Gestirne ist Soma hingesetzt. Soma meint man zu trinken, wenn das Kraut zerquetscht wird: der Soma aber, den die Brahmanen kennen, von dem geniesst Niemand... Was man von dir abtrinkt, o Gott<sup>1</sup>), das schwillt dir wieder zu. Väyu ist des Soma Wachter. Der Jahre Abbild sind die Monde."

Man sieht, hier wird die Vorstellung von der Somanatur des Mondes als ein Geheimniss ausgesprochen, das nur die Brahmanen kennen. Ist der Gedanke aus alter Vergessenheit wieder aufgelebt? Oder ist er neu geschaffen? Eine sichere Entscheidung wird kaum möglich sein. Aber die Motive, aus denen beraus er verständlich wird, lassen sich wohl auffinden. Der Soma ist, wie wir sahen, gleich dem Monde ein

<sup>1)</sup> Weiterse über die Beziehung des Sonn zur Sonne s. im Excurs-

F) Vgh meine Bemerkungen in den Gött, Gel. Anz. 1889 S. 7.

<sup>\*)</sup> Oder zu lieen derdh? "Was die Götter von dir abtrinken" ---

himmlisches, er ist ein lichtes, die Dunkelbeit bekampfendes Wesen. Der Mond nimmt ab und wieder zu. So wird der Soma ausgetrunken!), und das Ritual kennt andrerseits ein dem "Anschwellen" des Mondes paralleles "Anschwellen" der Somapflanzen, wenn die halb ausgepressten Stengel frisch befeuchtet werden. Der Mond ist der Beforderer des Pflanzenwuchses, der Herr und Schutzpatron des Pflanzenreichs; der König aller Pflanzen aber ist als vornehmste und heiligste Pflanze auch der Soma. Der röthlich helle, feurige Somatropfen fliesst in das Wasser, wie der helle, feurige Liebttropfen des Mondes in den Wolkenwassern schwimmt\*). Sowird es begreiflich, dass der Mond als der in der Himmelshöhe weilende Soma erscheinen kounte; eine Idee, die bei den Rituallehrern und nicht minder bei den Poeten Indiens, wie bekannt, das grosste Glück gemacht und einer Fülle spitzfindig krauser Theologeme wie zierlicher Dichtungsblüthen das Dasein gegeben hat, welche zu beschreiben wir uns an dieser Stelle versagen müssen.

## Varuna, Mitra und die Adityus.

Wir kommen zu einem Götterkreise, der in sich ebensofest zusammenhängt wie er sich von den übrigen Gottheiten scharf abhebt. Es sind Götter, bei denen nicht wie etwabei Indra bestimmte Thaten, mächtige durch sie bewirkte Katastrophen des Weltlebens im Vordergrunde stehen, sondern vielmehr der grosse gleichmässige Character ihres Daseins und steten Wirkens, wo dann freilich die Vorstellung nicht ausbleibt, dass die Ordnungen, in welchen und nach welchen sie walten, auch von ihnen gesetzt sind. Zwei grosse Götter,

Zum Mond als Götterspeise vgl. z. B. Chândegya Upunishad V.
 Jenssen System des Vedänta 415 fg.

F) Gunz ansdrücklich heisst es VIII, 82, 8: "Der Sonn, der in den Kufen nurmashen ist wie der Mond in den Wassern".

Mitra-Varnna<sup>1</sup>), unter einander eng verbunden, stehen an der Spitze der Ädityas, einer von ihnen ein allergrösster, Varnna. Die Gesammtzahl der Ädityas ist sieben<sup>2</sup>), aber nirgends giebt der Rgweda eine Aufzählung der sieben Namen. Wenn es allenfalls möglich ist, Namenreihen, die sieh an verschiedenen Stellen finden, zu einer Liste von sieben zu

ly Unber den Namen Varuna al unten S. 194 Ann. I. Was Mitta anlangt, en warde mach hergebrachter Auffassung das Wurt sunächtt ap pellutivisch Freund' heissen und dahue der Gott seinen Namen haben. Mir ist wulmscheinlicher, dass der Verfauf der umgekehrte war. Der Gett Mitra words — seliem in indoiranischer Zeit — beim Abschluss von Verträgen må Freundschaftsbåndnissen angerufen. Das dabel gebränchliche Ritmi ist nicht bekannt; Asusserungen des Veria können vielleicht dahie gesputst worden, dass ein den Mitra roptäsentirender Fetisch mit Butier beschmiert und in ceremonieller Weise irgendwie aufgestellt oder pliebegelegt wards (vgf. Rv. V, 3, 2; VI, 15, 2; VIII, 74, 2 and therhaupt die Stellen, welche von Mitra als audhiter redon); auch ein Zusammengeben der Vertragsfreundschaft schliessenden Theile durch sieben Schritte (Rr. X, 8, 4) scholist stattgefunden in haben. So let Gott Mitra die Verkörperung des Vertrags, des Framilischaftshundes, und so kommt seiten (zunüchst offenhar als Masc.) Im Veda wie im Avesta zu der Besteutung Band and dans such in Veds an der Bedeutung Verbäudeter, Frame.

Rv. IX, 114, 3). Um die Adityas zu fossein, schlägt man siehen Pflecks sin (Taitt, Samh II, 3, 1, 5): ein um so beneichnenderer Ritus, als er in umm Text überliefert ist, der ihn, von dem Glauben an die Zwölfenhl der Adityas beherrscht (s. sogleich), nicht mehr verstehen kounte. Rv. X, 72, 8, 9 (rgl. Av. VIII, 9, 21) ist von einem zehten Kinde der Aditi die Role, dem "aus dem todien El entsprossener" (martinada), welches die Matter verstehen habe, während die "mit den sieben in den Göttern hinging". Wes auch die Redestung diesse Mythus ein mag, mansgebend als die Zahl der lebendigen, wirkenden Adityas ist die Siebenrahl, um se viel mehr als von iranischer Selte ber (s. u.) sieh diese Zahl bestätigt. Wenn die jüngeren verlieben Texte die Zahl der Adityas auf zwilf angeben, so beruht das auf der bekannten mystisch-symbolischen Parallelisirung die Göttergroppen und der Metrar dabei fallt den Ädityas das aus swölfeilbigs-Reihen gebildets Versmans Jugati zu.

combiniren, so ist doch eben die Thatsache, dass man zu diesem künstlichen und unsichern Verfahren zu greifen genothigt ist, bezeichnend für die Unsicherheit, in welcher die Individualitat der kleineren Adityas schwebt: welcher Eindruck durch den oberflächlich allegorischen Character einiger dieser Namen wie Amsa "Antheil" und Daksha "Tüchtigkeit" noch verstärkt wird!). In der That hören wir von den einzelnen dieser Götter kaum etwas; sie tragen einen Gesammtcharacter, welcher eben nur die im grossen Maassstabe dem Varuna and Mitra zukommenden Züge einfach wiederholt. Danach kann es auch nicht überruschen, wenn in einem jüngeren vedischen Text!) eine ganz andere, zu den Anhaltspunkten des Rgyeda in keinem Fall passende Liste der Adityas begegnet. Die Siebenzahl beruht eben offenbar nicht daranf, dass von den einzelnen als Adityas betrachteten göttlichen Personlichkeiten gerade sieben vorhanden waren, sondern jene Zahl bildete einen feststehenden Rahmen, den man durch Hineinfügung der einzelnen Götter ausfüllte oder vielmehr anszufüllen kanm anch nur den Versuch machte,

Ganz dieselben Verhaltnisse kehren im Avesta wieder<sup>3</sup>); die erwähnten vedischen Thatsachen müssen daher in allem Wesentlichen auf die indoiranische Zeit zurückgehen. Zwei grosse Götter, Mithra-Ahura, sind unter einander eng verbunden; einer von ihnen — Ahura —, ein allergrösster, steht an der Spitze des Kreises der Amesha-spenta. Die Gesammtzahl der Amesha-spenta ist sieben; die abstracten Namen der kleinen unter diesen Göttern ("Gesundheit", "Unsterblich-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ehemo urtheilt Bergaigns III, 99; vgl. anch M. Maller S. B. E. XXII, 253; Durmesteter Ormand of Abriman 59 fg.

<sup>\*)</sup> Taittirtys Aranyaka I, 13, 3,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Es let namentlich des Verdienst Roth's (Z. D. M. G. VI. 69 fg.) und Durmesteter's (Ormand et Ahriman) dies in mustengiltiger Weise gemigt en haben.

keit", "Guter Gedanke" u. dgl.), von den vedischen Adityanamen durchaus verschieden, deuten auch hier auf nachträgliche Ausfallung des von altersher gegebenen Rahmens der Siebenzahl. Man empfängt den Eindruck, dass der Zusammenhang mit den Naturwesenheiten, deren Siebenzahl dieser Conception zu Grunde lag, schon in indoiranischer Zeit wenigstens bei einem Theil der betreffenden Götter abgerissen war.

Der Character des Varuna und der Adityas überhaupt fasst sich - ebenso wie derjenige der avestischen Ameshaspentas - zusammen in der Vorstellung eines himmlischen Konigthums, das alle Ordnungen der Welt verwaltet uml dessen physische Erscheinung die Attribute höchsten Lichts, speciall des Sonnenlichts an sich trägt!). Der Titel Konig (rijan) oder Fürst (kshistriya) wird zwar nicht ausschliesslich aber doch weitans vor allen andern Göttern diesen beigelegt; von Fürstlichkeit, schoner Fürstlichkeit, erhabenster Fürstlichkeit u. dgl, ist vorzugsweise bei ihnen die Rede\*). Besonders deutlich tritt das Wesen dieser Götter hervor, wenn man sie neben Indra halt. Man glaubt neben einem Barbarengott die Götter einer höher eivilisirten Welt zu sehen. Dort ein übermächtiger Held, der etwas von einem göttlichen Baufbold an sich hat, der unergründlichste Trinker, nicht ohne humoristischen Anfing. Hier die ruhig leuchtende Erhabenheit eines heiligen, die Ordnungen des Kosmos bewahrenden, sundenstrafenden Königthums, "Der Eine tödtet die Feinde

 Lightreiche Fürstlichkeit\* heimt es kurz und bezeichnend Rv. 4-136, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>/ Man vergleiche Grassmann unter vöjur (besonders im Dunt und Pluraf), Eshatriga, Eshatra und den Compositen dieses Worts: wobei man den vergleichsweise geringen Umfang der Mitra-Varuna-Texte naben den an Indra etc. gerichteten in Anachlag bringen mass. Es sei bier noch hamarkt, dass im Ribad der Königsweibe und verwandter Ceremonien Varungs eine besomlers betvortretende Stellung einnimmt.

in den Schlachten; der Andre schirmt die Gebote immerdar", sagt ein Dichter von Indra und Varuna").

Elie wir aber das Verhältniss Varunas und der Adityas ze der Idee einer höchsten Weltordnung näher entwickeln, müssen wir noch bei ihren physischen Attributen verweilen. Im Allgemeinen lassen sich diese in die Worte zusammenfassen Himmel - Light - Sonne, Vom weiten Himmel her blicken Mitra und Varuna über die Welt. Am höchsten Himmel besteigen sie ihren Wagen. Sie besteigen ihren Thron beim Aufleuchten der Morgenröthe, beim Aufgang der Some. Die Sonne ist Varunas Auge. Oder sie ist das Auge von Mitra und Varuna; "Aufgeht das grosse Auge der beiden, Mitra und Varuna, das liebe, untrügliche". "Verchrung dem ... Auge des Mitra und Varuna ... dem weithin sichtbaren, gottgebornen Glanz, dem Sohn des Himmels, der Sonne singt". Mitra und Varuna lassen die Sonne am Himmel emporsteigen; Varuna hat ihr die Wege geöffnet; oft ist in Liedern an die Adityas vom Sonnenaufgang die Rede\*). Ja die Sonne wird wie in der spätern Literatur so schon im Rgveda geradezu Āditva genannt3). Es scheint, dass einmal4) als die beiden weissen, weithinschauenden (Augen) des Varuna Sonne und Mond verstanden werden, und von Mond und Sternen ist als dem Befehl Varunas gehorchend die Rede in

<sup>&#</sup>x27;) Wir haben das im Veda direct nie solches ausgesprochem Verhaliniss siner gewissen Bivalität, die zwischen Indra und Varuns obwaltet, schon oben S. 14 fg. berührt. Ther sei nur noch durauf hingewissen, dass — wie sehom Berguigne (III, 108 vgl. 207) bemerkt hat — die reschiedene Natur Indras und Varunes oder der Adityas sich auch in der Verschiedenheit dessen, um was nun diese Götter bittet, widerspiegelt: Indra sell für seinen Vereierer kämpfen, ihm Sieg spenden, ihn mit Gütara liberschutten, Varune ihn über Anget und Noth hinüberführen, seine Schuld vergeben, sich seiner erbarnen.

<sup>3)</sup> Man findet die Materialien bei Bergaigne III, 109, 116 fgg.

<sup>3)</sup> Ebendmellet 107 A. L.

<sup>9)</sup> Rv. VIII, 41, 9. Vgl. Hillsbrandt, Varous and Mitra S. 23.

dem Verse: "Jene Baren"), die dort oben hingesetzt sind, die man des Nachts sieht, wohin doch sind sie bei Tage gegangen? Untraglieh sind Varunas Gebote. Leuchtend wandelt der Mond des Nachts".

Neben dieser unterschiedslosen Verbindung aber, in welche die meisten Texte Varuna so gut wie Mitra und wie die Ädityas überhaupt mit den Vorstellungen von Licht und Sonne bringen, finden sich Spuren einer andern Auffassung, welche das Reich Mitras und das Varunas gegen einander abgrenzte: Mitra berrschte über Tag und Sonne, Varuna über die Nacht.

Dass im Avesta und dem gesammten persischen Culturkroise Mithra als Sonnengott oder hier und da genauer als ein zu der Sonne in speciellster Beziehung stehender Lichtgott erscheint, ist allbekannt. Bei der grossen Uebereinstimmung zwischen Veda und Avesta, welche eben für das hier in Rede stehende mythologische Gebiet characteristisch ist, genügt schon diese Thatsache, um für die Deutung auch des vedischen Mitra als Sonnengottes eine starke Vermuthung zu begründen. Prüft man daraufbin die vedischen Maurialien, so wird man die Spuren einer Beziehung des Mitta auf die Sonne, welche über die eben besprochene allgemeine Verbindung der Ädityas mit der Sonne hinausgeht, stark verblasst, fast verschwunden finden, wie überhaupt die ganze Gestalt des Mitra sich im Veda als ein im Verblassen begriffenes Ueberbleibsel aus vergangener Zeit darstellt; ganz verschwunden aber sind jene Spuren in der That nicht. Der einzige an Mitra gerichtete Hymnus des Rgveda<sup>2</sup>) ist voll allgemeiner Ausdrücke ohne jede Spur der concreten Weitdungen, in welchen die Dichter von dem Gotte Sarya, dem

Dus Gestirn. — Rv. I, 24, 9.

<sup>7.</sup> III., 59., möglicherweise in swei Hymnen (Vers 1−5, 6−9) = sorlegem.

im Bewusstein dieses Zeitalters lebendigen Sonnengott zu sprechen pflegen. Aber im Atharvaveda<sup>1</sup>) lesen wir, leider — das darf nicht versehwiegen werden — mitten anter einem ziemlich wilden Gemisch von alten mythologischen Brocken und modernen Speculationen, folgende Wendung, die dort von dem allumfassenden, in allen Wesen lebenden böchsten Gott gebraucht wird: "Am Abend wird er Varuna, Agni; Mitra wird er morgens aufgehend". Das heisst abends identitieirt sich der Gott mit dem nächtlichen Träger des Lichts, Agni, und zugleich mit Varuna, den wir hier wie an den weiterhin zu besprechenden Stellen als Beherrscher der Nacht kennen lernen; des Morgens aber — was kann das aufgehende Wesen, das dann Mitra heisst, anders sein als die Sonne?

Ich weiss von keiner Stelle des Verla, an welcher die Identification des Mitra mit der Sonne in ahnlicher Bestimmtheit auftritt wie hier. Sehr viel hänfiger sind Aeusserungen zwar nicht desselben aber doch eng verwandten Inhalts, welche die Rolle von Varuna und Mitra nach dem Gegensatz von Nacht und Tag oder Morgen unterscheiden. So im Atharvaveda\*): "Was Varuna zusammengedrückt hat, soll Mitra am Morgen auseinander biegen". Und dann durch die ganze Brahmanaliteratur zahlreiche Stellen, die in verschiedener Form dieselbe Vorstellung wiederholen, dass Mitra der Tag, Varuna die Nacht geschaffen hat\*). Und übereinstimmend

XIII, 3, 13, — Die Stellen, welche Hillebrandt, Varana und Mitra S. 114 fgg. gesammelt hat, halte ich ansser dieser einen nicht für beweiskraftig.

<sup>2)</sup> IX, 3, 18, Vgl. Hillabrandt a. a. O. 67. — Die rgwelischen Stallen, an dem Bergsigne (RI, 117 feg.) dieselbe Auschauung hat nachweisen wallen, hans ich nicht auch nur für unnähernd sieher balten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einige diaser Steller aind genammelt bei Bergeigne III, 116 fg.; Bähilingt-Roth a. v. Varuna, V. Henry zu Av. XIII, 3, 13.

damit auch im Ritual die öfters begegnende Vorschrift, dass man Mitra ein helles. Varuna ein dunkles Opferthier, oder dass man beiden Göttern zusammen ein "zweigestaltetes") darbringen soll.

Es wäre ein schablonenhaftes Verfahren, dessen Unrecht sich an immer zahlreicheren Punkten des vedischen Forschungsgebiets heransstellt, wollte man aus dem verhältnissnussig jungen Alter dieser Stellen schliessen, dass es sich hier um eine gegenüber dem rgvedischen Gedankenkreise secundäre Vorstellung handelt. Es liesse sich nicht absehen, wo im Kreise der alten Auffassungen — wenn wir für alt nur die in den alten Texten belegten anerkennen — die Wurzeln der neuen gelegen hätten: zumal die Richtung, in welcher das jüngere Zeitalter die Conception des Varuna weiterentwiekelt hat, bekanutlich eine ganz andre ist als die auf eine Gottheit der Nacht. Für Mitra speciell kommt entscheidend die Bestätigung hinzu, welche der iranische Mithra ergieht. So scheint mir kein Zweifel, dass wir es hier in der That mit uralten Vorstellungen zu thun haben.

Ist dies aber richtig, so haben wir nun, wie mir scheint, nur noch einen kleinen und geradezu unvermeidlichen weitern Schritt zu thun, um die ursprüngliche Naturbedentung des ganzen uns hier beschäftigenden Götterkreises zu erfassen.

Man überblicke noch einmal die Materialien.

In Indien wie in Iran ein Kreis von sieben zusammengehörigen Göttern. Ihr Wesen scheint irgendwie mit Himmel und Licht zusammenzuhängen. Zwei von ihnen, ein engverbundenes Paar, ragen weit über die andern hervor, welche mehr oder minder zurücktreten und verschwimmen. Von den beiden ist der eine ein Sonnengott. Der andre vereinigt

i) So Teitt, Sauth, II, 1, 7, 3 fg. Gemeint ist natürlich weiss und schwarz, wie öbrigens durch Maitr, S. II, 5, 7 ansdrücklich bestätigt wird. — Vgl. Hillsbrundt 67, 90.

die Attribute eines Lichtwesene mit der speciellen Beziehung auf die Nacht, über die er regiert.

Mir scheint, dass an dem Ergebniss von all dem kein Zweifel sein kann: der ursprünglichen Bedeutung nach liegen hier Götter von Sonne (Mitra), Mond (Varuna, iranisch Ahura) und den fünf Planeten vor!).

Ich glanbe ferner, dass sieh diesem Satz wenigstens mit grosser Wahrscheinlichkeit die weitere Behauptung anreihen lässt; das indoiranische Volk hat diesen Götterkreis von aussen her übernommen.

So stark sich auf dem in Rede stehenden mythologischen Gebiet die Uebereinstimmung zwischen Indien und Iran accentuirt, so ganz versagt die Vergleichung von Gottheiten andrer indoeuropäischer Völker. Man halte daneben die Verhältnisse, die bei altererbten Gestalten wie Indra oder den Asvin oder den alten Elementen des Soma vorliegen: man wird sich des Eindrucks nicht erwehren können, dass bei so hervortretenden Gottheiten wie Varuna und den Adityas doch wenigstens etwas von Spuren ihrer Existenz

<sup>)</sup> Vermuthlich gebührt die Princitat in der Erkenntnies hiervon Hillebrandt, der in seiner Vedischen Mythologia (I.S. 535) sagt: "Mond and Some aind violleight nocit in einer anders vielverkammten Dualgottheit outhalten, - in Varuna und Mitra, lett bin zu einem festen Ertheil aber sie noch nicht gelangt. Auch Hardy (Vednah-brahmanische Periode sier Religion) behandelt Varupa als Mondgott. He erhöht vielleicht das Gowieht der betreffenden Auffassung, wenn ich erwähne, dass ich unalhängig von diesen Forschern zu derselben gulangt hin. - Hier sel mech bemerkt, dass sich une der Dentung von Mitre und Varmys als Sonne und Mond anch die wie es scheint arnite traditionalle Voramsellung des M. vor V. erklürt, die im Veda das regeliniasige ist, aber such im Avesta thre Spur annickgelessen hat (Darmestoter, Ormand at Abrimso S. 65 Anna b). Bei der überragenden Bedeutung des Varung-Aburs umss diese Reibunfolge auffallen und kann wehl die Vermuthung erweeten, dass sie die Spur einer der historischen vorangebenden Gestalt der betreffenden Conception out bowalers.

ausserhalb Indiens und Irans zu erwarten ware!). So werden wir schliessen müssen, dass das indoirnnische Volk diese Götter geschäffen oder von auswärts aufgenommen hat. Nun erwäge man, dass jenes Volk einen Sonnengott und Mondgott von altersher hatte, die als solehe auf das unverkeunbarste characterisirt waren und "Sonne" und "Mond" hiessen. Hier nun erscheint ein zweiter Sonnengott; hier erscheint ein Mondgott, dessen Naturbedeutung allem Anschein nach schon in indoleanischer Zeit über ethischen Attributen vergessen oder nahezu vergessen war; hier erscheinen weiter in diesem Kreise höchster Herren der Welt, gleichfalls ihrem ursprünglichen Wesen nach unverständlich geworden, Götter der fünf Planeten, um welche sich das vedische wie das avestische Volk kaum bekümmerte, und die überdies im iranischen Glauben zu den bäsen Machten gerechnet wurden. Ist es da nicht wahrscheinlich, dass die Indolranier hier von einem benachbarten Volk, welches ihnen in der Kenntniss des gestiruten Himmels überlegen war, also aller Vermuthung meh von Semiten<sup>2</sup>) entlehnt haben — entlehnt als etwas vielleicht von Anfang an nur halb Verstandenes")? Und wenn man die Götterwelt des Veda daraufhin überblickt, empfängt man nicht in der That den Eindruck, dass dieser festgeschlossene Kreis von Lichtgöttern sich von den abrigen Wesen des vedischen Olymp als etwas Eigenartiges, Fremdes abbebt?

i) Die alte Gleichung Varuna = Oinurée hat sich bekunntlich von hautlicher Seite als läschat bedenklich und nur durch gezwungene Auskunftmittal halthar hersungestellt. Ist unsee Deutung des V. als Mondgott richtig, so ist jener Gleichung vollende aller Boden entzogen.

<sup>7)</sup> Oder etwa von Akkadiern.

<sup>\*)</sup> Hier ung übriguns die Frage aufgeworfen werden, ob nicht eie Rest des Verständnisses die er Geitheiten darin geschou werden darf, werden im Acusta (Yasht X, 145) heisett "Mithra und Ahura die honden gressen unvergänglichen heiligen verschren wir, und die Sterne und den Mand und die Some" etc. Achulich Yasna VII, 13.

Ist nicht Varma neben Indra, der weltbeherrschende Souverän neben dem starken, durstigen Dreinschläger — wir berührten diesen Gegensatz schon oben (S. 188) — der Repräsentant einer älteren, höheren Cultur, der Zeuge einer belebenden Berührung des Volks, das damals vor der Schwelle Indiens stand, mit der Cultur westlicherer Nationen!)? Früher, scheint es, als die indesuropäischen Völker waren Semiten zum Ernst ethischer Lebensbetrachtung herangereift: ist es ein Zufall, dass es gerade diese, wie wir meinen, von semitischem Einfluss berührte Stelle ist, wo der Glaube an die gewaltig wirkenden Naturmächte die entschiedenste Richtung auf das Ethische nimmt?

Das Rta. Die Darlegung dieser Vermuthungen, welche von der physischen Wesenheit des Varma und der Ädityas ausgingen, hat uns zuletzt sehon zu der Rolle hinnbergeführt, welche diese Götter als Herren der Weltordnung, als höchste Wächter über Recht und Unrecht spielen. Wir müssen in diesem Zusammenhang vor Allem zu einem Verständniss der Beziehung zu gelangen suchen, in welcher Varnan und die Ädityas zu der Idee des Rta ("Ordnung") stehen, und so wird es hier am Platze sein, über die Bedeutung dieser Idee in der vedischen Betrachtungsweise der natürlichen und menschlichen Dinge einige Bemerkungen einzufügen.

Schon in indoiranischer Zeit hatte das Nachdenken über die in der Welt herrschende Ordnung, über das durch eine höhere Macht vorgezeichnete Eintreffen dessen, was eintreffen muss oder soll, zur Schaffung dieses Begriffs des Rta (etwa "Bewegung") geführt, welcher für die priesterliche Woltauffassung bereits jenes Zeitalters im Vordergrund des

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Man lese etwa den akkadisels-babylonischen flymmas an den Mondgott bei Sayer, Hilbert Lectures 160 fg., und fruge sieh, ob derselbe dem Ton der Varmahymnen nicht ganz nah steht.

Denkens gestanden und sieh im Veda wie im Avesta in dieser Stellung behauptet hat<sup>1</sup>).

Das Geschehen, in welchem die Macht des Rta zur Erscheinung kommt, ist ein höchst mannichfaltiges, durch die ganze Welt reichendes\*). Für uns - begreiflicherweise nicht für die vedischen Dichter selbst - sondert sich zuvörderst das Wirken des Ria in der Natur ab. Die Vorgange, deren steres Sichgleichbleiben oder deren regelmässige Wiederkehr die Verstellung der Ordnung erweckt, gehorehen dem Rts. oder ihr Geschehen ist Rta. "Rta strömen die Flüsse". "Nach dem Rta hat die himmelsgeborne Morgenröthe aufgeleuchtet". Die weltordnenden Väter ahaben nach dem Rta die Sonne am Himmel emporgeführt", die selbst "das helle, sichtbare Antlitz des Rta" ist, während das Dunkel der Sonnenfinsterniss, welches unter Durchbrechung der Naturordnung die Sonne umhüllt, "dem Gebot zuwider" (apacrata) sein Wesen treibt. Um den Himmel läuft das zwölfspeichige Rad des Rta, das nie alt wird - das Jahr. Besonders wird die Macht des Ria auch da sichtbar, we das Befremdende, scheinhar Widerspruchsvolle zur immer wieder sich bestätigenden und erneuernden Thatsache wird; jenes Wunder, welches dem Menschen Nahrung schafft, dass die dunkle Kuh die weisse Milch giebt, die robe den garen Trank, wird vom

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man vergleiche namentlich Darmestoters vorzügliche Auseinandersetzung über von stat in zu avest, asha, Ornmed et Abrimum S. 7 fgg. Churacteristisch dafür wie wilt die Uebereinstimmung zwischen Vedu und Avesta in Besug auf die Vorstellung des Rin = Asha geht, ist das längst von den gemanntet. Förscher hervorgehobene wertliche Zusammentreffen der beider seitigen Texte in dem Anseiruck "Born des Rin" (khā plasga Rv. II, 28, 5) unhals khōn Yasus X, 4). — Ohne Zweifel wärde im Voda noch viel unhals khōn Yasus X, 4). — Ohne Zweifel wärde im Voda noch viel unhals thou Rin Rode sein, wenn dassellie zu den Objecten der Anbeitung und des Opferentius gehört hätte.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Daher die Neigung der vedischen Dichter, in längeren Abschnittdie verschiedensten Wendungen zur Verherrlichung des Etz an einzuder zu reiben.

Day Rin. 197

vedischen Dichter als "das durchs Rta gelenkte Rta der Kuh" gepriesen; Agni, das geheimnissvoll in Wassern und Pflanzen wohnende, aus den Reibhölzern hervorbrechende Feuer, heisst der Spross des Rta, der im Rta geborene. Im Thun der Menschen wirkt das Rta als das sittliche Gesetz, welches, um die von der vedischen Ausdrucksweise in den Vordergrund gestellten Wendungen zu gebrauchen, Wahrheit und Gehen ani dem geraden Wege gebietet. "Das Ria und das Wahre" ist eine stehende Verbindung; als Gegensatz zu "wahr" wird haufig auria "was nicht ria ist" gebraucht. Dem Menschen, der durch Trug oder tückischen Zauber seinem Mitmenschen schadet, steht der Ehrliche gegenüber, "der nach dem Rta trachtet". Zu seiner Zwillingsschwester Yamt, welche ihn zum Incest verleiten will, sagt Yama: "Was wir früher nicht gethau haben, wie sellen wir das jetzt, Rta redend dem Aurta nachtrachten?" "Wer dem Rta folgt, des Pfad ist schön zu gehen und dornlos."

Besonders aber tritt in den vedischen Hymnen unter den Gebieten, auf welchen sich das Rta manifestirt, das des Cultus bervor. Man giebt, scheint mir, dem Gedanken eine zu enge Wendung, wenn man das Rta in dieser Beziehung nur als den technisch correcten, rituell geregelten Gang der Cultusvollziehung versteht. Vielmahr ist gemeint, dass im Opfervorgang die grossen Ordnungen des Weltganzen leben und wirken. Wie dem Rta gehörehend die Flüsse strömen, die Morgenröthen zur festgesetzten Zeit wiederkehren, so geschieht es auch aunter des Rta Auschurung", dass Agni zum Opfer entflammt wird, "der Spross des Rin", "der mit dem Rta sein Werk thut"; "auf dem Pfade des Rtn" bringt er den Göttern die Opferspeise. Und angleich wird das Opfer auch von der moralischen Seite des Rtabegriffs berührt, insofern es im Gegensatz zu den versteckten Ranken der mit bösen Geistern sich verbündenden Zauberei als Verkörperung des Wahren und Rechten dasteht. Die Väter haben die

Satzung des Opfers erfanden "das Ris kündend, das Rechte (viv) denkend". "Die Götter ruf ich rein von Zauber; mit dem Ris ihne ich mein Werk, schaffe ich mein Denken". Wenn das Gewicht, welches in der Ausdrucksweise des Veda auf diese Beziehungen des Ria zum Opfer fällt, unverhältnissmässig bedeutend scheinen kann, so müssen wir eben im Auge behalten, dass hier durchweg Priester von ihrem priesterlichen Werk, welches für sie im Mittelpunkt alles Denkens und Thums sieht, reden: in der That werden wir dabei mibleiben haben, dass das Wesentliche in der Idee des Ria die Vorstellung der physischen und moralischen Weltordnung ist, die sacrificale Bedentung des Ria aber darauf berüht, dass die Sphäre des Cultus den vedischen Dichtern als von den Strömungen jener Weltordnung besonders mächtig durchdrungen erschienen ist und erscheinen musste.

Personificirt worden ist das Rta nicht. Jene weit und breit durch das Weltganze reichenden Erscheinungen, die zu der Anschauung des Rta geführt haben, unter einander durch das Band tief innerlicher Gleichartigkeit zusammengehalten, aber nirgends der Phantasie die Gestalt einer in ihnen allen zumal wirkenden Persönlichkeit aufdrangend, konnten sich wohl - wir werden hierauf sogleich zurückzukommen haben mit fertig herzugebrachten Göttergestalten associiren, aus sich selbst aber mussten sie eher die Vorstellung einer unpersonlichen Macht erzeugen. Wohl haftet dem Rta ein gewisser Anflug von Concretheit an'). Es finden sich Ansatze m einer wenn auch noch so vagen Localisirung: die Morgenröthen kommen erwachend von dem Sitz des Rta her; oder der Opferplatz wird als Sitz des Bta vorgestellt. Es giebt Pfade des Rta - dies eine besonders beliebte Vorstellung. begreiflicherweise, da ja das Rta eben eine Richtung des Geschehens ausdrückt -; es giebt Wagenlenker des Ria,

<sup>&</sup>quot;) Bergugna (III, 220) hat dies mit Recht betont:

Schiffe des Rta, Kühe und Milch des Rta. Aber dem Rta Opforgaben gebracht oder zu ihm gebetet hat man nicht<sup>i</sup>), so wenig wie der homerische Grieche der Moira geopfert oder sie angerufen haben würde.

Nun aber musste, wie die Macht der Moira mit der des Zens, so im vedisehen Glauben - oder richtiger im Glauben des indoiranischen Volks!) - die Vorstellung von dem weltordnenden Rta mit derjenigen von der Herrschermacht der Gotter, "über deren Willen nicht lebt auch wer hundert Seelen hatte "), ausgeglichen werden. Vor Allem waren es Varuna und die Adityas, deren königlicher Character es mit sich brachte, dass ihnen ein Wirken gleich dem des Rta beigelegt wurde. In ihrer sonveranen Herrlichkeit mmaten sie vor allen andern Göttern\*) als die Begründer und Leaker der Gesetzmässigkeit in Natur und Menschenleben erscheinen. Die Morgenröthen leuchten nach dem Rta auf, heisst es simmal: ein andres Mal lässt der Dichter sie, die heute und morgen gleich erscheinen, der grossen Satzung (dhoman) des Varuna folgen. Wir führten schon oben (S. 190) den Vers an; "Jone Baren"), die dort oben hingesetzt sind, die man des Nachts sieht, wohin doch sind sie bei Tage gegangen? Unträglich sind Varunas Gabota (crata). Lenchtend wandelt der Mond des Nachts". Jahreszeiten, Monde, Tage und Nachte haben die Adityas geordnet, das Opfer und den Opferspruch. Den Geboten Varunas, oder den Geboten des Mitra und Varuna folgt der Fromme, aber doch ist es

<sup>1)</sup> Mit verschwindenden Ausuntonen.

Beziehnngsweise des Volkes, unter dessen Einflass die Instarranierhier stehen.

<sup>\*)</sup> Rv. X. 33, 9.

<sup>4)</sup> Wie dies der vertische Sprachgehrauch z. B. durch die rerungsweise Verwendung des Beiwerts distacrata in Beziehung auf sie wiederspiegelt.

<sup>\*)</sup> Das Gostira.

Menschenart, Varmas Gebot Tag für Tag zu verletzen, wie Unterthanen ihres Königs Gebot, Yama, der sich auf das Rta beruft, wie er Yamis Liebe zurückweist, spricht zu ihr auch von der "grossen Satzung des Mitra und Varuna". So deckt sich der Inhalt des Rtabegriffs mit den Satzungen (dhaman), den Geboten (erata) des Mitra und Varuna. Und so konnte es nicht ausbleiben, dass neben Aeusserungen, welche das Rta als eine weltumfassende Macht ohne jeden Hinblick auf irgend eine Gottheit, die es gegründet hätte oder regierte, verstehen!), auch solche sich finden, in denen es ale Schöpfung des Varuna gefasst wird, und andrerseits wieder solche, die Varma so zu sagen zu einem obersten Diener des Rta muchen; eine Mehrheit von Auffassungen, welche - ganz ähnlich wie die Schwankungen der homerischen Vorstellungen über das Verhältniss von Zeus und Moira - das natürliche Ergebniss der Kreuzung verschiedener, unabhängig entstandener Vorstellungsreihen in der von festen dogmatischen Fixirangen wenig berührten, widerspruchsreichen Sphäre des vedischen Glaubens darstellt.

"Die Flüsse", heisst es, "hat der Aditi Sohn, der Ordner strömen lassen; sie gehen ihren Weg nach dem Rta des Varuna". Himmel und Erde "fördern das Rta des Mitra". Hier sprechen die Dichter vom Rta des Varuna oder Mitra in demselhen Sinne wie von ihren Satzungen oder Geboten; das Rta erscheint als etwas von diesen Göttern herstammendes oder ihnen gehöriges, wie sie auch selbst einmal geradezu "die beiden Herren des Rta, des Lichts" genannt werden. Mehr zu Vollstreckern, Verwaltern, höchsten Anhängern des Rta als zu seinen Herren werden, sie gemacht, wenn sie "Wächter des Rta", "Wagenlenker des Rta", "Führer des Rta" heissen, wenn von ihnen gesagt wird, dass sie "in des Rta Wohnung herangewachsen sind". Man sieht, die Nuancen,

Man four beispielsweise Uv. IV, 23, 8-10.

in denen die Vorstellung von dem Verhältniss des Varuna und der ihm verbundenen Götter zum Eta auftritt, sind wechselnd; durchgehend über ist, dass gerade sie in besonders enge Beziehung zu jener Potenz der Weltordnung gesetzt werden.

Neben ihnen, offenbar im Vergleich mit ihnen zurücktretend, ist es vor Allem noch ein Gott, der eine ähnliche Rolle spielt, Agni'): begreiflicherweise, denn in ihm manifestiren sich mächtigste Ordmungen des natürlichen und vor Allem des cultischen Geschehens; als nächster göttlicher Genosse des menschlichen Lebens durchschaut er, der "Aufseher der Satzungen"), alles sündige Thun, unterscheidet Gutes und Böses, mit Absicht und aus Unbedacht Gethanes; als Feind des Dunkels, als Verscheucher und Verbrenner böser Dämonen verbrennt er auch die menschlichen Uebelthäter, die Verletzer von Varunas und Mitras Geboten"), ist er Vorkämpfer von Recht und Ordnung.

Wie aber diese Seite von Agnis Wesen allein im Zusammenhang der gesammten ethischen Vorstellungen des Veda
in das rechte Licht gesetzt werden kann, so muss auch unsre
Darstellung Varunas und der Ädityas einen wesentlichen, ja
vielleicht den allerwesentlichsten Theil ihres Inhalts an jene
Erörterung, die uns später zu beschäftigen hat, abgeben.
Dort muss die Rede sein von Varunas und seiner Späher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dass Agn) hier neben Varuna den sweiten Rang siminunt, zeigt sieh sahr deutlich z. B. Rv. X. S. 5. Unter alberiet Identificationen des Agul mit verschiedenen Wesen beiset est "Du wirst Veruna, wenn du dem Rta austrebet". Der eigentliche Verwalter des Rta also ist Varuna. Es versteht sieh übrigens von selbet, dass irgendwe und ergendwie som Rta in Beziehung gesetzt so ziemlich jeder Gott wirdt dass diese Beziehungen verglichen mit denen der Adityas zurücktreten und auf der Oberflüche bleiben, hat für Indra Bergnigue III. 249 treffend geweigt.

<sup>\*)</sup> adhyakshan dharmandm Rv. VIII, 43, 21.

<sup>\*)</sup> Sidhe z. B. Rv. JV, 5, 4: VIII, 23, 14.

alldurchschauendem Blick, von seinem Zorn gegen die Büsen, von seinen Fesseln und seinen Listen; dort werden wir auch von jenen Gebeten um Vergebung und Erbarmen zu sprechen haben, in denen das geängstete Herz des von Ungemach Verfolgten zur göttlichen Gnade flüchtet. —

Varuna als Wassergott. Ueber eine für das vedische Zeitalter nebenstchliche Seite am Wesen Varunas, deren richtiges Verständniss längst erreicht ist, werden hier wenige Worte genügen: über sein Verhältniss zu den Wassern. Varuna, oder häufiger das Paar Mitra-Varuna, lässt es regnen; sie gehören zu den Göttern, die am häufigsten um Regen angerufen werden: eine sehr natürliche Function für diegrossen himmlischen Machthaber, aus deren hohem Reich der Regen berahfällt -, vielleicht auch im letzten Grunde eine Consequenz der weitverbreiteten Vorstellung, dass der Mond den Regen sendet<sup>i</sup>). Wenn dieser Zusammenhang von den vedischen Diehtern natürlich nicht mehr verstanden wurde, scheint doch ihre Ausdrucksweise gelegentlich die ursprüngliche Vorstellung geradezu auszusprechen; so wenn es von den himmlischen Wassern heisst; "In deren Mitte König Varuna einhergeht, herabblickend auf Wahrheit und Unrecht unter den Menschen, die honigtraufelnden, glanzenden, lauternden, die göttlichen Wasser mögen hier mich segnen (Rv. VII, 49, 3). Weiter aber steht Varuna zu den Wassern in Beziehung, indem er als Herr aller Naturordnungen den Flüssen ihre Balm anweist. Von diesen Ausgangspunkten ans entwickelt sich die Vorstellung dahin, dass Varuna sich in die Flüsse wie in ein Kleid hüllt (Rv. IX, 90, 2), dass die sieben Flüsse ihm zujauchzen wie Kühe ihrem Kalb zubrüllen, dass sie "in seinem Schlund hinströmen wie in einer

Aus dam Mondo entsteht der Regen? Ait, Br. VIII, 28, 15. Anch von dam "regenspendenden Strahl der Sonne" ist die Rede, Satap, Br. XIV, 2, 1, 21.

hobles Röhre" (VIII, 69, 11, 12). Ja die später so hervortretende Beziehung des Varuna, des indischen Poseidon, zum Moer findet sich sehen im Rgveda'): "am Himmel", heisst es (I, 161, 14), "gehen die Maruts einher, auf der Erde Agni: durch die Luft dort geht der Wind. Durch die Wasser, die Meere geht Varuna". Die Stelle steht allein, wie das bei der ganz geringen Bedeutung des Meeres für die rgvedische Zeit nicht befremden kann. Und überhaupt wird festzuhalten sein, dass die Verbindung zwischen Varuna und den Wassern im altesten Veda noch merklich von dem stehenden, hervortretenden Character entfernt ist, der ihr in späterer Zeit zukommt\*). Wie sieh dieser Character entwickelt hat - wie anf der einen Seite die centrale, weltbeherrschende Macht des alten Varuna verblasste und auf neue Gottheiten überging, auf der andern die jüngere Zeit das Bedürfniss nach einem Meergott in bestimmterer Auspragung empfand, für welchen Typus eben diese Seite Varanas die Anknüpfung hot - kann an dieser Stelle nicht näher erörtert werden.

Aditi. Die Mutter der Ädityas, nach welcher diese beissen, die Göttin Aditi, ist historisch betrachtet jünger als ihre Kinder. Jene entstammen der indoiranischen Zeit, diese ist wenigstens nach den hauptsächlichsten Seiten ihres Wesens offenbar eine rein indische Göttin, nicht verflochten, soviel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beiläufig bemerkt scheint mir nuch die Vorstellung von Varmaale dem Wussersucht sendenden Gott mit Becht bis in den Bgyeda mrückverlegt zu werden; diese Herleitung des im menschlichen Leibe sczcheinenden Wassers von dem Gott, der des Wasser im Universum beherrscht, ist genz im Character der unen Zeit. Vgl. Hillebrundt, Varmaund Mitra (13 fg.: der Witterspruck von Bergelgne III, 155 überwegt mith nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>j. Schwerfiels wirds z. B. ein auf die rituelle Verwendung des Watters bezügliches Lied wie X. 30 sieh in späterer Zeit mit der finchtigen Neumung des Varung, die in V. I erselbent, begungt haben.

sich sehen lässt, in die alten Cultusordnungen: im Egveda wird sie nur in gelegentlichen Anrafungen, fast immer mit ihren Söhnen zusammen, und in kosmogonischen Speculationen genannt; eigne Lieder an sie erscheinen dort nicht.

Aditi ist ein personificirter Begriff. Dir Name spricht ihr Wesen klar aus. Er bedeutet "Nichtgebundenheit"; wir dürfen einfacher übersetzen "Freiheit". Dem Menschen drohen die Fesseln von Schuld und Leiden; die Adityas sind es vor Allem, welche diese Fesseln regieren und zu denen man um Befreiung von ihnen betet: so konnte als Mutter der Adityas eine Göttin vorgestellt werden, die das von allen Fesseln gelöste Dasein in sich darstellt und dem Menschen verleiht, zu welcher der Gefesselte betet und spricht: "Wer soll uns der grossen Aditi wiedergeben, dass ich Vater und Mutter schauen möge?" (I, 24, 1). So wird Aditi mit andern befreienden schuldtilgenden Gottheiten zusammen angernfen: "Agni, durch unsre Verehrung entflammt, sprich du für uns zu Mitra, Varuna, Indra. Die Sünde, die wir begangen haben, darüber erbarme dich: die mögen Aryaman und Aditi von uns ablösen", "Erlöst ihr uns aus der Wolfe Rachen, ihr Adityas, wie einen gefesselten Dieb, o Aditi". "Die oberste Fessel, Varuna, hebe auf von uns; lass fallen die unterste, löse die mittelste ab, und lass uns, Aditya, in deinem Gebot schuldles vor Aditi sein 1). Es ist klar, dass die Göttin an diesen Stellen genau in der Ideenverbindung steht, auf die ihr Name deutet. Besonders häufig ist es die Vorstellung der Schuldlosigkeit"), der wir im Zusammenhang mit Aditi begegnen: "Schuldlosigkeit möge uns Aditi schaffen" -

<sup>\*)</sup> By. VII, 93, 7; VIII, 67, 14; I, 24, 15. Gams wortlich heisel der Schlime der zweiten Stelle; "schuhlles für Aditi" — schuhlles, dues die befreiende Gettin uns ihre Gube der Freiheit epende. — Vgl. Colinet, Éthale sur le mot Aditi (1893) S. 9.

F. D. h. chensogut das durch die göttliche Macht bewirkte Gelüsterin von des Folgen der Schuld wie des Nichtbegangenhaben derselben.

Addition 205

"Mitra und Aditi, der Gott Savitar möge als schuldles uns dem Varuna kunden"; an einer Stelle lesen wir: "in Schuldlesigkeit, in Aditischaft") oder besser "in Schuldlesigkeit, in Freiheit von Banden" — wo aber in dem Ausdruck für Freiheit die Anspielung auf den Namen der Göttin nicht überhört werden kann. Weiter finden wir Aditi als die Erlöserin aus Bedrängniss (amhas), als Herrin weiter Fluren, weiter Hürden, als die weitumfassende, als waltend über dem Loos der Unversehrtheit (sarvatātī): überall tritt der Gegensatz zur Gebundenheit in Schuld und Leiden, der das eigentliche Wesen der Göttin ausmacht, deutlich hervor.

Ich kann es nicht für richtig halten, diesen Begriff der Nichtgebundenheit, der so eng mit allen greifharsten Wünsehen und Sorgen für das eigne Leben verknüpft ist, in den der Unendlichkeit zu verflüchtigen und die Gestalt der Aditi etwa in dem Hinausstreben der Phantasie zu den unendlichen Weiten des Raumes jenseits von Sonne und Morgenröthe wurzeln zu lassen. Ebenso wenig darf man, meine ich, indem man der Freiheit von Banden die Wendung auf die Zeit giebt, Aditi als Unvergänglichkeit, oder mit Herbeiziehung eines Natursubstrats, als das Tageslicht in seiner Unvergängliehkeit deuten. Damit schiebt man in den Mittelpunkt, was höchstens an der Peripherie eine berechtigte Stelle hat. Richtig, ja selbstverstandlich ist nur zunächst dies, dass der "Freiheit", indem sie personificirt und mit Varuna und seiner Göttergruppe verwandtschaftlich verbunden wurde, nun auch - vermuthlich von Anfang an - concrete Attribute beigelegt worden sind, die der Lichtnatur wie der ordnenden Herrschernatur jener Gottheiten entsprachen, zumal die Vorstellungen von Licht und Freiheit unter einander eng verknüpft waren. "Wer erbittet heute der Götter Segen? Wer preist die Ädityas und Aditi um Licht?" "Der Aditi, der ordnungsstarken Licht, das nicht versehrt, des Gottes Savitar Ruhm künden wir".

<sup>1)</sup> unitgrates milities, Rv. VII, DI, L.

\_Ich preise euch, die Wachter der grossen Oednung (rta), Aditi, Mitra and Varuna die hochgeborenen". Als "der Aditi Antlitz" wird die Morgenröthe angerufen. - Und weiter musste gerade Aditi als Mutter der hochsten Weltherren und nicht zum wenigsten auch als Tragerin eines für alle Speculation und Geheimnisskrämerei so einladenden abstracten Namens stark dazu neigen, mit den Mysterien der fernsten Weltanfänge in Verbindung zu treten. In den kosmogonischen Speculationen, die namentlich dem Jüngeren Theil des Rgyeda eigen sind, begegnet sie als den Göttervater Daksha ("Tüchtigkeit") gebärend und zugleich aus ihm heraus geboren; es ist die Rede von "Sein und Nichtsein am hochsten Himmel, bei Dukshas Geburt, in der Aditi Schooss". Wir begnügen uns damit diese Züge am Bilde der Aditi flüchtig zu berühren; besonnene Betrachtung wird sich durch dieselben in dem Urtbeil über die Stelle, an welcher Wurzel und Mittelpunkt der ganzen Conception liegt, nicht beirren lassen.

Nur auf eine Besonderheit sei hier noch hingewiesen: auf die im Egyeda wie in den jüngeren Texten sich wiederholt findende Bezeichnung der Kuh als Aditi, der Aditi als Kuh<sup>4</sup>). "Tödtet nicht die sündlose Kuh, die Aditi", heisst es in einem Verse, der im Ritual stehend verwandt wird, wo man eine Kuh, die geopfert werden sollte, freigiebt<sup>3</sup>). Und an einer andern Stelle: "Die Milchkuh Aditi strotzt für den Gerechten, für den opferspendenden Menschen, o Mitra und Varuna". Im spätern Ritual ist die Anrede Aditi für eine im Zusammenhang der heiligen Handlungen auftretende Kuh gewöhnlich. Dürfen wir hierin Anzeichen dafür sehen, dass die Göttin Aditi überhaupt nicht anthropomorph, sondern in

<sup>1)</sup> Man vergleiche das ohen S. 72 lg. Bemerkte.

<sup>\*)</sup> Rv. VIII, 101, 15. In g@m andg@m ,die sündlese Kuh, scheint ein Wortspiel zu liegen; es klingt als sollin es beissen ,die Kuh, die beise Unkuh ist. Andrerseits ist andg@m auch wieder ein Stichwort sus des für Aditi characteristischen Ausdruckskreis, der die Schuldlosigkeit istriff.

Kningestalt gedacht wurde!)? Und wenn dies richtig ist, dürfen wir nicht dieser Vermuthung weiter die Formulirung goben, auf welche schon oben (S. 73) hingedeutet worden ist, dass an der Stelle der Göttin Freiheit, deren Wesen wir zu entwickeln versucht haben, einmal als Mutter von Sonne. Mond und Planeten eine offenbar einer sehr tiefen Stufe der mythischen Bildungstypen angehörende Göttin Kuh, wir sollten vielleicht besser sagen ein Kuhfetisch gestanden hat?

## Die beiden Asvin.

Von dem Wesen der beiden Asvin<sup>3</sup>) scheint soviel auf den ersten Blick festzustehen, dass diese Zwillingsgötter mit den Lichterscheinungen des anbrechenden Tages verknüpft sind. Die Feier der Somapressung wird in der Morgenfrühe durch den Vortrag der "Frühlitanei" (prataranweaka) eingeleitet. "Den in der Frühe wandelnden Göttern trage die Litanei vor, o Hotar", sagt der Priester, der die Opferfunctionen zu verrichten hat, an dem, welcher die Recitationen vollzieht, und ein alter Ritualtext<sup>3</sup>) fügt die Erklärung binzu: "Dies aber sind die in der Frühe wandelnden Götter: Agni, Ushas (die Morgenröthe), die beiden Asvin". Bei einer speciellen Form des Somaopfers folgt nach einer durch die Nacht sich hinziehenden Feier am Morgen dieselbe Litanei, zu

<sup>4)</sup> Man beachte anch, dass sich f\(\text{R}\), VI, 50, 11 die Beihn der "binnelischen, irdischen, kuhgebornen, num Wasser geh\(\text{ormden}\), VII, 25, 14 die der "binmilischen, irdischen, kuhgebornen, opferw\(\text{ardiges}\) Gottheiten" (vgl. auch X, 53, 5) finder: entsprechend aber werden X, 63, 2 die "opferw\(\text{ardigen}\), die von der Ad\(\text{ri}\) and aus den Wassern gebornen, die irdischen" genannt.

<sup>7)</sup> Wörtlich "Rosssherren". Ich vurwebe auf die oben S. 70 augreprochum Verunthung über die ursprüngliche Ross setalt dieser Götter. — Die Agein werden auch Nüssavyn genannt. Dieser Name von unbestimmberer Bedeutung kehrt im Avesta im Singular als Name since bösen Damons wiesler.

<sup>7)</sup> Altarera Brihmana II, 15.

welcher hier an ihrem Ende Lieder an die Sonne, um Sonnenanfgang vorzutragen, hinzukommen'). Dentlichste Spuren zeigen, dass diese in den Ritualtexten beschriebenen Vorträge in die Zeit der altesten Hymmenpoesie zurückgehen\*). So ist durch das Zeugniss fester ritueller Ordnungen die Stellung der Asvin im Lauf der Naturvorgange klar bezeichnet: ihr Walten wird von der Erscheinung des nachterhellenden Agui und der Morgenröthe") einerseits, der aufgehenden Sonne andrerseits umschlossen. Und mit dem was das Ritual orgicht steht im Einklang was die Hymnen an diese Götter beständig wiederholen: "Den Frühwandelnden opfert zuerst... denn in der Frühe nehmen die Asvin das Opfer an". "Erweeke sie die in der Frühe Ihre Rosse anschirren; die beiden Asvin mögen herkommen". "Erwecke die Asvin, o Morgenröthe". "Eure Wagen und Rosse machen sich auf wenn die Morgenrothe aufleuchtet. Des Dunkels Hülle enthullen sie und dringen durch den Luftraum wie die helle Sonne". "Vor der Schwester Morgenröthe enteilt die Nacht. Die Schwarze raumt den Pfad dem hellen Sonnengott. Lasst euch rufen, ihr Spender von Rossen, von Rindern. Bei Tag und Nacht wehrt ab von uns das Geschoss". "Erwacht ist Agni. Ueber der Erde geht die Sonne auf. Die glanzende Morgenröthe ist hell erschienen mit ihrem Strahl. Die beiden Asvin haben den Wagen zur Fahrt angeschirrt. Gott Savitar hat alle Wesen erregt sich zu bewegen hier und dort", "Wenn du o Morgenröthe, mit deinem Licht einhergehst, mit der Sanne leuchtest, kommt dieser Wagen der Asvin auf seiner Bahn herbei zu der Manner Schutz"4).

Sünkhäyana Sraufasütra IX, 20; Apastamba XIV, 1 etc.

P) Berguigue, Recherches sur l'hist, de la liturgie vedique 9, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Doch zeigt der Rgveda ein Schwanken in Bezug auf die Reihaufolge der Ayein und der Morgegröthe. Bergaigne, Rel. vod. II, 482.

Bx. V, 77, 1; I, 22, 1; VIII, 9, 17; IV, 45, 2; VII, 71, 1; I, 157, 1;
 VIII, 9, 18. Mehr bei Bergnigne Reh vol. II, 431 fg. — Mit der mergen-

Der goldne, lichte, gedankenschnelle Wagen der Asvin, von fliegenden Rossen oder auch von Vögeln gezogen, bewegt sich in seinem Umlanf (vartis) um den Himmel; das hänfige Hervorheben dieses Umlaufs scheint zu zeigen, dass derselbe als ein fest bestimmter betrachtet wurde. "Lasst uns heut enren Wagen rufen, ihr Asvin, dessen Radfelgen unversehrt sind, der um den Himmel fährt". "Euer Wagen geht um Himmel und Erde in einem Tage"). So wird das Wort "erdumwandelnd" (parijman) mit besondrer Vorliebe von ihnen und ihrem Wagen gebraucht. Auch dass sie "in der Ferne die Sonne umwandeln" wird von ihnen gesagt").

Vergleicht man die Sprache der Asvinlieder mit derjenigen, welche sich an die andern Morgengottheiten richtet, so ist ein gewisser Unterschied deutlich fühlbar. Von der lebendigen Anschaulichkeit, in welcher von dem nachtdurchstrahlenden Agni, von der lichten, die Menschengeschlechter zu ihrem Thun erweckenden Morgenröthe die Rede ist, fehlt hier atwas. Und wenn man unter den so leicht übersehbaren Naturphänomenen, welche der Tagesanbruch darbietet, sucht, so findet sich nichts, was dem Bilde dieser vor der Sonne leuchtend über den Himmel fahrenden Doppelwesen entspricht.

lichen Erscheinung der Asym wird auch die Vorstellung von ihnen als honigreicht, als honigspendend, von dem Henigschlauch, der auf ihrem Wagen liegt, der Peitsche (kaed), mit welcher die Henig ausspritzen, zusammenhangen (Materialien bei Bergnigme II. 483 fg.). Offenbar handelt es eich weiter um die Gabe des Wolkennesses noch des Somet dabei würde das stehende Hervortreten der Vorstellung von Honig gerade bei den Agvin unerklärt bleiben. Mit scheint, dass an den Morgenthau zu denken ist.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Rr. 1, 180, 10: III, 58, 8. Wartlich wie an der letzten Stelle wird I, 115, 3 von den Sommerssen grougt: Sie geben nur Himmel und Erde in einem Tage. Ashnlich von der Morgenröthe IV, 51, 5. Von den Ayvin heiselt es noch IV, 35, 7, duer els "mit Herne Wages in einem Tage um des Luftreich geben".

<sup>5)</sup> Bv. L. 112, Bl. Ottonherg, Ballyton day Vella.

Es muss also eine Erstarrung der ursprünglichen Vorstellung, eine Verschiebung einzelner flore Elemente eingetreten sein, und die Dichter wiederholen Unverstandenes, vermöge jener Verschiebung unverständlich Gewordenes. Unsre Aufgabe aber ist, das Naturphänomen zu ermitteln, auf welches wenigstens ein Theil, der characteristische Theil der von den Liedern gelieferten Daten passt, und welches so gestaltet sein muss, dass sich anch die Alteration, welche die direct nicht mehr zutreffenden Daten aus ihrer Stelle gerückt hat, verstehen lässt.

Mir scheint nicht zweifelhaft, dass dies Naturphänemen nur der Morgenstern sein kann'). Er ist neben dem in der Frühe entzündeten Feuer, neben Morgenröthe und Sonne die einzige Lichtmacht, welcher die den Tagesanbruch mit göttlichen Gebilden schmückende Phantasie, der um den Tagesanbruch sich bewegende Cultus die Stelle anweisen konnte. an welcher wir die Asvin finden. Auf den Morgenstern passt die Zeit der Erscheinung, die lichte Wesenheit, die fliegende Bewegung in fester Bahn um den Himmel herum Tag für Tag wiederkehrend wie Sonne und Morgenröthe. Nur die Zweiheit der Asvin passt nicht. Aber bestätigt os nicht die Richtigkeit unsrer Deutung, dass die Annahme nur einer leicht begreiffichen Verschiebung nöthig ist, um den schlagend zutreffenden Sinn auch dieses Zuges herauszustellen? Die Vorstellung des Morgensterns ist nicht von der des Abendsterns loszulösen: das ist der zweite Asvin. So bleibt als Discrepanz zwischen Natur und Mythus nur dies übrig, dass Morgenstern und Abendstern ewig getrennt, die beiden Asvin aber als zwei morgenliche Wesen vereinigt sind. Eine Ver-

<sup>4)</sup> Diese Auffassung beunsprucht nicht neu zu seinr der Rugst gefandenen Lösung des Problems aber (siehe namentlich Mannhardt Zeitet. Ethnologie VII, B12 fg.) ist es nicht gehingen sieh die gebührende Auserkennung zu verschaffen.

schiebung wie diese ist natürlich genug. In einem der Asvinlieder (V. 77, 2) heisst es: "Opfert des Morgens und setzt die Asvin in Bewegung. Nicht verehrt man abenda die Götter; es ist ihnen nicht wohlgefällig". Konnte nicht diese Bevorzugung des Morgens vor dem Abend im Cultus dazu führen, dass die Vorstellung von dem morgenlich-abendlichen Götterpaar, im Uebrigen unverändert, ganz auf den Morgen rückte? Man bedenke, welche Bedeutung die Morgenröthe in der vedischen Opferpoesie hat, während die Abendröthe für sie überhaupt nicht existirt. Man vergleiche ferner die genau gleichartige Verschiebung, welche das Paar des Sonnenund Mondgottes, Mitra und Varuna, in zwei gemeinsam thronende Götter, deren Auge die Sonne ist, verwandelt hat, so dass nur Spuren noch auf den Gegensatz des tagbeherrschenden und des nachtbeherrschenden Gestirns hindeuten. Spuren aber theils von dem ursprünglich getrennten Dasein der beiden Asvin, theils von der Beziehung auch auf den Abend scheinen sich in der That erhalten zu haben. "Getrennt geboren", "hier und dort geboren" nemnt sie der Bgveda (V. 73, 4; I, 181, 4), und ein Versfragment von unbestimmbarer Herkunft erlautert dies: "Nachtkind wird der Eine genannt, der Andre dein Sohn, o Morgemröthe-1). Man sorgt, was Agni über die Sünden der Mensehen "dem erdumwandelnden Nasatya" berichten wird (IV, 3, 6): hier haben wir einen Asvin in der Einzahl. An mehreren Stellen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Yaska XII, 2. Ganz jung kum das Fragment sehon aus motrischen Gründen nicht sein. Man vergleiche Taitt Army I, 10, 2, wo die Agein "Nachtkinder, leuchtunde" genannt werden. Ebendaselbst (§ I) scheint von der strahbenden (nafra) Gestalt des einen, der ellbernen (rajuta) des millern Agein die Reife zu sein: doch ist regizzun möglicherweiss eine Corruptel für gajutaw (Kv. VI, 58, I). Der aben berührte Vers Rv. I, 181, 4 neunt in seinem weiteren Verlauf die Väter der Beidenr den summklar ("Held"; das Wort erscheint als Epitheton son Agut, Indru, Rudra, den Mirats) und den Himmel. Das führt uns nicht weiter.

endlich wird gesagt, dass man die beiden Götter morgens und abends anruft').

Eine Beststigung der hier dargelegten Auffassung giebt unter den Asvinmythen der wohl am häufigsten in den Texten berührte, der Mythus von den Asvin und der Sarya. Eine Jungfrau, die bald Sarya genannt wird - das Wort ist das Femininum zu der gewöhnlichen Bezeichnung der Sonne, dem masculinischen surga - bald die "Tochter der Sonne" (suryasya dukita), besteigt, gewonnen durch die jugendliehe Schönheit der Asvin, ihren Wagen, erwählt sie zu ihren Gatten. "Mit Vögeln fahren zwei einher zusammen mit einer", heisst es von den Asvin und der Sonnentochter in einem Liede, das in Form kurzer Rathselfragen alle Hauptgottheiten characterisirt (VIII, 29, 8): man sicht, wie eben diese Verbindung mit Surya als vornehmstes Erlebniss der Asvin angesehen wurde"). "Euer rasches Fahrzeug ist erblickt worden, mit dem ihr die Gatten der Surya geworden seid", wird zu den Asvin gesagt (IV, 43, 6). "Euren Wagen hat die Tochter der Sonne erwählt, ihr Nüsatyas, zusammen mit eurer Herrlichkeit" (I, 117, 13). Hier sehen wir nun die oben ausschliesslich aus indischen Materialien abgeleitete Deutung der Asvin sich durch die Mythenvergleichung bestätigen?). Die mit Sarya über den Himmel fahrenden Himmelskinder und Rosseherren des Veda lassen sieh doch

Rv. VIII, 22, 14; X, 30, 1; 40, 4 (vgl. Vers 2). Siehe Berguige-II, 500.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hängt mit der Decilmit dieser gemeinssm fahrenden göttlichen Personen die in den Asvinliedern öfters hervortretende Vorliebe für die Dreizahl (Bergnigus II, 500 fg.) zusammen? Ich wage über die Bedautang dieser Dreizahl Kein Urthuil.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich fosse hier durchaus mit den Materialien wie auf den Schlusfölgerungen Maunhardts (Die lettischen Sonnenmythen, Zechr. f. Ethnist. VII). Vgl. auch die südshwischen Materialien bei Krauss, Volksgianbenut religiöser Brunch der Südshwis 4 frg.

nicht von den rossberühmten<sup>1</sup>) Aiec zweiges der Griechen und ihrer Schwester Helena trennen<sup>2</sup>); vor Allem aber gehören hierher die "Gottessöhne") der lettischen Lieder, die auf ihren Rossen geritten kommen, um die Sonnentochter zu freien<sup>1</sup>). In welcher Natursphäre aber diese Gottessöhne zu suchen sind, sagt eines jener Lieder;

> Der Morgenstern war hingelaufen Nach der Sonnentochter zu schauen,

Fragen wir nach dem Wesen dieser indisch-lettischen Sonnentochter, so möchte ich bezweifeln, dass, wie angenommen worden ist, unter ihr die Dämmerung oder die "Wolkenfrau" verstanden werden muss"). Mir scheint, dass ein Wesen, welches sich mit dem Morgenstern vermählt oder mit ihm zusammen über das Himmelsgewölbe führt, ein ihm gleichartiges himmlisches Wesen sein wird. Ausser mit dem Morgenstern vermählt sich die lettische Sonnentochter mit dem Monde; die vedische Süryä ist Gattin nicht nur der Asvin sondern auch Somas des Mondes. Wen anders soll der Mond gefreit haben als die Sonne? Und die Sonne ist doch die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieser Zug hat sieh bei den Dieskuren in stärkerer Ausprägung erhalten als bei den Aşvin, duren Name doch beweist, mass er nuch ihnen eigen war,

<sup>5)</sup> Die Dioskuren wellen Greineren im Licht und in der Unterwelt: wigt diese Vorstellung gegenüber der Thatsache, dass immer nur entweder der Morgenstern oder der Abendstern erscheint, nicht eine Verschiebung gunz ähnlich der im Veda zu constativenden, das Unterliegen der Vorstellung von der Gefrenntleit der beiden Himmelswesen gegenüber derjentgen von ihrer Gleichurtigkeit?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch im Singular, so dass Morgen- und Abendstern als Einheit erscheinen.

Bahl f

är sich solbat, bahl f

ör den Mond. Gunz so erscheinen such in dem verlischen Hochzeitsliede X, 85, wa sich Stryz die Sonnen-jungfran mit Soms dem Monde verbindet, die beiden Agvin als Wurber.

Jones ist die Formulirung Mannhardts (s. n. O. 205), dieses diejenige E. H. Meyers (Indog. Mythen H. 673).

nachste dazu, unter dem Namen Sürya verstanden zu werden; wenn aber in Indien neben der Sürya, und wenn obenso bei den Letten von der Sonnentochter gesprochen wird, erklärt sich dies nicht als Auskunftsmittel eines Zeitalters, welches die Sonne männlich vorzustellen gewohnt war<sup>1</sup>)?

Der Veda feiert die Asvin als Retter aus aller Noth. Dieser Characterzog des Götterpaares geht, wie die Vergleichung der Dieskuren zeigt, auf die indogermanische Zeit zurück. Der Stern, der nach dem gefahrerfüllten Dunkel der Nacht das Herannahen des rettenden Tageslichts verkundet, wurde als die Erscheinung einer hilfebringenden Gottheit begrüsst. Insbesondre waren die Asvin - abenso win die Dieskuren - Retter aus Meeresnoth<sup>2</sup>). Der Veda legt ihnen ofter ein Schiff oder Schiffe als Fahrzeuge bei; man ruft sie an Schatze zu bringen "vom Meere oder vom Himmel her" (I, 47, 6); zu ihnen wird gesagt: "Weit um den Himmel geht euer Wagen, wenn er vom Meere herankommt" (IV, 43, 5). So erretten sie aus dem Meere den Bhujyu, welchen, wie einmal gesagt wird, böse Genossen, wie es an einer andern Stelle heisst, sein Vater Tugra "wie ein Sterbender seine Habe verlassen hatte". "Da zeigtet ihr eure Kraft in dem Meer, wo kein Halt, kein Stand, kein Greifen ist, als ihr den Bhujyu heimführtet, ihr Asvin, der euer Schiff das hundertruderige bestiegen hatte" (I, 116, 5)2).

Und wie aus Meeresnoth, so retten sie aus Bedrangniss

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Letten, für welche Saufe eine weibliche Gottheit war, hallen allerdings kein eignes Bedürfules nach diesem Auskunftsmittel, kanmu die selbe aber als Erhibeil überkommen haben.

<sup>7)</sup> Diese griechisch-indische Uebereinstimmung verdient bei der Frage, ab die Indogermanen das Meer gekannt haben, berücksichtigt zu werden. Die griechischen Materialien legen den Godanken nahr, dass bei den ans Meerregefahr errettenden Gestiruen das Kinnfener mit im Spiele ist.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Im Ganzen hum man sagen, dass die Asvin es sind, die über des Meer, Indra, der über die Flüsse hinnberführt: dieser ist der Beschätze

aller Art. Als Aerate befreien sie von Krankheit. Sie machen den Blinden sehend, den Lahmen gehend. Sie verjüngen den Greis, geben der im Vaterhause alternden Jungfrau einen Gatten, verleihen der Gattin des Hammlings ein Kind. Sie schützen den Schwachen, den Verfolgten, die Wittwe; sie retten die Wachtel aus des Wolfes Rachen; sie schaffen dem von Gluthen Gepeinigten Kühlung. Die an die Asvin gerichteten Lieder sind voll von dem Preise solcher Thaten. Immer wird, der Weise der Hymnen entsprechend, nur mit wenigen Worten angedeutet, was gewiss in voller Lebendigkeit Jedem bekannt war. Neben Indra sind die Asvin die eigentlichen Helden der von göttlichen Gnadenerweisungen handelnden Geschichten: dem Indra kommen überwiegend diejenigen zu, bei denen es sich um die Bezwingung von Feinden, den Asvin die, bei welchen es sich um kampflose Errettung aus Ungemach aller Art handelt. Man wird es nicht erreichen und man soll es nicht versuchen, solche Erzählungen als den mythischen Bericht von Naturvorgangen, in welchen der Morgenstern eine Rolle spielt, zu deuten. Der vom Meere bedrängte Schiffer, die alternde Jungfrau, die Gattin des Hammlings sind Menschen und nichts als Menschen, in deren wunderbaren Schicksalen erfinderische Erzählerlust die Gnade der Gottheiten, welche vor allen andern Helfer ans Noth und Elend sind, sich beweisen liess.

auf den Kriege- und Wannerzögen, welche sich auf dem finssburchströmten Boden des verlischen Landes bewegen,

## Rudea.

Rudra pflegt für einen Sturmgott gehalten zu werden. Für das Bewusstsein der vedischen Dichter jedenfalls kann er diese Bedeutung nicht gehabt haben. Die Hymnen an die Maruts zeigen, wie im Veda das Einherstürmen der Winde beschrieben wird: die Blitze leuchten und die Regengüsse orgiessen sich durch das Luftreich über die Flächen der Erde, die Berge erbeben und die Wälder neigen sieh vor Furcht, wenn der Heereszug der gewaltigen Götter über sie hinbraust. Nichts von alledem findet sich in den Rudraliedern. Thr sehr gleichbleibender Inhalt ist ein ganz andrer: die Angst vor den Geschossen des furchtbaren Bogenschützen. die Bitte, dass er Mensch und Vieh mit Seuche und Sterhen verschonen, dass er seine wunderbaren Heilmittel spenden wolle. "Preise den ruhmreichen, den jungen auf seinem Throne, dessen Angriff gewaltig ist wie eines furchtbaren Thieres. Erbarme dich des Sängers, Rudra, der dich preist. Lass deine Heerschaaren Andre als uns niederstrecken. Vorbei fliege an uns Rudras Waffe, vorbei gehe des Ungestümen grosser Zorn. Spanne deine starken Bögen als für unsre Freunde, die freigebigen; gnadenreich erbarme diele aber Kinder und Kindeskinder" (II, 33, 11, 14). "Des Himmels rothen Eber, den Ungestumen, des Haar zur Muschel gewunden ist, den rufen wir mit Andacht. Er der die besten Arzeneien in der Hand trägt, möge uns Schutz und Schima und Rettung verleihen ... Schlage uns nicht, Rudra, nicht Gross noch Klein, nicht den Wachsenden noch den Erwachsenen, nicht Vater noch Mutter noch unsern lieben Leib\* (I. 114, 5, 7).

Die geringe Zahl der im Rgveda an Rudra gerichteten Hymnen beraht offenbar darauf, dass dieser um seiner unheimlichen Natur willen nicht in der Reihe der übrigen Götter seine Preislieder beim Somaopfer empfing<sup>1</sup>). Man darf micht schliessen, dass diese düstere und fürchtbare Gestalt für den Glanben der älteren Zeit im Hintergrunde gestanden habe. Ebenso wenig darf man sich durch die Sprache der nun einmal in den Geleisen hieratisch gemessener Ausdrucksweise sich bewegenden Eglieder über den Character wilder Schrecklichkeit, welcher offenbar von Anfang an den auf Rudra bezüglichen Vorstellungen eigen war, täuschen lassen. Das Bild, das hier aus den Jüngeren verlischen Texten zu gewinnen ist, zu dem wir uns Jetzt wenden, zeigt sicher im Wesentlichen uralte Züge; in den Besonderheiten der Ueberlieferung allein liegt es, wenn sich diese Züge in der altesten Hymnensammlung weniger deutlich ausprägen.

Ein Brahmanatext<sup>2</sup>) erzählt, wie der Weltenschöpfer Prajapati als Antilopenbock mit seiner Tochter als Antilope Incest begangen hatte und die Götter vergeblich nach Jemandem suchten, der ihn für diese Schuld zu strafen im Stande ware. "Da brachten sie alle furchtbarsten Substanzen, die in ihnen wohnten, auf einen Haufen zusammen: daraus wurde dieser Gott". Seine Erscheinung ist schreckenerregend. Sehon der Bgveda beschreibt ihn als roth; die rothe Farbe hangt - wohl als die Farbe des Blutes - mit Tod und nllem Schrecklichen zusammen!); roth sind die Kleider des zum Tode Verurtheilten; aus rothen Blumen besteht der Todtenkranz: rothe Geräthschaften werden bei tödtlichem Zauber verwandt. In der jängeren vedischen Literatur wird gesagt; "Blauschwarz ist sein Bauch, roth sein Rücken. Mit dem Blauschwarz bedeckt er den Feind und Nebenbuhler: mit dem Roth trifft er den der ihn hasst\*)". Weiter gehört

<sup>7)</sup> Liegt Rv. I. 122, I sine Betheiligung des Rudra am Semaopfer vor?

Aitareya Brühmunn III, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Pischel Z. D. M. G. 40, 110.

f) Atharvaveda XV, 1, 7, 8,

zu seiner Erscheitung der blauschwarze Haarbusch, Bogen und Pfeile. Den andern Göttern gegenüber steht er in abgesonderter Stellung, wie sich das aus seiner gefährlichen Natur and aus der Sehen der Menschen, beim Cultus unter der Schaar der freundlichen Götter auch ihn in vertrauliche Nahe zu laden, erklärt. Eine Brahmanastelle ) unterscheidet neben den Göttern, den Vätern (Manen) und den Menschen als eine eigne vierte Wesenelasse "die Rudras". "Durch Opfer (welches sie darbrachten) gelangten die Götter zum Himmel empor. Der Gott aber, der aber das Vieh herrscht (d. h. Rudra) blieb hier zurück\*)". Die Vorsichtsmaassregeln. von welchen der ihm dargebrachte Cultus ähnlich wie der Todteneult umgeben ist, werden bei der Darstellung des Cultus eingehender zur Sprache kommen. Hier sei nur das Verbum erwähnt, welches für die Zuwendung von Gaben an ihn characteristisch ist (nir aca-da); es kann etwa abersetzt werden "abfinden" d. h. ihm seinen Antheil geben, damit er sieh entferne\*). Dieser Vorstellung des Abfindens entspricht es, wenn nicht selten nach Darbringungen an andre Götter zum Schluss, abgesondert von dem Uebrigen, irgend ein Rest oder Abfall dem Budra zugewandt wird, um ihn nicht leer ansgehen zu lassen. Eine Handvoll Gras von der Opferstren wird in die Opferbutter oder sonstige Opferspeise getaucht und in's Feuer geworfen mit dem Spruch: "Der du der Herrscher über das Vieh bist, Rudra, du Stier, an der Leine wandelnd: thu unserm Vieh keinen Schaden. Dies sei dir geopfert".). Nach der eignen Mahlzeit soll man, was an den

<sup>1)</sup> Taittirtya Aranyaka V, 8, 4, 5.

<sup>7)</sup> Şatapatha Brühmana I, 7, 3, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe den Abschnitt "Cultus. Allgemeiner Deberblick". Der Gebranch von mus-de im Bgveda (H. 33, 5) bestätigt deutlich, dass der ganze hier bezeichnete Character des Rudmoultus in das älteste Zeitzler zurückreicht.

<sup>4)</sup> Gobbils I, 8, 28,

Kochtöpfen von Speiseresten haften geblieben ist, "in der nördlichen Himmelsgegend an einer reinen Stelle für Rudra ausgiessen: so wird die Stätte des Hauses glückbringend"). Diese Stelle zeigt auch, was stehend in der Ueberlieferung wiederkehrt, dass die Wohnung des Rudra - abgesondert von derjenigen der übrigen Götter, denen der Osten gehört im Norden ist. Im Norden des vedischen Landes liegt das Gebirge. So finden sich hänfige Bezeichnungen Rudras wie "Bergbewohner", "Bergwandler", "Bergbeschützer"; bei einem Opfer für die Erhaltung der Hoerden wird unter mannichfaltigen Namen des Rudra auch der Berg augerufen\*). den Bergen haust er zusammen mit seiner Gattin; von Rudrugt ist häufiger die Rede und sie spielt im Cultus eine wesentlich hervorragendere Rolle, als irgend eine der andern ähnlich benannten Götterfrauen wie Indrant u. s. w., welche ganz zurücktretende, gestaltlose Wesenheiten sind. Gelegentlich werden auch seine Söhne erwähnt "die fliegend den Wald durchellen, wie zwei Wölfe, die nach Beute schnappen, Blava und Sarva"3): vor Allem aber seine Heerschaaren, die auf seinen Befehl Krankheit und Tod bringend gegen Mensch und Vieh anstürmen, "die Lärmerinnen, die Gegenlärmerinnen, die Mitlarmerinnen, die Sucherinnen, die Zischerinnen, die Fleischfresserinnen\*), welchen man beim Rudracpfer den blatbeschmierten Darminhalt des Opferthiers weiht. Es verdient bemerkt zu werden, dass eine von den Beschreibungen dieses Opfers die betreffende Spende unter Ausdrücken, welche unverkennbar Benennungen der Rudraheerschaaren sind, den Schlangen zuweist. "Er wendet sich nach Norden und bringt den Schlangen die Spende mit den Worten: "Zischerinnen,

Apastamba Dh. II, 2, 4, 23.

<sup>7)</sup> Kauşika Sanra 51, 7.

F) Sankhayana Sr. IV, 20, 1.

<sup>7)</sup> Ebendusolbet IV, 19, 8.

290 Rudne

Larmerinnen, Sucherinnen, Gewinnerinnen: ihr Schlangen nehmt was hier für euch ist". Was da von Blut und von Darminhalt herabgeflossen ist, das nehmen die Schlangen"): eine characteristische aber so viel ich sehen kann vereinzelt dastehende Deutung der dem Rudra dienenden Heerschaaren").

Die Macht des Gottes aussert sieh in Krankheit, die er sendet, aber auch in Heilung. Sein Geschoss ist Fieber und Husten. Ueber den Kranken spricht man den Spruch: "Der Pfeil, den Rudra dir auf Glieder und Herz entsendet hat, den reissen wir dir jetzt nach allen Seiten heraus"). Neben den Mensehen ist — nach dem Rgveda wie den jüngeren Texten — den Angriffen des Gottes auch das Vieh ausgesetzt, das überhaupt ganz besonders als der Macht des Rudra unterworfen, seinem Sehutz anvertraut gilt. Sehr häufig wird er der "Herr des Viehs" genannt; ihm opfert man, um Krankheit aus den Heerden zu vertreiben oder ihr vorzubeugen"), denn wie er die Krankheit sendet, kann er, "der beste Arzt der Aerzte", sie auch entfernen").

Zuletzt sei als eine Eigenthamlichkeit des Jüngeren vedischen Rudratypus — im Rgveda scheinen Spuren der-

<sup>5)</sup> Ayvalayana G. IV. S. 28, vgl. Winternitz, der Sarpabali 41. Die von Winternitz als auffallend bemerkten Penninns in der Anreile an die surpab (mosc.) erklären sich eben als übertragen aus der auf die radraseab (fem.) bezöglichen Phrasologie.

<sup>7)</sup> Winternitz a. a. O. belegt die Verbindung von Radra und den Schlangen noch durch den Spruch, mit welchem an Otten wo Schlangen benoen "dem Rudra welcher unter den Schlangen sitzt" Verebrung gebracht wird (Hir. G. I. 5, 16, 10). Der Spruch verliert dadurch an Bedestung dass er nur einer von vielen genau entsprechenden ist, sie an irgendscie bemerkenswerthen Orten aller Art an Rudra als den da und de wolnenden zu richten sind (vgl. S. 221).

<sup>\*)</sup> Atharvaveda XI, 2, 22; VI, 90, L.

<sup>4)</sup> Aşvalāyana G. IV. 8, 40 fg.; Kauşika Satru 51, 7 otc.

<sup>\*)</sup> Dus für ihn characteristische Heilmittel heisst jahrika, unch Bloomfields Vermuthung (American Journ, of Philology XII, 425 fgg.) Urin.

selben nicht wahrnehmbar zu sein - eine gewisse Tendenz des Gottes hervorgehoben, in massenhaften Anhaufungen von Benennungen, in ebenso massenhaften Wohnsitzen, in einer aberall sich kundgebenden Allgegenwart, in endloser Vervielfaltigung seines Wesens sich in unbestimmte Weiten auszudehnen. Man feiert ihn als den grossen Gott, den Herrscher, den Viehherrn, den Gnädigen, den Gewaltigen, den Furchtbaren. Ein Abschnitt der Vajurveden bleibt mit seinem Titel als das "Hundertrudracapitel" weit zurück hinter der thatsachlich dort angehäuften Menge von Benennungen für Rudra. und die Rudras "die tausendfach zu Tausenden auf der Erdesind . . . die Rudras auf der Erde, in der Luft, im Himmel". "Sein sind alle Namen, alle Heere, alle Erhabenbeiten"). Ueberall fühlt man seine gefährliche Nähe. Kommt man zu einem Kreuzweg, soll man sprechen: "Verehrung dem Rudra, der auf den Wegen wohnt, dessen Pfeil der Wind ist! Verehrung dem Rudra, der auf den Wegen wohnt!" Mit entsprechenden Formeln soll man ihn bei einem Düngerhanfen als den Rudra, der unter dem Vieh wohnt, verehren, an einer von Schlangen heimgesuchten Stelle als den Rudra, der unter den Schlangen wohnt, bei einem Wirbelwind als den Rudra, der in der Luft wohnt, beim Untertauchen in einem wasserreichen Fluss als den Rudra, der in den Wassern wohnt, und überhaupt an schönen Stätten, an Opferplatzen, bei grossen Baumen als den Rudra, der da und da - je nach der jedesmaligen Situation - wohnt'). Betritt ein Brahmane, der die Lehrzeit hinter sieh hat und in allen Bewegungen der strengsten Etiquette unterworfen ist, das Dorf auf einem andern als dem ordentlichen Hauptweg, soll er

<sup>1)</sup> Asvalayana G. IV, 8, 29:

<sup>7)</sup> Hirunyukashi G. I. 16, 8 fgg.: vgl. Pärnakura III. 15, 7 fgg., wy noch der in den Waldern, unf dem Berge, unter den Vätern (Manen) wohnende Rudra hinzukomunt.

222 Redra.

sprechen: "Verehrung dem Rudra, dem Herrn der Statte"), In der Einsamkeit zeigt sich Rudra plötzlich: "die Rinderhirten haben ihn gesehen, ihn haben gesehen die Wassertragerinnen"). Im Walde gehort dem Rudra alles wilde Gethier und die Vögel; seine göttliche Macht weilt in den Wassern und beherrscht die Fische und Delphine. Er ist der Herr der Felder, der Baume; thut er seine Waffe von sich, so legt er sie auf dem höchsten Baume nieder"). Er steht im Luftreich und blickt mit seinen tausend Augen überdie ganze Erde hin; vom östlichen Meer trifft er bis zum westlichen").

Sollen wir bei dieser Allgestaltigkeit und Allgegenwart Rudras doch die Frage aufworfen, wo der Ausgangs- und Kernpunkt der ganzen Conception liegt, so möchte ich die hergebrachte Deutung dieses Gottes als Sturmgott für wenig wahrscheinlich halten. Es ist wahr, dass er der Vater der Maruts heisst und dass diese in Folge davon als Rudras benannt werden, aber das beweist nicht, dass er eine Personification derselben Naturerscheinung ist wie die Maruts. "Keiner kennt ihre Geburt", wird im Rgveda (VII, 56, 2) von den Maruts gesagt: so mag, wenn man sie Kinder des Rudra nennt, dies aus der Vorstellung fliessen, dass die Winde aus derselben rathselhaften Ferne, aus den Oeden von Wald und Gehirge ebenso plotzlich zu den Wohnungen der Menschen herangesturmt kommen, wie Rudra mit seinen krankheitbringenden Geschossen. Und wenn der Wind des Rudra Pfeil heisst, wenn er selbst in dem "Hundertradraeapitel ") als Herr des Regens, der Wolken, der Blitze, der Winde benanut wird, so verlieren solche Aeusserungen ihre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Apastamba Dh. I, 11, 31, 23.

<sup>7)</sup> Taite, Saudita IV, 5, 1, 3.

<sup>\*)</sup> Talte Saudits IV, 5, 10, 4.

<sup>\*</sup> Atherravola XI, 2, 23 fgg.

<sup>9</sup> Talti, Samb, IV, 5, 7, 2,

Bedentung dadurch, dass sie inmitten zahlloser andrer stehen, welche den Gott ganz ebenso mit den verschiedensten andern Naturphanomenen in Verbindung bringen.

Fester und tiefer als die Beziehung auf Wind und Wetter scheint in Rudras Weson diejenige auf Berge und Wälder sowie seine schädliche, krankheitbringende Macht begründet zu sein. So sehr der Gott als aller Orten weilend gedacht wird, so heben sich doch in den Texten Berge, Walder, Baume als seine vornehmsten Anfenthaltsorte hervor: dort haust der Bogenbewehrte als wilder Jäger. Elemente verschiedener Herkunft mögen in diesem Kreise von Vorstellungen zusammengerathen sein, welche aus einander lösen zu wollen verwegen ware. Man kann an die Möglichkeit denken'), dass die Vorstellung schadender Seelen sieh hier zu Dimensionen gesteigert hat, welche der Grüsse der himmlischen Götter gleichkommen. Vor Allem aber wird man glauben dürfen aus dem Bilde Rudras die mit dieser Seelenvorstellung, wie sich von selbst versteht, leicht vermittelbaren Züge eines Berg- und Waldgottes bervortreten zu sehen, der hald als einheitliche Person in göttlicher Grösse dasteht, bald sich in eine grenzenlose Vielheit von Rudras auseinanderlegt<sup>2</sup>). Wir haben hier, meine ich, einen Verwandten jener europäischen Typen yor uns, deren Wesen Mannhardt so meisterhaft eutwickelt hat: der Faune und Silvane, der Wahlmanner, wilden Leute, Fanggen und dgl. Aus der Einöde, aus Berg und Wald, kommen die Krankheitsgeister oder die Pfeile der Krankheit zu den menschlichen Wohnungen"); das sind die Heerschaaren oder die Geschosse des bergwandelnden

<sup>7)</sup> Vgt. oben 8, 63.

Die bekannte, von Mannhardt übermogend dargethane Noigung der Waldgötter in Sturmgötter hinübermonislen würde dem auch die in dieser Richtung liegenden, meines Erachtens, wie schon bemurkt, nicht gerade tiefgehunden Zöge Rudres ausreichand erkläten.

<sup>7)</sup> Vgt. Mannhardt, Walds and Feldhalte L 14, 22 fg.

Rudra. Und wie seine europäischen Gegenbilder — z. B. Mars Silvanus — für das Gedeihen der Heerden augerufen werden!), so auch Rudra, der Herr des Viehs. Es ist wohl verständlich, dass ein solcher Gott, der durchans der niederen Mythologie eutstammt und dem Kreise der erhabenen, himmlischen Mächte fremd ist, ein Gott umgeben von unheimlischen Grauen, den Character roher Wüstheit an sich tragend, leichter als alle andern alten Gottheiten sich der Vermischung mit den wilden Hervorbringungen des entartenden Hinduthums zugänglich erweisen und so im Lauf der geschichtlichen Entwicklung ein Hauptelement für die Genesis des furchtbarsten aller indischen Götter abgeben konnte, des Siva.

## Andre Gottheiten.

Nach unsrer eingehenden Besprechung der Hauptgestalten des vedischen Pantheon wird die Darstellung der meisten abrigen Gottheiten wesentlich kurzer gehalten werden dürfen.

Mit Wind und Wetter haben es zu thun die Maruts, der in zwei Exemplaren vorliegende Windgott Vayu resp. Vata, sowie der Regen- und Gewittergott Parjanya.

Die Maruts, deren hergebrachte Auffassung als Windgötter unzweifelhaft richtig ist"), sind Söhne des Rudra") und der Kuh Pṛṣni, "der Bunten": vermuthlich der bunten Sturmwolke. Sie werden als eine Schaar schön geschmückter

Mannhardt I, 141; II, 103, 114, 119, 146. Vgl. für den bereich beschützemlen Wahlgott und für den bösen Wahlgott auch Castron, Fins. Mythologie 97 fg. 108.

<sup>7)</sup> Davon, dass die Maruts "in unsterbliche Winde verwandelte Mensehenseelen" sind (E. H. Meyer Indeg. Mythen I, 218) kann ich im Veda keine haltbare Spur entberkon: womit die Möglichkeit eines sielehen historischen Hergangs nicht gelengnet sein soll.

<sup>5</sup> Vgl. oben S. 222.

Jünglinge beschrieben, die in prunkvollem Aufzug, mit funkelnden Speeren. Goldschmuck auf der Brust tragend, auf
ihren Wagen, gezogen von gefleckten Stuten oder Antilopen,
herangefahren kommen. Stürme, Regengüsse, Blitze umgeben
ihren Zug. "Die Winde haben sie als Rosse an die Deichsel
gespannt: ihren Schweise haben zu Regen gemacht die Rudrasohne" (V. 58, 7). Vom Meere her lassen sie den Regen
sieh aufmachen und zur Erde strömen; sie erschüttern die
Erde und die Berge; die Wälder beugen sieh aus Furcht
vor den einherziehenden; sie schaffen Finsterniss am hellen
Tage wenn sie die Erde mit den Güssen Parjanyas überschwemmen.

Neben diesen schaarenweise auftretenden Windgöttern steht der Wind als Einzelgottheit, welche in zwei Formen, unter den Namen Vayu und Vata, den Contrast zweier Entwicklungsphasen derselben Conception zur deutlichen Erscheinung bringt.

Vayu wie Vata heisst "Wind"; das erste Wort ist in dieser appellativischen Bedeutung im Veda bemerkenswerth selten, während das zweite das gewöhnliche, im alltäglichen Gebrauch herrschende ist. Dem entsprechend ist Vayu ein Windgott etwa in dem Sinne wie Indra ein Gewittergett ist. Der Zusammenhang mit dem Naturphänomen ist verblasst; in stereotypen Wendungen wird er eingeladen, mit der langen Reihe seiner Gespanne (niyutah) herbeixukommon und den Somatrank zu geniessen, dessen erster Antheil nach alter Opferordnung ihm, dem schnellsten aller Götter, zukommt. Ganz anders Vata. Diesem raumt die rituelle Etiquette keinen vornehmen Platz ein. Dafür haftet ihm unverwischt die Anschauung des Windeswehens mit seiner brausenden Frische an. "Vatas Wagen will ich preisen in seiner Grösse. Alles zerbrechend, donnernd dringt sein Lärm vor. Er berührt den Himmel, rothen Schein verbreitend; er geht einber den Stanb der Erde aufwirbelnd ... Im Luftreich wandelt

er auf seinen Pfaden; nicht rubt er auch nur einen Tag. Der Wasser Freund, der erstgeborne, heilige: wo ist er geboren? Von wannen ist er entsprungen? Der Götter Odem, der Welt Fruchtkeim wandelt dieser Gott einher wo er wille sein Brausen hört man; seine Gestalt sieht man nicht. Ihm dem Vata wollen wir Opfer bringen" (X, 168).

Es ist bezeichnend, wie die Verbindung des Windes mit Gewitter und Regen sich in zwei Götterpaaren ausdrückt. Vayu tritt stehend mit Indra zusammen; die beiden im Opferritual hochgefeierten, ihrer Naturbedeutung nach verblassten Götter. Ebenso stehend verbindet sich Vata mit Parjanya. Parjanya') ist der eigentliche, lebendige Gewitter- und Regengott des vedischen Zeitalters. Wir wiesen schon oben (S. 140) darauf hin, wie der ganze Vorstellungskreis des Gewitters, der sieh in den Indraliedern erstarrt, von den Dichtern selbst nicht mehr verstanden zeigt, in frischester Naturwahrheit die Hymnen an Parjanya erfullt. "Er schlägt die Bäume und die bösen Zauberer schlagt er. Alle Wesen fürchten sich vor dem mächtigen Waffenschwinger. Vor dem Stierkräftigen flieht selbst der Schuldlose, wenn Parjanya donnernd die Missethater trifft. Wie ein Wagenlenker mit der Peitsche die Rosse peitscht, lässt er seine Regenboten sichtbar werden Aus der Ferne erhebt sich des Löwen Gebrull, wenn Parjanya die Regenwolke schafft. Die Winde wehen bervor, die Blitze fliegen, die Kranter schiessen empor, feucht schwillt die Soune. Nahrungssaft wird geboren für alle Wesen, wenn Parjanya mit seinem Samen die Erde segnet ... Du hast Regen geregnet: nun höre auf. Die wüsten Flüchen hast du gangbar gemacht. Du hast Kräuter geschaffen zur Nahrung und den Geschöpfen hast du Weisheit gefunden" (V, 83)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Name stammt bekanntlich am indeg, Zeit, rgl. den litanischen Perkunas, den nordischen Gott und Göttin Fjörgyn. Nach Hirt Ide-Forschunges I, 481 ware die Bedeutung Eighengett\*.

Es folgen zunächst einige Gottheiten, welche nicht oder wenigstens nicht für uns erkennbar — bestimmte Naturwesenheiten oder Naturmächte repräsentiren, sondern bestimmten Typen des Handelns oder bestimmten Sphären der Thätigkeit entsprechen.

Vishnu spielt im Veda eine durchaus nebensächliche Rolle. Die That, welche im Mittelpunkt seines Mythus steht und diesen nahezu erschöpft, ist das Durchmessen der Welt mit den drei Schritten!). "Dreimal ist ein Gott ausgeschritten. der Herr weiter Sitze, da wo die Götter Freuden geniessen". "Dreimal ist dieser Gott über diese Erde ausgeschritten ... Ueber diese Erde ist Vishnu ausgeschritten dem Menschen zum Wohnsitz verhelfend . . . weites Wohnen hat er geschaffen". Ueber das Irdische ist er mit drei Schritten weit hingeschritten zu weitwohnendem Leben. Zwei Schritte des Sonnengleichen erblickt der rührige Sterbliche; an den dritten wagt sich Keiner, auch nicht der Flug der geflügelten Vögel". "In seinen weiten drei Schritten wohnt Alles was ist". "Er der die dreifache Welt, Himmel und Erde allein halt, Alles was ist45). Der dritte Schritt führt zu der Stätte, an welcher Vishnu "jenseits dieses Luftraums waltet": "diese höchste Stätte des Vishnu erblicken immerdar die Freigebigen\*) wie das Auges), das sich am Himmel ausbreitet"s).

<sup>&#</sup>x27;) Gehären die drei Vishmaschritte mit den drei Schritten massammen, welche nach dem zurahmatrischen Glauben die Anshaspands von der Erde mach der Sphäre der Sonne gethan haben? Drei Schritte des Priesters bilden im avestischen Ritaal diese güttlichen Schritte nach, ganz wie im vedlischen Ritaal der Opferer drei Schritte that, um die drei Vishmaschritte vom Himmel auf Erde oder von der Erde man Himmel darmstellen. Vgl. Darmesteters frankles. Unbersetzung des Avests I S. 401, Hillebrandt Nonund Vollmondsopfer S. 171 fg.

<sup>3)</sup> Rv. VIII, 29, 7; VII. 100, 8, 4; I, 155, 4, 5; 154, 2, 4.

<sup>\*)</sup> D. h. doch wohl die Seligen, welche für ihre den Priestern erwiesene Preigebigkeit den Himmelsfahn genisssen.

<sup>9</sup> Dia Sonne.

b) VII, 100, 5; J, 22, 20.

228 Vishou

Man pflegt in Vishnu einen Sonnengott zu sehen; seine drei Schritte sollen den Aufgang, den höchsten Stand, den Untergang der Sonne bedeuten. Unmöglich mag es meht sein, dass Verdunklungen und Verschiebungen einen ursprünglichen Sonnengott zum vedischen Vishnu gewandelt haben: für wahrscheinlich kann ich es nicht halten. In der That fehlt jede bestimmtere Spur solarischen Wesens. Die Vorstellung des Lichts spielt bei Vishņu keine grössere Rolle als ungefähr bei jedem vedischen Gott. Auch Beziehungen von irgendwie gesichertem Alter auf den Tageslauf, auf Morgen, Mittag, Abend lassen sich kaum entdecken. Zu der letztbezeichneten Dreiheit passen die drei Schritte recht wenig. Wie das oben Angeführte zeigt, sind die Vorstellungen darüber, wo diese Schritte vor sich gegangen sind, von Schwankungen nicht frei. Bald ist der Gott dreimal über die Erde hingeschritten; hald hat er die Sehritte dort gethau, wo die Götter ihre Freuden geniessen; bald scheinen die drei Schritte mit der dreifachen Welt (Erde, Luftreich, Himmel) in Beziehung gebracht zu werden!); hervortretend zeigt sich doch die Vorstellung, dass der dritte Schritt ein eigenartiger, erhabenster ist, dass er in die geheimnissvolle Welt der höchsten Höhe führt, während der abendliche Schritt der Sonne vielmehr ins Dunkel hinabgeht.

Mir scheint das herrschende Motiv in der Conception des Vishnut) die Weite des Raumes zu sein: Vishnu ist der Gott, welcher diese Weite durchschreitet, sie dadurch gewissermaassen ordnet und für den Menschen erwirbt. Das Wort "weit" (uru), vor allem aber die Präposition, die das Siehanseinanderdehnen bezeichnet, die Präposition ei, sind die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diese Vorstellung berracht in den Jüngeren Veden vor: vgl. V.S. H. 25; XII, 5 stc.

<sup>2)</sup> Ich spreche von dieser Conseption in flerer vedischen Gezall. Dass sie eine weitere Vorgeschiehte haben hann, lengne ich nicht; für ans ist dieselbe, wenn sie dagewosen ist, dunket. Violleicht würde sie dan Er-

characteristischen Schlagworte, wo immer von Vishnu gesprochen wird). Nicht darauf füllt der Nachdruck, dass er die Erde dem Menschen zu bewohnen gegeben hat, sondern darauf, dass er die Weiten der Erde durchmessen hat dem Menschen zur Wohnung; nicht darauf, dass er in der Höbe weilt, sondern dass es die hochste Höhe ist, die er mit seinem dritten Schritt erstiegen. Ich möchte glanben - und das schon berührte Schwanken der näheren Auffassung im Rgveda bestärkt mich in dieser Ansicht - dass der Dreizahl der Schritte eine concrete Naturvorstellung von Anfang an nicht correspondirt hat: die Drei verdankt ihre Stellung hier wohl nur der allgemeinen Gunst, deren sich diese Zahl in der mythologischen Phantasie erfreut, und die Wiederspiegelung einer allgemeinen Neigung dieser Phantasie ist es auch nur, wenn dabei das Dritte als das besonders Erhabene und Geheimnissvolle erscheint<sup>3</sup>). In diesem Zusammenhang wird auch die Bundesgenossenschaft Vishans mit Indra leicht verständlich. "Da sprach Indra", heisst es, "als er den Vrtra todten wollte: Frennd Vishnu, thu deine weiten Schritte!".

kliming für den, so viel ich sehe, nithselhaften Zug geben, dass Vishau spirichte al. h. wohl \_hautkrank\* ist.

<sup>3)</sup> Vishma beisst urugāya (der Herr weiter Sitze); er schafft dem Menselem urukshiti (weite Wohnstatt); er schafft, gemeinsam mit Indra, dem Opler urum alokam (weiten Raum); in seinen urusha erkramapeska (weiten Schritten) wohnen die Wesen. Der stehende Ausdruck für sein Schreiten ist ei kram, weiche Verhiniung im Rv. fast ausschliesslich in Beziehung auf Vishna erseheint. Welches Gewicht dabei auf die Präposition ei füllt, zeigt die Anfforderung Indras au V. (IV, 18, 11; VIII, 100, 12) eiteram ei kramaien "schreite weiter uns". Auch eigeman wird von Vishnas Schritten gebruncht. Bei diesem Harvertreten von ei in den auf Vishna bezöglichen Ausdrücken wird gefragt werden durfen, ah von derselben Präposition nicht auch der Name des Gottes absoluten ist, welcher dann den sin die Weite Strebenden" bedeuten würde. Der Arcentallerdings ist dieser Auffmasung nicht genstig.

<sup>7)</sup> Vichnus Wosen als Durchausser der Ramsonweiten erklärt such

230 Püstum

"Freund Vishuu, thu deine weiten Schritte! Himmel, gieb Raum dass der Donnerkeil sieh gegen dich stemme. Den Vrtra tödten wollen wir beide und wöllen die Ströme rinnen lassen: wie Indra sie treibt mögen sie frei ihren Weg gehen"). Es ist wohl kein Zweifel, welche Rolle hier Vishuu zufallt. Als Tödter des Vrtra, als Befreier der Ströme erscheint er nur in oberflächlicher Anähnlichung an Indra: aber wie die vedischen Dichter es lieben, die Thaten, welche die Ordnung der Welt und das glückliche Dasein der Meuschheit begründen, in Verbindung mit dem Vrtrasiege zu setzen, so muss hier Vishuu zugleich mit der Vrtratödtung das vollbringen, was die ihm eigne That ist: er muss die drei Schritte thun und durch sie dem Indra das weite Schlachtfeld für seinen Siegeskampf schaffen. —

Pushan ist in den verschiedensten Situationen thätig: der immer wiederkehrende Characterzug aber seines Wirkens liegt darin, dass er die Wege kennt, die Wege zeigt, die Wege führt, vor dem Verirren, dem Verlorengehen bewahrt, das Verirrte zurückzuführen, das Verlorene wiederzufinden weiss. Man hat ihn für einen Gott des Ackerbaus und der Heerdenzucht gehalten: er beschützt aber den Ackerbau und die Heerdenzucht nur insofern als er die Furche, welche der Pflug zieht, in der rechten Richtung leitet, als er, mit dem

die Rolle, welche die Legende der Brühmanns (Satapatha Br. 1, 2, 5, 1 fgg. etc.) ihm im Kampf der Götter mit den Asuras zutheilt. Er ist ein Zwerg, und die Asuras erklären sich bereit den Göttern seviel von der Kede, wis er im Liegen bedecke, an übertassen. Die Götter erhälten schlieselich die gunze Erde. Es ist ein unhellegender Einfall, dass der Gewinner der ungehenersten Weiten selbst der Kleinste sein mans-Auch die Verstellung von Vishaus Wohnen auf dem Berge, von ihm als Herrscher der Berge (Bergaiges II, 117; Taitt, Sunh. III, 4, 5, 1) seklirt sich in diesem Zusammenhang leicht; seine naturliche Stelle ist da, we dem Auge die gewaltigsten Weiten des Raumes entgegemtraten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Rv. IV, 18, 11; VIII, 100, 12. Der zweite Vers gieht offenhaf Worte Indras un Vishnu.

Ochsenstachol<sup>†</sup>) ausgerüstet, den Kühen auf ihren Wegen nachgeht, damit sie sich nicht verlieren. Treibt man die Kühe auf die Weide, so spricht man den Vers: "Pashan gehe unsern Kühen nach"; laufen sie auf der Weide umher, betet man: "Pushan lege hinter ihnen seine rechte Hand nm sie herum; das Verlorene bringe er uns wieder"). Er führt die Braut auf sieherem Weg vom Elternhaus zum Hause des Gatten; man betet, ehe sie diesen Weg zurücklegt: "Pashan fasse dich an der Hand und führe dich von hier"3), Er führt auch den Todten in's Jenseite; man bittet ihn, der alle Bahnen kennt, dem kein Stück Vieh verloren geht, den Todten von seiner irdischen Heimath aufbrechen zu lassen, auf dem Wege vor ihm schutzend einherzugehen, ihn den Vätern abzuliefern'). Wer auf ein Geschäft ausgeht, opfort Pushan mit dem Liede: "Wir spannen dieh an wie einen Wagen, Pushan, Herr des Weges"; wer einen Weg machen will, opfert Pashan dem Wegbereiter; auch wer sich verirrt hat, wendet sich an Pushans). Bei den Spenden an alle Götter und Wesen, die morgens und abends vertheilt werden, empfängt Pashan der Wegbereiter die seinige auf der Schwelle des Hauses"). Er vertreibt die Bösen vom Wege, den Wolf

i) Dieser Stachel (ashfrä) leiset parastelbart Rv. VI, 58, 9, d. h. nicht, wie Bergnigne II, 424 will, "Heerden verschaffend", sondern — was viel gemater dem Wesen Pushans entspricht — "die Heerden auf dem rechten Wege führend". Das Verbum sädh ist für Püshan heroichnend (VI, 56, 4, 5; X, 26, 4): dies passi ganz zu dem Gott der Wege; man erimmere sich, dass sädha utehendes Epitheton von "Weg" ist.

Bv. IV, 57, 7; VI, 54, 5-7, 10; Sänkhäyana G. III, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rv. X, S5, 26: Asyalayana G. I, S, 1, Phahan scheint auch als in der Bruntmeht wirkender Wegebahner im concreteaten Sinne augmehen worden zu sein: Päraskara I, 4, 16 stc.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hv. X, 17, 8 fgg. Ashalich reigt wold such Pashuns Ziegenbock dem Opferross den Weg in's Gotterrench, I, 162, 4.

<sup>8)</sup> Rv. VI, 58; Aşvalayam G. III, 7, 8, 9; Sankhayana Sr. III, 4, 2,

<sup>\*)</sup> Sankhayams G. H. 14, 9.

und den Wegelagerer'). Er der Herr des Weges ist selbst auf dem Wege geboren "auf dem Pfade des Himmels, dem Pfade der Erde; zwischen den beiden geliebtesten Statten wandert er hin und her, der Kundige "). Mit goldnen Schiffen im Meer und im Luftreich thut er Botendienst für die Sonne j. Der Wegekenner, der vor dem Verlieren behutet, findet auch das Verlorene und Versteckte und lässt es die Menschen finden; er hat den verborgenen Soma gefunden; er findet suchend das Versteck Agnis4). Die Form, in welcher er dem Menschen Schätze giebt, ist die, dass er sie finden lässt; ihm opfert man, wenn man Verlorenes wiederzufinden wünseht<sup>5</sup>). — Auch das Thier Pushans, der Ziegenbock - Böcke ziehen seinen Wagen - wird mit seiner Herrschaft über die Wege zusammenhängen; dem Gott der Wege gehört das Thier, welchem selbst die unwegsamsten Wege gangbar sind4).

Alles zusammengenommen werden wir schwerlich Anlass finden, in Pashan die Personification irgend eines Naturwesens

n Rv. L 42: Vl. 58, 4.

<sup>†</sup> Rv. X, 17, 6. — Mit Püahana Horrschaft über die Wege gehlet sauch zusammen, wonn er einucs napdt "Herr der Einkehr" genannt wird (darüber ganz verfehlt Bergaigne II, 122 ig.); Rv. V, 46, 1 (vgl. nach III, 53, 5) zeigt wie die rönne mit den Wegen und rochtem Führen auf den selben zusammenhängt. Da nun aber einze nach Losmanium z. H. von Sünden bedeuten kann, erklärt es sich, dass Püshan gelegentlich unter Nennung dieses Schlagworts auch darum angerufen wird (Av. VI, 112, 3). — Anders Darmesteter, Hanrentat et Amereta; S. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Bv. VI, 58, 3. Ucher Püshan als Boton a noch Gött. Gd. Ani. 1889 S. S.

<sup>9</sup> Rv. I, 23, 14; X, 5, 5 (vgl. meins "Hymnen des Rgyedn" 1, 467).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rv. VI, 48, 15; VIII, 4, 16; Asvaliyana G. III, 7, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hier sei noch eine Eigenschaft des Püshau erwähnt, die ich nicht zu deuten weiss, seine Zahnlosigkeit; weshalb seine Opferspaise Grütze ist. Von der Zahnlosigkeit ist erst in der jüngeren verlischen Literatur die Rede (Sat. Br. J. 7, 4, 7 etc.); dass men den beschridenen Gott als Grützesser verspottete, zeigt schon der Rgwede (VI, 56, 1). Ist die Zahnlosig-

zu seben. Das Centrale, Entscheidende ist die bestimmte Sphäre der Wirksamkeit, welche seine Specialität bildet; wenn — was an sich möglich ist — die Gestalt des Gottes über diesen Punkt hinaus eine weitere Vorgeschichte hat, werden wir doch kaum Aussicht haben in dieselbe einzudringen!).

Ueber Savitar, den "Erreger" oder "Antreiber" dürfen wir auf oben (S. 64) Gesagtes zurückverweisen; ebenso über Brhaspati oder Brahmanaspati, den Patron des heiligen Wortes, wie es der Priester spricht (S. 66 fg.).

Den Typus eines Gottes, bei welchem eine bestimmte, für ihn eharacteristische Art und Sphäre der Thätigkeit den Rahmen abgiebt — einen Rahmen, in dessen vergleichsweise abstracten Umkreis dann natürlich anch viel ältere mythische Materialien, als jener Rahmen selbst ist, sich einfügen können — möchte ich auch in dem Gott Tvashtar sehen. Sein Name, von derselben grammatischen Bildungsweise wie Savitar, seheint etwa den "tüchtigen Wirker" zu bedeuten. Tvashtar ist der Handwerker oder Künstler unter den Göttern, der Schöpfer der Formen (räpa), welcher selbst allgestaltig

keit eur Erklärung der Opfer-peise ersonnen oder bereit umgekehrt diese auf Jener Vorstellung?

<sup>&#</sup>x27;) Der Erforschung der griechischen Mythologie wird as überhausen bleiben müssen zu fragen wie weit von Pünhan uns Licht auf die Natur des Hermes fällt. Die Zugammensetzung so zu segen des Binntels der Functionen ist bei beiden Göttern bemerkenswerth gleichartig; Schutz der Wege und (der Reisenden (Hermes ödier, ödernöper, zogune; Hermensahlen als Wegzeichen); Botenthum; Psychopompie (auch wenn Hermes z. B. Persephone auf die Oberwelt anfückführt, ist das ganz in der Art Pushans); Schutz der Heerden; Verfeitung gfücklicher Funda (ögnense). — Man bemerke noch, dass Hermes nicht sehen mit dem Bocke dargestellt wird, auf ihm sitzend ader ihn tragend (Roscher Lex. der Myth. I Sp. 2518. 2308, 2404 etc.). Hat das perrückenähnlich gebildete Haur resp. der Krobyles von Hermesdarstellungen etwas mit dem kaparda des Parhan (Ry. VI, 55, 2; IX, 67, 11) zu thun?

(visvarupa) "mit Form alle Wesen geschmückt hat" (X, 110, 9)1). Er schmiedet Kunstwerke wie die Waffe Indras, mit welcher dieser den Vrtrasieg erringt; von ihm stammt der Becher der Götter her, den dann die Rhhus seine Kunst überbietend in vier Becher verwandeln. Vor Allem aber ist er auch der Gestalter der lebenden Formen, der thierischen ) und der menschlichen. So waltet er über der Zengung. Unter den Anrufungen, die in alter festgeordneter Reihenfolge das Thieropfer einleiten, richtet sich eine an ihn, um dem Opferer Kindersegen zu erwirken: "Den gedeihenbringenden Samen, Gott Tvashtar, spende uns und lass ihn fliessen, ans dem ein thatkräftiger Held geboren werde, wohlgeschickt, ein Somapresser und Götterfreund"3). Als Gott der Zeugung halt er enge Freundschaft mit den Götterfrauen; wenn beim Opfer die menschliehe Frau, die Gattin des Opferers, herangeführt wird zum Zweck eines Fruchtbarkeit verleihenden Zaubers, ist es der speciell zu Tvashtar in Beziehung stehende Priester, der Neshtar, welcher die betreffenden Ceremonien zu leiten hat\*). Als Gott der Fruchtbarkeit aber ist Tvashtar vor Allem selbst der Vater zer έξοχήν: "Tvashtar hat den Helden gezeugt, den Götterfreund; von Tvashjar stammt der Renner, das rasche Ross; Tvashjar

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Diese Berisbung Tenshtars auf die "Formen" ist wie in der jüngeren Literatur (z. B. Satap. Br. XI, 4, 3, 3) an achon im Rgvoda für ihn characteristisch. In seiner "Allgestaltigknit" könnte der Grund dafür liegen dass man ihn als den Vater des von Trim überwundenen dreiköpfigen Ungeheners Vietarüpes ("Allgestalt", oben S. 143) ausäh. — Gehört Trashtar mit dem germanischen Schmied Wieland zusammen (vgl. E. H. Meyer, Anz. f. deutsches Ah. XIII, 33; Germ. Mythol. 300 fg.)?

<sup>\*)</sup> Bv. L 188, 9.

<sup>\*)</sup> Rv. III. 4, 9. Siehe überhaupt die neunten resp. schuten Versiter Aprilleder.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Siehe unter in der Durstellung des Cultus die Erücturung des Neshtat-Priesterthums.

hat diese ganze Welt erzeugt"). Er ist der Vorfahr des Menschengeschlechts, insofern seine Tochter die Mutter Yamas, des ersten Menschen war, und Tvashtar selbst, der gestaltbildende Gott, diesem Sprössling in seiner Tochter Schooss die Gestalt gegeben hat). In Tvashtar sieht man aber auch den Vater der mächtigsten Götter. Er ist der Vater Aguis1); er ist der Vater vor Allem Indras4). So gerath er in den Mythus von den Gewaltthaten des eben gebornen Indrakindes hinein, das seinem Vater den Soma stiehlt, ihn selbst aber bei den Füssen packt und ihn tödtet. Man sieht, wie die Verkettungen der Vorstellungen auf den verschiedenen Wegen, welche sie nehmen, zu entgegengesetzten Rollen des Tvashtar in seinen Beziehungen zu Indra führen: dort Tvashtar der Schmied, der als Freund Indras ihm die Waffe schafft; hier Tvashtar der Vater Indras, gemordet von seinem kaum geborenen Kinde. -

Ueberans dunkel sind die Rivalen Tvashtars, die an Kunstfertigkeit mit ihm wetteifern, ja ihn übertreffen, die drei Ribhus, ihrem Namen nach wahrscheinlich identisch mit den Elben. Wir erwähnten seben, wie sie aus dem Götterbecher, dem Werk des Tvashtar, vier Becher bereiten; Tvashtar versteckt sich beschämt unter den Götterfrauen. Sie haben ihre alten Eltern wieder jung gemacht. Sie haben Indra die Rosse, den Asvin ihren Wagen, Behaspati die allgestaltige Kuh gezimmert; für ihre kunstvollen Werke ist ihnen Unsterblichkeit als Lohn verliehen worden. In des Agohya Hause haben sie zwölf Tage schlafend als Gäste ge-

<sup>1)</sup> Val. Sambita 29, 9.

<sup>\*)</sup> Rv. X, 17, 1; V, 42, 18. Val. X, 10, 5.

<sup>3</sup> Hillebrandt Mythol. L 522 fg.

<sup>9</sup> Berguigue III, 58 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Der Mythus von den Rhims-Elben als Meistern höchster Kunstfertigkeit scheint indegermanisch zu sein; siehs E. H. Meyer Anz. L. deutsches Alt. XIII, 35; Germ. Mythologie 194.

weilt: da haben sie — es scheint während ihres Schlummers — den Feldern Fruchtbarkeit bereitet, die Flusse auf ihrer Bahn geführt, Krauter auf den Höhen, Wasser in den Tiefen geschaffen. Man hat in den Röhus Genien der drei Jahreszeiten sehen wollen; die zwölf Tage, die sie schlafen, sollen die Zwölfnächte um das Wintersolstiz sein, in welchen der Jahreslauf gleichsam ruht. Dann läge es nicht fern, bei der Zerlegung des einen Bechers in vier entweder an die vier Monate, in welche jede Jahreszeit zerfüllt, zu denken, oder auch — Liebhabern Innarischer Mythen besonders naheliegend — an die vier Mondphasen). Deutungen dieser Art Jürfen nur als Vermuthungen ungewissester Art hingenommen werden; die kurzen Andeutungen, in welchen die Lieder von den Erlebnissen der Röhns sprechen, geben zu einem einigermassen sicheren Urtheil keine hinreichende Unterläge.

Göttlinnen. Göttliche Franen und Madchen nehmen im vedischen Glauben an der Lenkung der Welt und der Geschicke nur geringen Antheil. Wohl hatten von altersher Erscheinungen, die mit der Vorstellung weiblichen Schönheitsreizes und vor Allem mütterlicher Fruchtbarkeit verknüpft waren?), zu göttlich weiblichen Personificationen geführt wie der Morgenröthe, der Mutter Erde, Flussgöttinnen, Wassernymphen u. s. w., aber für das Ganze des Glaubens und Cultus stehen diese Göttinnen doch im Hintergrunde. Wie es der geschichtlichen Stellung des vedischen religiösen Wesens entspricht, sind ihre Gestalten von dem Character heiliger Prüderie noch völlig unberührt. Die Morgenröthe, welche

<sup>7)</sup> Vgl. Ludwig III. 335; Hillebrandt Myth. I, 515 ig.r. Kaegi, Der Bigveda 54 Anna; Zimmer 366 ig. — Wenn Ludwig IV, 160, V, 510 die Geltung der IDdus als Götter der Jahreszeiten direct in der Ueburlieberung ansgesprochen zu finden glaubt, beruht dies auf Missyerstämtnissen.

<sup>\*)</sup> In manchen Fallon mag as anch allein das grammatische Geschlecht des betreffenden Schlagworts gowesen sein (wie nierti "der Untergang"), was für die weibliche Natur der Gottheit entschied.

Ushas. 237

ihren rosigen Glanz der Welt zeigt, ist ein schönes Madehen, das seine Reize gefällig enthüllend den Mannern entgegengeht. Die Wassernymphen, mit Schönheit wie mit Fruchtbarkeit gleich gesegnet, sind reich an mannichfaltigen Liebesabenteuern. Aber die unbefangene Natürlichkeit solcher Vorstellungen hat doch nichts von jener Atmosphäre schwüler und raffinirter Sinnlichkeit an sich, welche atwa die Gestalt einer Astarte umgab: so wie dem vedischen Cultus, der an Momenten zotiger Derbheit in Wort und That nichts weniger als arm war, doch die semitische Verquiekung von Heiligthum und Bordell fremd geblieben ist.

In der alten Hymnenpoesie ist mit einer Vorliebe, nach welcher ihre Bedeutung im eigentlichen Cultus kaum bemessen werden darf, vor allen andern Göttinnen Ushas die Morgenröthe besungen worden!). Man richtete an sie zusammen mit den übrigen Morgengottheiten — dem das Dunkel erhellenden Agni und den Asvin — in der frühesten Frühe des Soma-opfertages, ehe die Vögel ihre Stimmen erhoben, Hymnen, welche mit Darbringungen nicht verbunden waren. Von der Poesie der Morgenfrühe durchweht und frei von Beziehungen auf die mystische Spitzfindigkeit der sacrificalen Technik haben diese Dichtungen einen Reiz, wie er den eigentlichen Opferliedern fehlt, jonen Liedern, die vorgetragen wurden, während man den Soma presste, während die Spenden in die

<sup>3)</sup> Weber (Omina und Portents 351) bemarkt über die Morgenrütle, diese Gottin, walcher so berrliche Hymnen geweiht sind, sei im Ritual gans verschwunden, "wold weil bei dem Weiterziehen der Inder in ald-liefere Gegenden sie uirklich selbst ihre Bedeutung verlor." Mir scheint der hier supponirte Gegensatz eines Alteren und eines Jüngeren Zustandes unfaltbart deutliche Spuren der Hymnen atimmen gennu mi den Angaben der Ritualtexte und seigen, dass in der alten wie in der neueren Zeit die Stefle der Ushas beim Somnopfer die Frühlittanei war, bei welcher sie wohl Lobpreisungen empfing aber uicht mit Sonn geträukt wurde. Ngl. Berguigun, Rechrehm zur Thistoire de la liturgie einigen 9.

Opferfeuer geschüttet wurden und die Schaaren der Priester mit peinlicher Sorgfalt die intricaten Details des Rituals zu beschten bemüht waren. Man pries in den Morgenfiedern die holde Tochter des Himmels, die lichte Schwester der dunkeln Nacht, die dem Pfade der vergangenen Morgenröthen folgt, den Morgenröthen der Zukunft vorangeht, die wie ein Mädeben in Schönheit prangend ihren Busen enthüllt. Röthliche Rosse oder Kühe ziehen ihren Wagen; der Sonnengott folgt ihr, seiner Geliebten, wie ein Jüngling dem Weibe folgt. Wir geben hier einige Verse aus einem der Lieder, welche das Priestergeschlecht der Vasishthas an die Morgenröthe richtete (VII, 77):

"Sie ist erglanzt wie ein junges Weib, alles Lebende antreibend zum Wandeln. Agni hat sich erhoben, dass die Menschen ihn entflammten. Sie hat die Finsterniss vertrieben und Licht geschaffen,

"Weit ausgedehnt ist sie erstanden aller Wesenheit zugewandt. Mit lichtem Gewande ist sie strahlend erglanzt. Die Goldfarbige, sehon anzuschauen, die Mutter der Kühe, der Tage Leiterin hat aufgeleuchtet.

"Die Gesegnete, die der Götter Auge heranführt, die das schöne weisse Ross!) leitet, die strahlengeschmückte Morgenröthe haben wir erblickt, die mit ihren lichten Gaben sich über das All verbreitet.

"Ushas, edelgeborene Himmelstochter, erhöht durch der Vasishthas Gebete, gieb uns machtig erhabenen Reichthum. Ihr Götter, schützt uns immerdar mit Wohlsein!" —

Von andern Göttinnen ist die kuhförmige Ida, die Repräsentantin der von der Kuh kommenden Nahrungsfulle, und die ebeufalls als Kuh vorgestellte Aditi, die Mutter Varunas und der mit ihm verbundenen Lichtgottheiten, schen früher

<sup>1)</sup> Das Götterunge und das weisse Rose ist natürlich die Somes.

besprochen worden1). Wie diesen beiden Göttinnen, so wirdum ihrer Fruchtbarkeit willen den Wassern (apah) und den Flüssen weibliches Geschlecht beigelegt": wir werden von diesen sowie von den Apsaras (Wassernymphen) weiter unten (S. 243, 251) näher zu sprechen haben). - Hier seien noch vier Göttinnen genannt, die es mit der Fruchtbarkeit der Fortpflanzung zu thun haben: Raka, Sintvalt, Kuha und Anumatis). Die jungeren vedischen Texte bringen diese mit den Mondphasen in Verbindung; ob diese Auffassung auch für den Rgveda zutrifft, in welchem das feste System der vier zusammengehörigen Namen noch nicht vorliegt, sondern nur einzelne derselben in verschiedenen Zusammenstellungen begegnen, kann bezweifelt werden'). - Endlich erwähnen wir von Göttinnen hier noch die Gemahlinnen der grossen Götter wie Indrant, Agnavi, Varunani u. A.: Göttinnen, denen selbständige Wesenheit nicht zukommt und die eben nur, da Götter wie Indra und Agai doch ihre göttlich-königlichen Hausfrauen gehabt haben müssen, diese Stelle anszufüllen berufen sind. Wir hören von ihnen wenig mehr als die Namen, und auch diese sind im Grunde keine Eigennamen, sondern bedeuten nur soviel wie "Fran Indra" u. s. w. ) -

S. oben S. 72, 203 and über Ida auton die Darstellung des Cultus (Abschnitt über den Speiseantheit des Opforces).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Doch orimers man sich an den manalichen Wassergenius Apām napāt (oben S. 118). So stolit neben der Flussgöttin Sarasvati auch ein Gott Sarasvant.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ebenso wird die Mutter Erde S. 240 wenigstens kurs berührt werden.

<sup>9)</sup> Der Name der drei ersten ist etymologisch unklar; der vierte Name bedeutet "Zustimmung".

b) Siehe die Materialien bei Weber Ind. Studien V. 228 fg.

<sup>7)</sup> Ueber Indrams Auftresen in der Vrehäkupigeschichte s. aben S. 172 fg.; über Rudras Gartin s. S. 219, Zur Geitung dieser Namen vgl. Geldner Vod. Studien II, 1. see mir nur die Annahme, dass der eigentliche Name

Himmel und Erde, Sonne und Mond, Berge und Flusse, Gandharvon und Apsaras, Bäume und Kräuter, - Himmel und Erde sind für den vedischen Glauben gottliche Machte von nur schattenhafter Bedeutung; man hat mit Recht bemerkt, dass neben der Gaia hier kein Zeus, sondern ein Uranos steht. Wohl wird mit einem aus uralter Zeit ererbten Ausdruck vom Vater Himmel, der Mutter Erde gesprochen; sie geben den Menschen reiche Spenden, triefen von Fett und Süssigkeit; der Himmel insonderheit erhält mit einer gewissen Regelmässigkeit das Beiwort des "Wundermachtigen" (asura). Aber zu lebendigerer Personification, zu ausgeprägter Geltung im Cultus sind Himmel und Erde nicht gelangt'). Nicht viel anders verhalt es sich mit der Sonne und dem Monde: wir sprechen nicht von dem wahrscheinlich unarischen Sonnengott Mitra und Mondgott Varuna; deren Beziehung zu den grossen Gestirnen in vedischer Zeit nicht oder kaum mehr verstanden wurde und bei welchen der Verdunklung der Naturbedeutung ihre Herausbildung zu göttlichen Persönlichkeiten voll tiefsten ethischen Gehaltes entsprach, sondern wir haben es mit dem Sonnengott zu thunwelcher "Sonne" (Surya)"), mit dem Mondgott, welcher "Mond" (Mas, Candramas) bless. Was insonderheit Surya anlangt, so ist dieser, mit seinem Licht die bösen Geister vertreibend. ein durchaus wohlthatiger Gott; es ist nicht die todtende Macht der Sonnengluth, die hier das entscheidende Motiv abgiebt. Aber gegen göttliche Wesen wie Indra, Agni oder Varuna tritt Surva weit zurück. Die Vorstellungen von

von Indras Gattin sehm im Ryveda Sacz gewesen sei, zweifelhaft, die Auffeseung aber, dass die Neumung von Sacze im Plural sieh "aus dem Haromleben der vedischen Götter" erklass, unzweifelhaft verfehlt schaut

Ueber den schinen Hymnus au die Erde Athervaveda XII, 1 int oben S. 21 gesprochen worden.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Im Avesta Hvars, der sich zu Mithra etwa vorhält wie der veilliche Sarya zu Mitra.

seiner Gestalt sind voll von Schwankungen; bald ist er das Auge der Götter, hald ein glänzendes Ross, bald ziehen ihn wie einen einherfahrenden Helden die sieben goldfarbenen Stuten auf seinem Wagen, oder wie ein liebender Jungling geht er der Geliebten nach, der Göttin Morgenröthe"). Neben ihm giebt es auch eine weibliche Personification der Sonne, die Göttin Sürya; sie hat sich in Mythen erhalten, welche die Sonne als göttliche Braut zeigen. Von der Verbindung dieses Sonnenweibes - hier auch als "Tochter des Sarya" aufgefasst - mit den Asvin ist schon die Rede gewesen (S. 212). Als Prototyp der menschlichen Hochzeit aber gilt, besungen in einem Hymnus, dessen Vortrag zu den vornehmsten Ausschmückungen der Hochzeitsfeier gehörte, die Hochzeit der Sürva mit Soma dem Monde: da waren die Asvin die Werber, Agni der Brautführer; die verschiedenen Thelle des Wagens, auf dem die Brantfahrt vor sich ging, und die Ausrüstungsstücke der Braut wurden in mystischphantastischem Spiel den grossen Potenzen des Opfers und des Universums, mit welchen die priesterliche Speculation sich zu beschäftigen liebte, gleichgesetzt\*).

Zusammen mit solchen göttlichen Wesen wie Sonne und Mond nennen häufige Aufzählungen andre, die auf den ersten Blick noch weniger als jene zu lebendigen Gestalten ausgebildet scheinen. "Das mögen uns die Schätze, das die Berge, die Wasser, die schatzspendenden Götter, die Kranter und der Himmel gewähren; mit den Bänmen vereint die Erde, beide Welten (Himmel und Erde) mögen uns beschützen." "Zum Heil möge uns aufgehen die welthin schauende Sonne,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ueber Suryas Rolle in Indramythau vgl. S. 160, 169, 615er den Mond in seinem Verhältniss zu Soma S. 183 und den Excure am Kude des Works, über die Göttimen der Mondphassen S. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rgweda X, S5 (den jüngeren Partien des Rv. rugehörig). Vgl. darn Weber, Ind. Stud. V, 178 fg. und meine Bemerkungen Gött, Gol. Ann. 1889, 7 fg.

zum Heil seien uns die vier Weltgegenden; zum Heil seien uns die festen Berge, zum Heil die Flüsse, zum Heil seien nus die Wasser"). Nähere Betrachtung lässt doch statt dieser farblesen Vorstellungen der göttlich besechten "Berge", "Wasser"; "Flüsse", "Baume" gestaltenreiche, von mannichfachem Leben erfüllte Schaaren niederer, meist localer Göttheiten bald deutlich erkennen, bald wenigstens vermuthen, von welchen man das menschliche Dasein umgeben, den täglichen Lauf der menschlichen Geschicke beeinflusst fühlte.

Verweilen wir zunächst bei den Wassern und Flassen. Die Wasser werden als Mütter vorgestellt, "die himmlischen und die rinnenden, die ergrabenen und die von selbst entstandenen, die hellen, läuternden, dem Meere zustrebenden (VII, 49, 2). Sie enthalten in sich alle Heilmittel; sie schwemmen das Böse und jede Schuld hinweg. Von Leben erfüllt begegnen sie dem Menschen, der ihnen naht. Sie wachen im Hause über seinem Wohlsein\*). Wenn die Priester für das Opfer Wasser holen, sprechen sie zu den Gewässern: "Ihm, der euch aus eurem Gefängniss zur Freiheit geführt, der euch erlöst hat von dem grossen Finch, dem Indra sendet eure süsse Woge, den Göttern zum frehen Trank, ihr Wasser. Sendet ihm eure susse Woge, eure Leibesfrucht, ihr Wasser, den Born der Süssigkeit - eure Woge, deren Rucken von Butter glanzt, die man verherrlicht bei den Opfern. Hert meinen Ruf, ihr reichen Wasser!" (X, 30, 7, 8). Wenn man eine Wassertonne aufstellt, giesst man Wasser hinein mit dem Sprueh: "Ihr reichen Wasser, ihr waltet der Guter; rechte Weisheit tragt ihr in euch und Unsterblichkeit. Ihr seid Herrinnen des Reichthums und des Nachkommensegens: solche Kraft möge Sa-

<sup>4)</sup> Rv. VII, 34, 23; 35, 5,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So schreibt Hirzqyakeşin (G. H. 4, 5) vor, zu Häupten der Wochnette ein Wassergefiss hinzustellen mit dem Sprucht "Bir Wasser, wachet im Hause. Wie ihr unter den Göttern wacht, so wacht bei dieser Fran. 20schmäckt mit Kindersegen".

rasvati dem Sänger verleihen"1). Vor allen andern Wassern werden natürlich die Flüsse verherrlicht. Zu den Flüssen Vipas und Sutudri, welche der Stamm der Bharatas auf einem Kriegszuge überschreiten will, spricht Visvamitra, der Sanger des Stammes: "Hört, ihr Schwestern, auf den Sänger. Aus der Ferne bin ich zu euch gekommen mit Streitwagen und Tross. Bongt euch nieder; seid leicht zu überschreiten; reicht nicht bis zu den Achsen, ihr Ströme, mit euren Flathen" (III. 33, 9). Am bochsten aber unter allen Flüssen sicht in der Verehrung der Frommen die Sarasvatt, an welcher wichtige Cultstütten des eben genannten, für das vedische Sacralwesen offenbar besonders bedeutsamen Bharatastammes gelegen haben müssen: die Göttin Bharatt d. h. die personificirte Opferspende der Bharatas\*) und die Flussgöttin Sarasvati werden zusammen\*) an fester Stelle der alten, das Thieropfer einleitenden Aprilitanci angerufen. "Sarasvati", betet man zu ihr, "beste Mutter, bester Fluss, beste Göttin! Wie die Ruhmlosen sind wir: Ruhm schaffe uns, Mutter (II, 41, 16). Sie ist Förderin der Gebete; sie hat den Bharatas einst den mächtigen König, dem Fürsten Vadhryasva den ruhmreichen Solm Divodasa gegeben\*).

Wahrend sich bei diesen Flussgöttinnen der engste Zusammenhang zwischen Gottheit und Natursubstrat erhalten hat, sind andre weibliebe Wassergottheiten, die Apsaras, zu viel freierer Personification, zu vollkommenerer Loslösung von der natürlichen Wesenheit, aus der ihr Dasein bervor-

<sup>5)</sup> Rv. X, 80, 12) Paruskum III, 5.

<sup>7)</sup> Sie heisst vollständiger ketra Blatrati (Opferspende der Bh.). Man halte daneben auch die Aurufung des Agni als Bharata d. h. den Bh. gehörig.

<sup>4)</sup> Neben ihnen noch eins dritte Göttin, die bereits erwähnte Ilä-

<sup>4)</sup> Uaber die eultische Verwendung von Sanscraffwassor s. E. B. Setapatha Br. V. S. 4, 1.

gegangen ist, hindurchgedrungen). Der regelmässige Zusammenhang aber, in welchem die Apaaras mit männlichen Genien, den Gandharven erscheinen, wird es rechtfertigen, wenn wir an dieser Stelle zunächst die Betrachtung der letzteren einschieben, obwohl sie zu der Welt des Wassers nur secundäre Beziehungen zu haben scheinen.

Die Beurtheilung des alten, unter seinem vedischen Namen bis in das indoiranische Zeitalter<sup>3</sup>) zurückverfolgbaren Typus der Gandharven ist überaus schwierig. Die Zeugnisse des Rgveda über diese bald einzeln, bald in der Mehrheit erscheinenden Wesen sind so dunkel und vieldeutig, ihre Gestalt ist so stark verblasst und allem Anschein nach durch Uebertragungen des Namens auf so verschiedenartige mythologische Wesen verwischt, dass nur ein unbestimmtes und unsicheres Resultat erreichbar scheint.

Wie ihre Gefährtinnen, die schönen Apsaras, haben die Gandharven im Veda sehr mannichfaltige Stätten und Sphären der Thätigkeit. Aber wie es bei den Apsaras doch deutlich erkennbar bleibt, dass ihr Wesen als Wassernymphen den Ausgangspunkt von Allem bildet, darf vermuthet werden, dass auch die Gandharven ursprünglich bestimmter localisirte,

i) Neben den Aparras werden dem vedlicehen Glauben vermuthtlich meh sellehe das Wasser bevölkernde böse Damonen nicht gefehlt haben, wie die in der späteren Liberatur, z. B. in den buddhistischen Erzählungen aufentreten pdegem. Dort ist hänfig von Rählahaus, die in Teichen n. dgle milinen, die Rede. Sie abid von schensellicher Erscheinung und froson die in ihren Beroich kommunden Wesen. Sie selseinen nicht sowohl die Personificationen des betreffenden Gewässers zu sein als Exemplare des allgemeinen Typus dämmischer Unholde, die in dem Gewässer ihre Wohnung aufgeweldagen haben. Doch kennen die buddik Erzählungen entbatzerständlich meh Gewässergottheiten im andern Sinnt an die Gangeogottheit, der nan beim Unberschreifen des Phrosos oplert, Jataka vol. II p. 425 fg.; die Meergotiheit das, vol. I, 497 fg.; II, 442 a. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Gleichestung von Gandharra und Kentaures scheint mit mit Reulit von Mannhardt u. A. surfielsgewiesen worden zu sein:

fester umschriebene Damonen gewesen sind. Und zwar allem Anschein nach Damonen, welche in den bohen Regionen des Himmels und Luftreichs ihr Wesen treiben, wir können sagen Luft- und Liehtelben!). Der Rgveda spricht von "dem himmlischen Gandharva, dem Durchmesser des Luftreichs"; er lässt den Gandharven "in den bodenlosen Lufträumen" erscheinen, "aufgerichtet auf dem Himmelsgewölbe" stehen"). Auch im Atharvaveda wird an einer Stelle, welche den Apsaras das Meer als Heimath zuweist, zu dem "himmlischen Gandharven", "dessen Haut wie die Sonne strahlt", gesagt: "am Himmel ist deine Statte". Der Gandharva, welcher bei der Hochzeit um die Braut herum sein Wesen treibt und aus deren Nähe weggescheucht wird, "hat sich entfernt, der Gott, zu seiner höchsten Wohnstatt"3). An einer Reihe von Stellen wird ein Gandharva mehr oder weniger deutlich mit irgend einem bestimmten himmlischen Lichtwesen oder einer himmlischen Liehterscheinung identificirt\*); so mit der Sonne, den Fix-

<sup>&</sup>quot; Zu der speciellen Auflassung dieser Luftgeister als Windgeister scheint mir die alle Ueberlieferung keinen Aufult zu hieren; wenn die G. simmil (Rv. III, 38, 6) als "windhaurig" bezeichnet werden, will das wenig sagen. Vellemle willkurfich scheint as mir, in der Reile der Gundharren beim Hochseiteritual (s. unten) Spursen des Hervorgebens der Windgeister und den Seelen Verstenbener entdecken zu wollen (E. II. Meyer, Indeg. Mythen I. 219 fg.). Beim Brantzug findet sich die Aurufung der Ahnengeinter (Pitys), die herbeigekommen sind die Brant zu seben (Av. XIV. 2, 73); sie sollen Nachkommensehaft verfeiben. Kommt der Zug an grossen Baumen vorüber, werden "die Gandharven und gettlichen Apsurus, die in die sen Baumen verweilen" gebeten gnädig zu sein (dassibst V. 9; Kangikasitur 77, 7). Wie man darin sehen kann, dass "die Gandharven sieh an die Stelle der Pitys oder neben sie gesetzt haben", ist mir nuerfindlich.

Rv. X, 189, 5; VIII, 77, 5; IX, 85, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>] Av. H. 2, L. 2; XIV, 2, 36. In: Rehad Aranyaka III, 6 erscheint das Gundharrenreich zwischen dem Luftreich und dem Somenreich; anders alberdings die Parallefrecension der Stelle Satap. Rr. XIV, 6, 6, 1.

<sup>\*)</sup> Dass binter diesen Identificationen zaletzt ein so scharf und eng begrenzter Begriff liegen könnte, wie atwa die vom Pet. Wörterbuch ver-

sternen der Mondbahn, dem Regenbogen; eine Aufzahlung von Gamilharven wird gegeben, in welcher Agni, Sonne, Mond, Wind, Opfer, Geist figuriren; neben offenbaren Phantasiespielen doch deutlich hervortretend Wesen der lichten Luft- und Himmelsregion. Die Fata Morgana wird - freilich nicht im Veda nachweisbar - als "Gandharvenstadt" bemanut1). Mit dem Soma, dessen Heimath in der Himmelswelt ist, macht sich der Gandharva dort zu schaffen; er "bewacht seine Statte"; "er steht aufgerichtet auf dem Himmelsgewölbe, alle seine (des Soma) Gestalten betrachtend"; zusammen mit Parjanya dem Regengott und der Tochter der Sonne haben die Gandharven des Soma gewaltet, ihn, wie die Sonnentochter ihn brachte, in Empfang genommen und Saft in ihn hinein gethan?). Aber diese Fürsorge der Gandharven für den Soma hat ihre Kehrseite; sie werden zn eifersüchtigen Hütern des kostbaren Tranks suchen ihn Göttern und Menschen vorzuenthalten; sie übernehmen also für den Soma jene typische Rolle des neidischen und gehässigen Feindes, welche bei den Wassern Vrtra, bei den Kühen die Panis spielen3). Die Brahmana-

mathete Deniung des Gandhorre als eines "Genius des Mondes", ist nicht ummöglich, aber doch schon im Hinblick auf die Pluralität der Gandharven nicht besonders wahrscheinlich.

V Gandharva gleich Soone wahrschemlich Rv. VIII, 1, 11. — Die 27 Gestiene der Mondbahn Vaj. Samb. IX, 7. — Regenbogen vorrauthlich Rv. X, 123, we Bergaigne II, 39 A, 5 und Hillebrandt Myth. I, 430, welche diese Deutung bestreiten, meines Erachtens den Worten vom Vers 1 updarangeme strugege nicht gerecht werden. — Aufzählung Agni etc.: Vaj. Samb. XVIII, 38 frg. — Fata Morgana s. Pot. Wortenb, unter gandharenpura, gandharennagura. Dass übrigens die Verknüpfung dieser Verstellung mit den Gandharven auf indominische Zuit zurückgeht (Waher Ind. Stud. XIII, 136. E. II. Meyer Indog. Mythen I, 99), ist eine unbegründete Annahme.

<sup>7</sup> Rv. IX, 83, 4; 85, 12

<sup>7)</sup> Man hat wold mit Recht indoirantsche Herkunft dieses Zuges au-

texte') erzählen wie Soma bei den Gandharven weilte oder wie der Gandharve Visvävasu ihm gestohlen hatte: da begehrten ihn die Götter und priesterlichen Weisen für sich und, da die Gandharven nach Weibern lüstern sind, kauften sie ihn für den Preis eines göttlichen Weibes, der Göttin Väc (Rede), jenen ab. Es scheint, dass auch der Schütz Krann, welcher dem somaraubenden Adler eine Feder abschiesst (S. 55), als ein Gandharva anzusehen ist<sup>3</sup>).

Neben dem hisher betrachteten, anscheinend den Ausgangspunkt bildenden Walten der Gandharven im Luft- und Lichtreich aber werden sie auch in den verschiedensten andern Naturgebieten ihr Wesen treibend vorgestellt. Namentlich im Wasser. Yama sagt zu Yami, der Urmann zu seiner Schwester, dem Urweibe: "Der Gandharva in den Wassern und die Wasserfrau, das ist unsre höchste Verwandtschaft und Verschwisterung". Und Soma, der Göttertrank, den man bei seiner opfermässigen Zubereitung ins Wasser schüttet, wird "der Gandharve der Wasser" genannt"), d. h. doch wohl der Dämon, welcher im Wasser nach Gandharvenart sein göttliches Wesen treibt. Hängt dieser Uebergang des Himmelsgandharven zum Wassergandharven mit der Identität des himmlischen Wolkenwassers und der irdischen Gewässer zusammen? Oder ist es des Gandharven so hanfig erwahntes Liebesverhaltniss zur Wasserfrau, das anch ihn in der Region des Wassers heimisch werden lasst? Oder endlich ist hier der Begriff des Gandharven schon auf dem Wege, zu dem

genommen, de im Ayesta (Yusht 5, 38) der feindliche Gamiarewa, welchen der Held Kerestispa überwindet, im Meer Vourukashe, dem Sitz des weissen Somm, sein Wesen treibt.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Aftaroya Br. I. 27; Taitt, Samb. VI, I, 6, 5. Schon in den Yajun-sprüchen seihet wird Soma angeredet: "Lass nicht den Gandharven Vigun-vonn dich Inssen; werde ein Adler und fliege davon" (T. S. L. 2, 9, 1).

<sup>2)</sup> Taitt, Ar. 1, 9, 3 wird er nædrücklich als solcher bezeichnet.

<sup>3)</sup> Rv. X, 10, 4, vgl. 11, 2, 1X, 86, 36.

eines niederen göttlichen Wesens im Allgemeinen zu verblassen, so dass er im Wasser so gut wie im Luftreich seinen Sitz haben kann?<sup>1</sup>)

Als schöne, glanzende Götterjünglinge, als die Reprasentanten so zu sagen der himmlischen jeunesse dorée sind die Gandharven die natürlichen Liebhaber der reizgeschmückten Götterjungfrauen, der Apsarasen. Ein Brahmanatext beschreibt, wie ein Gandharve inmitten der Apsarasen sitzt und sieh am Schaukeln vergnügt: auf welche er hinzeigt und sagt "du da", die liebt ihn"). Beim Rossopfer spricht der Priester von den Gandharven: dabei zeigt er auf die schönen Jünglinge, die in der Festversammlung zugegen sind. Und er spricht von den Apsarasen und zeigt auf die schönen Jungfrauen hin3). Dies führt zu einer weiteren Sphare, in welcher sieh das Treiben der Gandharven bewegt: als Liebhaber der Weiber machen sie sich mit deren sexuellem Leben zu schaffen; die weiblichen Geschlechtstheile sind der Mund des Gandharven Visyavasu\*). Auch hier abnlich wie in ihrem Verhältniss zum Soms zeigen sie sich hald als gütig und hilfreich, bald als feindlich. Sie und die Apsarasen können Fruehtbarkeit verleihen oder versagen; darum wendet man sich an sie, wenn man Nachkommen begehrt). Die jungere Zeit nennt geradezu das Lebewesen, welches aus einer fruheren Existenz herkommend im Augenblick der Empfängniss in den Mutterleib eingeht und dort zum Embryo wird, den Gandharven. Buddhistische Texte lassen "durch das Zu-

<sup>9)</sup> Man Bemerke übrigens, dass auch das Avesta (Yasht 15, 28) den Gandarewe als den in den Wassetn lebenden Herrn das Abgrundes keunt. Geht diese Verstellung auf indeitzubsche Zeit zurück oder ist die bei beiden Volkern umsbhängig entwickelt?

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pañe, Br. XII, 11, 10;

<sup>5</sup> Satap. Br. XIII, 4, 3, 7, 8.

<sup>7</sup> Sankhayana G. 1, 19, 2.

b) Patie, Brahm, XIX, 3, 2,

sammentreffen von drei Dingen" die Empfängniss zu Stande kommen: "Vater und Mutter vereinigen sieh mit einander, die Mutter hat die Periode durchgemacht, und der Gandharve steht bereit"). Aber der Gandharve spielt auch gegenüber dem Gatten die Rolle eines Nebenbuhlers, den zu entfornen man sich angelegen sein lässt. Nach der Hochzeit in den ersten Nachten, die das junge Paar in Keuschheit zu verbringen hat, liegt ein Stab zwischen beiden; ein Symbol des Gandharven Visvavasu, der dem Gatten für jetzt noch den Besitz der Gattin verwehrt (oben S. 92 Anm. 1). Bei der Hochzeit betet man: "Hebe dich hinweg von hier, Visvavasu; mit Andacht preisen wir dieh. Suche dir ein andres appiges Weib; lass die Guttin sich dem Gatten vereinen" (Rv. X, 85, 22). So findet sich auch unter den Exorcismen, welche von den Weibern und speciell von Wöchnerinnen schädliche Geister forttreiben, an einigen Stellen die Bannung von Apsaras und Gandharven. Das Kraut Bockshorn soll die Rakshas fortscheuchen; die Apsarasen sollen zu ihren

I Das Wesen das Gundharva in diesem Zasammenlung ist somehl von Pischel (Ved. Studien I, 78) wie von Hillehrundt (Mythol I, 427) missynestandan worden. Picchel actat Gandharve einfach gleich Foetis, während die in Betracht kommenden Sudhur deutlich Beides underselleiden: m den Bedingungen für das Zustandekommun des Fredire (gabbla) geleirt das Bereststeben (so, nicht das Insdascintraten) des gandanben. Hillbrandt mmmt den Gundharve als den Gemins der Frachtbarkeit. Das schultert an Milindapanha p. 129, zerstürt aber auch die Pointe der Argumentation im Assalkyanssutta p. 20; die Frage, welche Kaste der Genius der Frachtbarkeit hat, würde dort vollkommen in der Laft stehen. Den beiden oben angeführten Stellen genügt mir die Auffsvening, dass der G. der Wesenskeim ist, welcher aus einem vergangenen Dasein in ein nomes binatherwanders and den Augenblick eines Zeugungsactes erwartet, um zum comm garbba zu werden. So erklärt in der That der Amarako is III, 3, 132 don Gundli, als autarābiarasattva; Comm.; marepajanmanor antarāls stilitais priorie dass das zu der Bedoutung "Foetus" stimmt, wie Pischel meint, lat. saindeatous ungenun.

Flüssen entweichen und zu den grossen Baumen, wo ihre goldnen und silbernen Schaukeln sind und ihre Cymbeln und Lauten erklingen. "Dem herantanzenden Gandharven, dem Gatten der Apsaras, mit dem grossen Haarbusch, dem zerreisse ich die Hoden, dem binde ich die Ruthe fest .... Einer wie ein Hund, einer wie ein Affe, ein ganz behaartes Kind, mit dem Aussehen eines Freundes stellt der Gandharve dem Weib nach: den vertreiben wir von hier durch diesen kraftigen Zauberspruch. Eure Weiber sind die Apsarasen, ihr Gandharven, deren Gatten seid ihr; lauft fort, ihr Unsterblichen; stellt den Sterblichen nicht nach"1). Man wird hier schwerlich dem in seinen Grenzen so berechtigten Gedanken von der Priorität des niedrigen volksthilmlichen Glanbens vor der höheren priesterlichen Mythologie die Folge geben dürfen, den Vorstellungskreis solcher Zaubersprüchn zum Ausgangspunkt zu machen, von welchem aus man die ganze Gestalt der Gandharven zu construiren versucht. Der Typus von Kobolden, welche den Weibern nachstellen, ist freilich uralt und gewiss alter als die Vorstellung von Gandharven. Aber die letztere hat aller Wahrscheinlichkeit nach einen Ausgangspunkt, der von jenem Koboldglauben völlig unabhängig ist; erst an der Peripherie ihrer Entwicklungssphäre geräth sie in die Nahe der Regionen, in welchen dieser Glaube sich bewegt, und entgeht dann dem Schicksal nicht, dass von dessen rohem und wüstem Wesen ein Anflagan flir haften bleibt\*). -

<sup>1)</sup> Av. IV, 37, vgl. VIII, 6, 19. Wenn nich IV, 37, 8—10 dentlich beobachten liest, wie der Gandharventypus mit dem der Piskens vetschwinnet, so kann dies damit ausammengestellt werden, dass ein altbuddhistischer Vers (Samyutta Nikaya vol. 1 p. 33) einem Wald von Apsarauschaaren und Piekenschaaren erfullt sein lässt.

<sup>7)</sup> Achnich scheint es mir ein mit der Naturbeileutung der Gandharven nicht in Verbindung stehender Zug zu sein, wenn auf sie – und ähnlich auf die Apsarasen – Bessesenheit und Wahrstun zurückgeführt.

Doch wir kehren zu dem im Vorhergehenden schon vielfach berührten weiblichen Gegenbild der Gandharven, den Apsaras zurück. Ihr Name, "die Wasserwandlerinnen", denekt the ursprüngliches Wesen klar aus; sie sind Wassernymphen, die indischen Schwestern der Nereiden, der Schwanenjungfrauen. "Die Apsaras des Meeres sind zum Soma hingeströmt", sagt eine der ältesten Stellen, welche der Apsaras Erwähnung thun (Rv. IX, 78, 3), mit Beziehung auf die Wassergüsse, die dem Göttertrank beigemischt werden. "Im Meere, sagt man mir, ist ihr Sitz, von wo sie im Nu hin und hergehen" (Av. II, 2, 3). "Zum Finss sollen die Apsaras gehen, zum Ufer der Gewässer" (Av. IV, 37, 3); so vertreibt man sie aus der menschlichen Nähe. In einem Lotusteich schwimmt die Apsaras Urvast mit ihren Gefährtinnen umher, als der verlassene Gatte Pururavas sie wiederfindet: zu "Urvaşı sammit den Flüssen" betet ein Dichter des Rgyeda (V. 41, 19). Und überaus häufig sind in der späteren Literatur die Stellen, welche die Apsaras an Teichen des Waldes, am Flussufern, besonders am Ufer der Ganga, und ähnlichen Statten sich vergnügend schildern'). Aber ganz so wie die Gandharven verbreiten sieh auch die Apsarus von ihrer eigentlichen Heimath in die verschiedensten Gebiete der Natur. Die Nymphen des Wassers steigen zur Höhe auf und treiben in den Gewässern des Luftreichs und in der Himmelswelt ihr Wesen; die "Wolkige, Blitzige, Sternige" beissen die Göttinnen, welche den Gandharven Visyavasu begleiten; "am hochsten Himmel lächelt die Apsaras ihren Geliebten an"2). Und auf der Erde gehen die Wassernymphen

sird (vgl. die rengolyrres: Mannhardt Wald- und Feldeulte II., 66 fg.). So wird auch, was die Apsarason unlangt, ihre Eigenschaft als Froundinnen des Würfelspiels für die Frage nach ihrem ursprünglichen Wesen nicht in Betracht kommen.

Siahe Holtzmann Z. D. M. G. 33, 635; 641.

<sup>7</sup> Av. II, 2, 4; Rv. X, 123, 5.

in Baumnymphen und auch in Bergfraulein über!). Wir erwähnten schon, wie der Atharvaveda (IV, 37, 4) die Lieblingsstätten der Apsarasen beschreibt, "wo Asvatthabaume und Nyagrodhas sind, die grossen Baume, die laubumlockten, wo ihre Schankeln sind, die goldenen und silbernen, und wo ihre Cymbeln und Lauten ertönen". Die mächtigsten Bäume wie Nyagrodha und Udumbara, Asvattha und Plaksha sind "die Häuser der Gandharven und Apsaras"; kommt ein Hochzeitszug bei solchen Baumen vorbei, betet man: "Die Gandharven und die göttlichen Apsaras, die in diesen Baumen, den Waldesherren wohnen, die mögen diesem jungen Weibe gnädig sein: sie mögen dem Hochzeitszug, der hier gezogen kommt, kein Leid thun-"). Jüngere Texte sprechen von Bergen als Lieblingssitzen der Apsaras, wo sie mit den Gandharven zusammen ihre Spielplatze haben); sie vergnügen sich dort nach Art der Seligen Fraulein, welche der Volksglaube in den hochsten Regionen unserer Hochgebirge spielend and singend vorstellt.

Die Apsaras sind mit höchster, sinnberückender Schönheit geschmückt und Meisterinnen in aller Liebeskunst. Neben ihren göttlichen Liebhabern, den Gandharven, geniessen ihre Gunst auch Menschen. An sie knüpft sich in Indien jene uralte Sage, die in der griechischen Poesie wie im heutigen Volksglauben zu Hause, bei civilisirten wie bei Naturvölkern<sup>4</sup>) gleich verbreitet ist, die Sage von der Ehe des Götterweibes mit dem menschlichen Gatten, die Sage von Thetis, von Melusine, von den Baumgöttinnen, den Seligen Fraulein, welche mit Menschen in ehelicher Gemeinschaft leben<sup>3</sup>). Die

Vgi, v. Schröeders Bemerkungen über die Nereiden, Griech, Gotter und Hessen I, 65; Manniardt Wald- und Feldhalts I, 90 fg.

<sup>9)</sup> Taitt, Samb. III, t, S, 4; Atharvaveda XIV, 2, 9,

<sup>\*)</sup> Holtzmann a. z. O. 640 fg.

<sup>4)</sup> Man vergleiche z. B. die Fassung, welche Wilken, Royne coloniale internat. IV, 377 A. 1 am niederland. Indien mittheilt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Manubardt Wald- and Feldladts I, 69, 103 fg., L52 fg.

indische Heldin der Geschichte ist die Apsaras Urvasi, ihr Gatte König Pururavas!). Wie regelmässig bei diesen göttlichmenschlichen Ehen der Bestand derselben an eine Bedingung geknupft, von der Respectirung irgund eines tabuartigen Verbots seitens des Gatten abhängig ist, so anch hier. Puraravas darf sieh der Nymphe nie nackt zeigen: wohl, wie die parallelen Erzählungen andrer Völker vermuthen lassen; die Umformung einer ursprünglicheren Fassung, nach welcher es die Göttin war, die nie nackt, in ihrer wahren, übermenschlichen Gestalt erblickt werden durfte"). Die Gandharven, welche die Apsaras nicht dem sterblichen Manne überlassen wollen, bewirken durch List, dass die Bedingung gebrochen wird. Sie veranstalten einen nächtlichen Lärm: Purürayas springt nackt von der Seite seiner Gattin auf; es blitzt; sie hat ihn erblickt und verschwindet. Klagend wandert er durch das Land, da sieht er auf einem Lotusteich die Apsarasen, unter ihnen die Verlorne, wie Schwäne herumschwimmen und mit einander spielen. Er fieht sie an ihm Rede zu stehen, aber sie weist ihn ab: "Was soll ich thun mit diesem deinem Worte? Ich bin bingegangen wie die erste der Morgenröthen. Pururavas, gehe heim! Schwer zu fassen wie der Wind bin ich!" Er verzweifelt; in einen Abgrund will er sich stürzen; die wilden Wölfe sollen ihn zerreissen. Sie\*) trostet ihn nicht ohne Hohn: "Pururayas, du sollst nicht sterben, dieh nicht in den Abgrund stürzen; nicht sollen dich die bösen Wölfe fressen. Mit den Weibern giebt es

<sup>4)</sup> Eine andre Version desselben Sagenthemas ist die im Epos (M. Bh. 1, 1888 (gg., vgl. E. H. Meyer Indeg, Mythen II, 578) ernählte Geschlichte von Künig Sintann, der die Fluosgöttin Ganga freit. Er derf lie nie die tatelndes Wort eigen. Die sie die Kinder, die sie ihm gehiert, eines nach dem andern in den Strees wirft, bricht er die fastingung und sie verlässt ihm.

<sup>5</sup> So would mit Renht L. v. Schroeder a. s. O. 58 fg.

<sup>2)</sup> Wenn der betreffende Vers als von ihr gesprochen zu denkun ist.

keine Freundschaft; sie haben Herzen wie Hydnen". Den Sohn, den sie ihm geboren, verheisst sie ihm zu senden; und endlich wird auch seine Sehnsucht nach ihr selbst befriedigt, freilich nicht auf dieser Erde: "So sprechen die Götter zu dir, Sohn der Ida: wie es nun einmal ist, bist du ein Spress des Todes. Deine Nachkommen sollen die Götter mit Opfer verehren, du selbst aber sollst im Himmel Freuden geniessen").

Auf Puraravas und Urvast führte eine Königsdynastie ihre Abkunft zurück; so sah in Indien ahnlich wie in Griechenland mehr als eines unter den königlichen und auch unter den hochgeehrten priesterlichen Geschlechtern<sup>3</sup>) seine Stammmutter in einer dieser schönen Nymphen, den Verkörperungen aller höchsten weiblichen Reize.

Wenn wir so die Wasser oder Flüsse sich mit einer Falle mannichfaltiger Gestalten von Wassergöttinnen und Nymphen beleben sehen, wird man erwarten dürfen, dass auch Grund und Boden, Berge, Walder, Baume ähnlichs Götter- oder Dämonenschaaren beherbergen werden.

In der That wohnt im Erdgrunde der "Herr der Stätte"
(Vastoshpati) — offenbar ist für Jede Stätte ein eigner
solcher göttlicher Herr zu verstehen —: ihn macht man sich
geneigt, wenn man ein neues Haus beziehen will"). Man
bittet ihn, alle Plagen zu verscheuchen, den Besitz an Rindern

b) Re. X. 95; Satapatha Brahmana XI. 5, L. Vgl. v. Schroeder a. u. O. 23 fgg.; Geidner Ved. Studien I. 243 fgg.; meine Ausfahrung n in den Gött, Gel. Anz. 1890, 420 fgg. Nach der mit Socificalwissenschaft versetzten Darstellung des Satapatha Brahmana werd Par. durch Aubegung des Opferfeners in einer bestimmten, von den Gandharven ihm vergeschriebenen Form selbst zum Gandharven und so mit Urvaşı versint.

<sup>3;</sup> Ueber Urvaşt als Stammautter von Priestergeschlechters sul-Rv. VII, 33, 11—13. Die nicht minder berühmte Apaaras Saknatala ist Stammautter des Fürstengeschlechts der Bharutas (Satap. Br. XIII, 5, 4, 13; Weiteres ZDMG, 33, 635 fg.

<sup>\*)</sup> Hier sel auch au die in der buddhistischen Literatur erscheinenden

und Rossen zu mehren, den Menschen selbst langes Leben zu gewähren. "Herr der Stätte, Plagenvertreiber, der du alle Gestalten annimmst: sei uns ein gütiger Freund"). -Auf dem Acker herrscht der "Herr des Feldes" (Kahetrasya pati), dem man opfert oder Ehrfurcht bezeugt, wenn das Feld gepfligt wird\*). Das Fruchtfeld (Urvara) "das tennenbekränzte", die Ackerfurche (Sita) und ihre göttlichen Beschützer stehen auf der Grenze zwischen den Gebieten der Erddamonen und der Vegetationsdämenen. - Auch die Berge sind göttlich beseelt, "die männlichen, fostgegründeten, froh in Nahrungsfülle schwelgenden" (Rv. III, 54, 20). Wir hören wenig von ihrer Göttlichkeit, aber vermuthet darf doch werden, dass, wenn der Rgveda (HI, 53, 1) von Indra und Parvata spricht, welche auf grossem Wagen zum Opfer fahren Segen bringend, "in Nahrungsfülle schwelgend", Parvata hier ist, was sein Name "Berg" zu besagen scheint: ein Berggott, der abulich wie Indra, abulich wie die Berggötter der späteren Literatur anthropomorphisch gedacht als der Genosse des machtigsten Gottes auf dessen Wagen einherfahrt: es ist wohl kein Zufall, dass hier von Parvata derselbe Ausdruck gebraucht wird, den wir eben vorher, in unmittelbarer Nähe eben dieser Stelle, auf die Berge angewandt fanden, "in Nahrungsfülle schweigend").

Ver allem aber gehören zu den göttlich beseelten Wesen die Pflanzen und Bäume, insonderheit die grossen Baume,

Entgottheiten, die bei der Gründung einer Stadt eine Ralle spielen, ersinner (Venava Pitaka vol. I p. 228 fg.).

Hv. VII, 54; 55, 1; Sinkhāyana G. III., 4; Ayvalāyana G. II. 9.

Sünkhayana G. IV, 13, 5; Asyalayana G. II, 10, 4, Rv. IV, 57,
 1—3 oto.

<sup>2)</sup> In der unklaren Stelle Hirany, G. I, 11, 5 liegt vielleicht die Verstallung von dass einer Salle, welche aus bergentstammenden Substanzen bereitet ist, der Berggeist gleichsam innewohnt,

die "Waldesberren"), "Reich an Süssigkeit sei uns der Waldesherre, betete man. "Mit den Waldesherren vereint die Erde moge uns schutzen", heisst es in einem Vers, in welchem auch neben dem Himmel die Pflanzen angerufen werden?). Zu Gebeten an Pflanzen und Bänmen gab insonderheit die Verwendung von Pflanzen oder irgend welcher von den Banmen gewonnener Substanzen als Arzeneien, Amulete und dgl. Anlass. Man nennt die Pflanze, die in dieser Art verwandt werden soll, "Göttin, geboren auf der Gottin Erde". "Krauter, so rede ich euch an, Mütter, Göttinnen: möge ich ein Ross, ein Rind, ein Kleid gewinnen und dein Leben, du Manna - offenbar das Gebet eines priesterlichen Arztes, dem, wenn er das Leben des Kranken rettete, die andern genannten Dinge als Belohnung winkten. "Die Kräuter" beisst es in demselben Zauberliede, "unterreden sich mit Soma, ihrem König: wen ein Brahmane behandelt, den bringen wir durch, o König"). Im Ganzen tritt doch der Cultus von Bäumen und Pflanzen in der vedischen Ueberlieferung sehr in den Hintergrund. Dem Baumenltus möchte ich es zurechnen\*), wenn man beim Thieropfer dem hölzernen Pfahl, an welchen das Opferthier gebunden wurde, Verehrung darbrachte; der Pfahl repräsentirt den in ihm enthaltenen Baum und somit ein göttliches Wesen. Schon beim Fällen des Baums kam - wenn auch nicht mit

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Man vergleiche den falgemien buddbistischen Verst: "Weitberühmt mit gross ist dieser Baum, an besonderer Stätte etsbendt er sieht aus als ob göttliche Wesen fün bewahnten" u. u. w. Jätaku vol. III. p. 24.

<sup>\*]</sup> Rv. L 90, 81 VII, 84, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Av. VI, 136, 1; Rv. X. 97, 4, 22. Das ganze Lied X, 97 ist eine Anrufung an die beilenden Kräuter. — Einen undern Zusammenhang int die Versbrung der Kräuter, wenn man, um Nuchkommenschaft zu orlangenhann die Thieropher bringt: die Kräuter sind es gewosen, welche die Geburt von Nuchkommen gebennnt haben. Taitt, Sauh, II, 1, 5, 3.

<sup>\*)</sup> Doch vgl, das oben S. 90 fg. Genagte.

besinderm Gewicht - die Rücksicht auf das geschädigte Leben zum Ausdruck: man legte, wo man hinhanen wollte, einen Grashalm unter mit dem Spruch: "O Kraut, beschütze ihn", und sagte zur Axt; "Axt, verletze ihn nicht"); auf den zurückbleibenden Baumstumpf gess man Opferbutter mit dem Spruch: "Herr des Waldes, wachse mit hundert Aesten: mögen wir mit tausend Aesten wachsen 27). Der abgehanene Pfahl wurde dann gesalbt und mit einer aus Gras geflochtenen Binde umwunden\*): aller Wahrscheinlichkeit nach nichts andres als die Consequenz eines allgemeinen Gebrauchs, Baume d. h. die ihnen innewohnenden Baumseelen in dieser Form zu verehren; in den zugehärigen Texten (Rv. III, 8) wird der Pfahl denn auch beständig als "Waldesherr" angeredet. Die alte zum Thieropfer gehörige Litanei der Aprihymnen, in welchen die beim Opfer thatigen Genien augernfen werden, enthalt an fester Stelle ein Gebet an den "Waldeshorrn", dass er das Opfer zu den Göttern entlassen möge: auch hier ist der Waldesherr nichts andres als der Pfoston, der als besceltes Bammwesen Patron des Opfers wird. - Hier sei schliesslich an die oben (S. 252) bereits erwähnte Verehrung erinnert, die man den grossen Baumen, an welchen der Hochzeitszug vorüberkam, erwies. Wenn dabei die "Gandharven und Apsarasen, die in diesen Waldesherren wohnen", angerufen wurden, und wenn, wie wir sahen (S. 252), die mächtigsten Baume als Häuser der Gandharven und

fi Ehenso wie beim Haarschmeiden und beim Außschneiden des Opter-

<sup>7)</sup> So im jüngeren Opferritual (Schwab, das altind. Thieropier 6 fg.): wie haber abor kernen Grund, die hier sich aussprechenden Auschauungen nicht für alt zu halten. Der letzte Sprach übrigens ist dem Agveda (III. 8, 11) entnommen und sernauthlich für die hier in Rede stehende Verwendung verfasst.

Schwide a. a. O. 68 fee: Rv. III. 8 migt, does diese Riten all sind.

Apsarasen galten, die dort ihre Spielplätze hatten, so kann die hier offenbar vorliegende Vermischung der einander so nah verwandten Elfentypen, der Luftelfen und Wasserelfinnen mit den Baumelfen nicht befremden.

Wie der einzelne "Waldesherr", so ist auch der Wald als Ganzes geisterhaft beseelt. Wir begegnen im Rgveda der Waldfrau (Aranyani), der Verwandten der Waldfraulein, Waldweiblein, Skogsnufvar, Dames vertes, welche Mannhardt so meisterhaft beschrieben hat. Man hört die Laute der Waldeinsamkeit, die mit ihrer Heimlichkeit und ihrem Grauen den verirrten Wanderer oder Jäger umgiebt, die Sprache altesten, über die Erde verbreiteten Volksglaubens in dem Liede des Rgveda<sup>1</sup>) an die Waldfran:

"Waldfrau! Waldfrau! Wo verschwindest du? Was fragst du nicht nach dem Dorf? Fürchtest du dich nicht?

"Wenn der Vögel lantes Geschrei und Zwitschern durch einander klingt"), dann fühlt sich die Waldfrau gross wie ein Fürst, der mit Cymbelschall einherfahrt.

"Da meint man, dass dort Kühe weiden. Da meint man, dass dort eine Hütte zu sehen ist. Da knarrt es Abends wie ein Karren: das ist die Waldfran.

"Da hat Jemand die Kuh gerufen; da hat Jemand Holz gefällt; da hat Jemand geschrien: so meint, wer bei der Waldfrau die Nacht wohnt.

"Die Waldfrau thut Keinem Schaden, wenn der Andre nicht auf sie losgeht. Man isst süsse Früchte und legt sich nach Lust zur Ruhe.

"Die nach Salben riecht, die duftende, die nicht nekert

X, 146. Das Lied gebört unzweifellaft im den jüngsten, werms umn beate nicht mehr auf jüngere Herkimft der Verstellungen schliesen wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Würtlicht "Wenn dem Ruf des "Stierbrüllers" der Cicerka an Hilfe kesamt". Beide Vögel sind anbekannt.

und doch Speise genug hat, des wilden Gethiers Mutter, die Waldfran preise ich". —

Dass im Rgveda wenig von den Baum- und Waldgottheiten die Rede ist, begreift sich leicht; für die Poesie des grossen Opfers treten diese niederen Wesen vor den machtigen Thaten Indras, vor der weltbeherrschenden Gewalt des Varuna in den Hintergrund. Auffallender ist, dass die Baumgottheiten im Atharvaveda und dem Ritual der kleinen hanslichen Opfer') keine grössere Rolle spielen; es scheint in der That geschlossen werden zu dürfen, dass ihre Geltung im Volksglauben des durch jene Texte repräsentirten Zeitalters minder erheblich gewesen ist, als sie etwa in der altbuddhistischen Literatur erscheint. Dass aber der Glaube an Gottheiten dieser Art auch dem vedischen Alterthum nicht gefehlt hat, wird durch die von uns gesammelten Materialien klargestellt, würde übrigens auch ohne sie selbstverständlich sein. So wird es als zweckmässig und nicht unberechtigt erscheinen, wenn wir das unvollständige Bild, welches der Veda von dem altindischen Glauben an die Baum- und Wahlgeister ergiebt, durch einige Daten der späteren Literatur - ich wähle hier die buddhistischen Texte - zu vervollständigen suchen: ein Verfahren, das nichts andres sein will als ein Nothbehelf, welches aber bei der ganzen Lage dieser Fragen doch kaum der Gefahr unterliegen dürfte, an die vom Veda leer gelassenen Stellen des Bildes allzu ungehörige Züge zu setzen.

In den Erzählungen der Buddhisten bilden die Baumgottheiten eine besonders beliebte Staffage; unter allen Gottheiten geringeren Ranges scheinen sie als die mit dem mensch-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Was das Gebiet der hänslichen Opfer unlangt, eo erwähne ich bier die mich der Hochseit zu vollziehende Verehrung eines Udumberabaums mit Weblgerüchen, Blumen, himpestreuter Speise, Kleidern und Bäufern; Baudhgyana G, J, 13 bei Winternitz, Altind, Hochseitzrituell DJ.

lichen Leben am engsten verknüpften angesehen worden zu sein. Zum Theil handelt es sieh dabei um Gottheiten, die nicht mit dem Baum identisch eind, sondern nur zufüllig und vorübergehend in demselben ihr Quartier aufgeschlagen haben). In der Regel aber ist der Gott auf das festeste mit dem Baum (oder der Schlingpflanze, dem Busch u. s. w.5)), der seins Wohnung bildet - so lange dieser lebt - verknüpft: ja er wird im Grunde direct als Baumscele verstanden. Wenn ein Schwan zu der Gottheit eines Palasabaums spricht, braucht ein Vers davon den Ausdruck: "Der Sehwan sprach zn dem Palasa<sup>a3</sup>). Wenn ein neu aufwachsender Baum den Bestand eines alteren Baumes gefährdet, sagt man zu der Gottheit des letzteren: "Jener wird deine Glieder zerbrechen"). Die Gettheit fürchtet, dass dem Baum Zweige abgehauen werden; zu einem Monch, der einen Baum umhauen will, sagt sie: "Zerschlage nicht mein Haus, Ehrwürdiger, um dir selbst ein Haus zu bauen". Schliesslich wird bei dieser Gelegenheit einem Kinde der Gottheit der Arm abgeschlagen\*). Wir finden hier die begreifliche Weiterentwicklung, dass, schald der Baum anfängt, statt des Körpers der Gottheit ihr Haus zu sein, nun auch ihre Kinder mit ihr dies Haus theilen. So stellt man sich denn auch vor, dass, wenn der Baum etwa durch ein Unwetter zerstört wird, die Gottheit ihre Kinder an der Hand nimmt und fortgeht, heimathles, eine nene Unterkunft suchende). Will die Baumgottheit Menschen erscheinen, so zeigt sie sich in der Regel in den Zweigen. aber sie kann auch ganz aus dem Baum hervortreten und in irgend einer Gestalt, z. B. als alter Brahmane, frei herum-

<sup>17</sup> Z. B. Jatuka vol. III p. 325.

Jaruka vol. 1 p. 328.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jaraka vol. III p. 200.

<sup>9</sup> Ebendarollist.

b) Rhomins, p. 34; Vinnya Pitaka vol. IV p. 34.

<sup>5</sup> Janks I, 399, 149.

wandeln'). Dem Menschen sind die Baumgottheiten, sofern sie nicht gereizt werden, in der Regel freundlich. Man betet zu ihnen um das, was man sich eben wanscht, und bringt Ihnen Gelübde dar; man verehrt sie, indem man den Banm umwandelt die rechte Seite nach ihm hingekehrt, indem man den Boden um den Baum von Unkraut reinigt, sanberen Sand herumstrent, Wehlgertiche, Kranze, Lichter, Opferspenden darbringt\*). - Neben den Gottheiten aber, die den einzelnen Baum bewohnen und beseelen, kennen die buddhistischen Erzählungen auch Waldwesen andrer Art: im Walde hausende Riesen, Wildleute u. dgl.; sie verkörpern meht das freundliche Leben des Baumes, sondern das Grausen und die Gefahren des Waldes, oder sie sind in den Wald hinein verlegte Exemplare der allgemeinen, weitverzweigten Typen schadenstiftender Dämonen. Den walddurchwanderuden Menschen stellen diese Unholde mach und fressen sie. Solch ein Wesen erscheint baumlang, missgestaltet, mit schwarzen Handen und Füssen; ein andrer Waldgeist nimmt die Gestaft eines Menschen an, der in den Bäumen Honig sucht; er hat vergiftete Honigspeisen hingestellt, um die Wanderer zu tödten; ein andrer menschenfressender Waldgeist hat sich ein menschliches Weib geraubt und lebt mit ihr in seiner Höhler). So wanig es auch thunlich ist, für irgend welche dieser Einzelbeiten Herkunft aus vedischer Zeit zu behaupten, so darf doch hohe Wahrscheinlichkeit dafür in Anspruch genommen werden, dass seinem Gesammteharacter nach dieser Glaube an wilde Waldleute in das vedische Alterthum und aber dasselbe himaus in fernste vorgeschichtliche Zeit zurückroight.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Junia I, 169; II, 385; III, 404 etc. -- I, 168; III, 23.

<sup>\*</sup> January I, 250; II, 208; III, 20 sec.

<sup>\*</sup> Janala I, 273; III, 200, 527.

## Böse Dämonen.

Die kleinen Damonen mannichfacher Art, welche das tagliehe Dasein der Menschen umgeben, sind wohl überwiegend, aber keineswegs ausschliesslich, schädlicher Natur. Freundliche Geister walten auf dem Felde, sättigen das Korn mit Nahrungsfälle, helfen bei der Ernte: da ist "Milchreich", "Hunderthand", "Tausendhand", "Anhäufer", "Aufhäufer", "Göttliche Weberinnen werden angerufen, wenn die Braut das Brantgewand anlegt; sie sollen sie mit langem Leben bekleiden. Das Mädehen, das vor Liebessebnaucht keine Ruhe findet, wird von dem Gott "Aufscheueher" von seinem Lager aufgescheueht. Auf dem Schlachtfeld walten Schlachtdamonen, am ihrer Spitze Arbudi, welche man anruft Schrecken und Tod in die Reihen der Feinde zu tragen").

Es ist kaum möglich und wäre zweeklos, die Damonen dieser Art vollständig zu überblicken; das Wesen eines jeden erschöpft sich in der einen Handlung, die seine Specialität bildet und meist in seinem Namen ausgedrückt ist. Eingehendere Betrachtung aber verlangt die im Wesentlichen gleichartige Masse schadenstiftender Dämonen, die vor Allem Leben und Gesundheit des Menschen bedroben, aber auch sonst auf die verschiedensten Weisen ihn erschrecken und plagen. Es sind Geister, welche zu den Naturphänomenen und Naturkräften im Ganzen ausser Beziehung stehen<sup>3</sup>); ihr Wesen liegt eben darin, die Verarsacher von Schaden und Verderben auf dem Gehiet der menschlichen Existenz zu sein; dass sieh vielfache Verbindungen zwischen ihnen und den Seelen der Verstorbenen zeigen, ist bereits oben (S. 60 fg.) hervor-

Atharcaveda III, 24; 25, 1; XIV, 1, 45; XI, 9, 10.

<sup>\*)</sup> Doch können Dämenen wie die Gandhatven, deren Canception von Naturvescheinungen ansgeht, eine jenen gleichartige Wirksamkeit entfaltes und sich ihnen an staimiliren; zgl. oben S. 249 fg.

gehoben worden. Die bösen Geister werden meist mit Gattungsnamen wie Rakshas, Yatu, Pisaca u. s. w.') benannt; Viele aber haben auch Individualnamen, die — soweit sie überhaupt verstandlich sind — bald von dem Unheil herge-

Die auf die bösen Geister benügliche Terminologie ist begreiflicherweise keine gunz scharfe und foste. Wir wollen hier, autor Beiselfalssung der minder wichtigen Ausdrücke, das Verhältniss wenigstens der den hervortretemisten kurs etietern: Rakalias (Parocytomos), Yatu corp. Yatudhana and Pieaca; von der Besprochung der speciell in der Sphäre der mornlischen Welt ihr Wesen treibenden beem Damonen, der Druine, soll an dissem Orto abgreehen worden. - Der erste der when genamitee Analyticke ist offenbar riemlich allgemein. Er wird gebraucht, we von bösen Geistern ohne alle nähers Specialisirang gesprochen wird (so hanng in den Yajarredon). In den zwei blechergebörigun grousen Hymnen des Rgyeda (VII, 104; X, 87) wechselt Rakslass and Yata (Yatadhana). Emige Stellon sprechen für die Ideutität beider Begriffe. So VII, 104, 16 .. wer mich der ich kein Yatu bin, Yatedhans neunt, oder der Rakshas (Ozytonon, d. h. der vermittelst eines rakshas Schudends, s. sogleich), der sagt: ich bin reint - wo es klar ist, dass im sweiten Theil des Satze- Schuld and Unschuld in derselben Beziehung verstanden ist, wie im ersten. Ferner X, 87, 10, we Agui angerufen wird, die drei "Gipfel" der Rakslus en vernichten, seine Rippen zu zerstören, die Wurrel der Yatnillana in drei Thelle zu reissen; auch hier kandelt es sich offenber um ein und dasselbe Wesen. Wenn VIII, 60, 20 um Abwandung des Rakshas, des Yatu des Yatureleben gebetet wird, so werden die beiden Begriffe zwar unterschieden, aber diesen Worten stellt sich wiederum VII, 104, 23 un die Seite, wo gant so wie hier von dem Yata der Yatureichen, von dem Rakslas der Yatureichen die Rede ist. Sollte die Erklärung dieser Erscheinungen die sein, dass Rakslass der Guttungbegriff, Yatn Arthegriff ist? Woris die Specialität der Yatns besteht, acheint sich dunn slaraus zu ergeben, dass neben 300s stehend und häufig die Begriffe patudhana (Fenn. patudhani), patument, patundeani erscheinen is. 2. B. die eben angeführte Stelle VIII, 60, 20). Schwerlich kann vätndiam stwas andres bedeuten, als "Behältniss des Yam", d. h. den Zauberer, der von dem Yally bewohnt wird, sich desselben bedient und sich in gewisser Weise als identisch mit ihm ansehen fässt; daher es nicht befremden krus, days gelegentliche Verwirrung zwischen gate und gatulhann eintriti (8v. VII, 164, 16, wenn dyata beschreibendes Compositum ist, wie

nommen sind, das der betreffende Damon stiftet, bald von den Ungehenerlichkeiten seiner Gestalt oder sonstigen unbeimlichen Eigenschaften; manche von diesen Namen sind offenbar nichts als simlose Buchstabenhäufungen, welche die Grüsslichkeit des Namentragers abbilden sollen. Sehr oft treten sie schaarenweise auf, besonders häufig auch in Paaren,

es des Auschein aut). So ist mink gatement, mitematriet afficiator der mit einem Y. in Verbindung stehemte Zanherer. Alse werden wie Yatu speciall als disjerige Art böser Guster in verstaben laben, milche von Zanberern zum Unheilafiften hauntzt werden (vgl. zwedzich gelte - Zauberer). Derartigo Action kann ands you raissans ausgreagt werden is ohen Rv. VII. 101, 23); der Mensch, wolcher sich eines rällslige bedlieut, heltst rakslide, ratzbarris oder ratzbarri ("das R. anschircend"); sie es eine geläufige Beschuldigung ist, duss dar und der ein yatsidhane sei, wird auch darüber gestritton, oh Jenuand rem oder sin radiabile let (Rv. VII. 104, 23; vgl. t. 35, 10). - In der Terminologie der hösen Wesen liegt von den unter einander eng susammengehörenden Begriffen Yans und Rakshas derjenige der Pipacu stwas weiter ab. Im Rv. findet sich des Wort nur einzull (in der Form peace, I, 188, 5, neben reitslers und offenhar von diesem unterschieden). In dur spateren Literatur werden die Pienens hanfig gemannt and in der Regel von dem Rakshas und Yatu unterschiedent so worden Taux, Samh, H. 4, L. 1 den drei Wesenghassen der Götter, Menschon und Manen die drei femillehen der Astras, Rakshes, Piskens gegrenüberge stellt. Vgl. mode Av. I, 35, 2; V, 29, 11; VI, 32, 2; Hir. G. I, 11, 8; Bandhayana bei Ludwig V, 121. Dagegen andrerseits Identification det Pissicas mit den Yatu Av. V. 29, 9. Die verherrschende Specialität det Pialicus im Schudenstiften ergiebt sich daraus, dass sie recht häufig kratyad hoisson Dr. E. B. Av. V. 29, 9; VIII, 2, 12; XII, 3, 43); dies Word let geraderu nin Symmymum von Pietes und wird als die regelinfissige Benemning der betroffender Wesen im Rgvada (VII, 104, 2; X, 87, 2, 10; 169, 9 sugarahan merdan daries. — Van allen diesen Wesenclassen sind the Acuras (vgl. oben S. 162 (g.) he Games percent; do simi die Feinde der Götter in ihren mythisalen Klaupfen, nicht die Feinde der Menschen um gegenwärtigen Leben. Characteristisch dallie, wie sie gewissermanssen als die in die verhisterisalen Güttererichnisse zurückverlegten Hallshas anfgefasst worden, ast Taltt. Sauth, VI, 2, 1, 5, 6. Hier und da erscheinen sie doch auch als der Gegenwart augehörige Feinde der Menselien, z. He Av. VIII, 6, 5; Kang. Satra 87, 16; 88, 1.

die durch den Namen als zusammengehörig characterisist sind, wie Mroka und Anumroka, Sarpa und Anusarpa!). Sie sind sterblich!); bald sind sie männlichen bald weiblichen Geschlechts!); die Weiber spielen unter dieser Plebs des Geisterreichs eine viel bedeutendere Rolle als unter den grossen Göttern. Es giebt bei ihnen Familie und Sippschaft; "gemeinsamen Geschlechts gehen sie zu den Dörfern", heisst es, "voran geht der Vater; die Mutter geht hinten . . . die Schwester, die Nachtwandlerin guckt durch die Ritze in's Haus". Der Dämon Fieber hat den Bruder Auszehrung, die Schwester Husten, den Vetter Ausschlag. Auch Könige sind vorhanden; die Schaaren der Rakshas, welche die Wohnungen der Menschen durchziehen, sind "vom Rakshaskönige gesandt").

Die Gestalt der bösen Dämonen ist meist menschennhnlich\*) — so ist auch oft von ihrem Haupt und ihren Augen, ihrem Herz, Lunge, Leber und dergl. die Rede —, wielfach aber durch irgend eine ungeheuerliche Eigenschaft oder Missbildung entstellt: es kommen dreiköpfige Dämonen vor, ein zweimundiger, vieraugiger, funffüssiger, fingerloser. Unholde mit verkehrten Füssen — die Zehen nach hinten,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Av. II, 24: diese Paure gehören au der von Weber Ind. Stud. XIII, 188 ff. besprochenen Dümonsuclasse der Kinndin. Au solche Zusummenstellungen wird bei den im Egyesta (VII, 104, 23, X, 87, 24 cf. V, 13) gemannten "Kimidin-Pauren" geducht sein.

<sup>5</sup> Siehe Av. VI, 32, 2 and viele andre Stellen.

<sup>2)</sup> Die nontrale Bezoichnung edfales berechtigt nicht zu dem Schluss, dass die betreffenden Wesen geschlechtsles gedacht seien.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Himapyakogin G. H. S. 7: Av. V. 22, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wenn Bergsigne (II, 217) meint, dass direct Menschen (dann das ist doch wold mit mortels genoint) Raksbussatur beigelogt words, so liegt das meines Erachtens in den von ihm augeführten Stellen nicht. Unber das Verhaltnies von Menschen zu der ihnan verbändeten Damoneu a. S. 203 fg., 268. Dass übrigens eine gewisse Confundirung von Mensch und Damos doch eintreten kounte, sell nicht gelängnet werden (S. 263).

die Ferse nach vorn -, Damonen mit Hörnern an den Händen, Gelbauge, Darmmund, Barenhals, die Kübelhoden!). Manche Damonen haben auch Thiergestalt; so sind es Hundegeister, die das Kind mit einer bestimmten Krankheit (Epilepsie?) überfallen; es giebt den Eulenspuk und den Hundespuk, den Wolfsspuk und den Geierspuk<sup>T</sup>). Vielen Damonen scheint Pflanzengestalt eigen gewesen zu sein?). Oft aber sind es nur angenommene Gestalten, thierische oder menschliche, in welchen die Geister erscheinen\*). Sie drängen sieh beim Todtenopfer ein in der Gestalt der Vorfahrenseelen, denen das Opfer gehracht wird. Den Frauen nahen sie in der Gestalt ihres Bruders, ihres Gatten, ihres Liebhabers; oder sie stellen ihnen nach, der Eine wie ein Hund, der Andre wie ein Affe, wie ein ganz mit Haaren bedeckter Knabe; sie werden zu Vögeln und fliegen Nachts umher\*). All dem entsprechen natürlich die Stimmen und das sonstige Gehahren dieser Wesen: da sind Geister, die Abends die Hänser umtanzen und wie die Esel schreien, die im Walde Gerausch

Besonders Ath. Veda VIII, 6 and Hirany, G. II, S. 7 (vgl. Pamekara I, 16, 23) findet sich viel derartiges.

<sup>7</sup> Hirany, G. H. 7, vgl. Paradiam I, 16, 24; Rv. VII, 104, 22.

<sup>\*)</sup> Daher Agni und Indra angerufen werden, die bösen Geister "mit der Wurzel" (suhamüra, sahamüla) zu vernichten (Rv. III, 30, 17; X, 55, 19), wie auch von ihrer Spitze (agra) oder ihren drei Spitzen und der dreifschen Wurzel die Rede ist (Rv. III, 30, 17; X, 87, 10). Duss die Wurzel hier kulusswegs bildlich zu verstehen ist, wird dadurch unhrscheinflich, dass in denselben Umgebungen als feinfliche Wesen auch "die daese Galt die Wurzel ist" (miradem, Rv. VII, 104, 24; X, 87, 2, 14) urscheinen sowie die Fran "welche die schadenbringende Wurzel hat" (Av. I, 28, 3); die Wurzel, in welcher der böse Geist Incarniri ist.

Nathrlich ist es oft zweifellieft, ob die Gestatt eines Damon in diesem oder in dem vorigen Sinn zu verstehen ist;

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Av. XVIII, 2, 28; Rv. X, 162, 5; Av. IV, 37, 11; Rv. VII, 104, 18 (genus genommen hindelt as sich an dieser Stelle um die Verwundlung sicht eigentlich der Dämenen, sondern der mit diesen verh\u00fcndetun Zauberer — siehe S. 263 fg. — in Nachtv\u00f6gel).

machen, die laut Lachenden, die aus Schädeln Trinkenden!). Unberall and sie zu finden, selbst im Meer; der eine Pisaca fliegt durch die Luft, der andre schleicht sich emper bis über den Himmel, noch ein andrer versteckt sich in der Erde. Das fallende Meteor ist die Verkörperung eines Rakshas?). "Auf beiden Seiten abgelöst") streicht das Rakshas durch die Luft". "Im Wasser die Leuchtehen" (d. h. Irrlichter?) sind Vor Allem aber nisten sich die Geister in den menschlichen Wohnungen ein. "Aus dem Dorf, das ich betrete", sagt ein Teufelsbanner, "verschwinden die Pisacas". Wie sie in den Dörfern herumziehen und in die Hauser sehen, wurde schon erwähnt. Auch unten im Boden des Hauses sitzen die Unholde; man bittet den "Erdherrn" und Indra, sie von dort zu vertreiben\*). Eine besonders von den Geistern heimgesuchte Stelle endlich sind - in Indien wie bei den verschiedensten Völkern der Erde - die Krenzwege, welche daher der Sitz des mannichfachsten Zaubers sind. Gelegentlich spielen bei demselben Vorstellungen mit wie die, dass man an der Scheide der Wege sich von irgend einer Unglücksmacht zu befreien wünscht - sie soll den einen, der Mensch den andern Weg einschlagen - oder dass Jemand der vielen Vorübergehenden das dort niedergelegte Uebel auf sich ziehen und dem Zaubernden selbst dadurch Ruhe verschaffen soll\*): das Hauptmotiv aber bei der Wahl der Kreuzwege für Zanberhandlungen ist offenbar, dass die Geister dort hausen, welche Vorstellung ihrerseits wieder, wie vermuthet

Av. VIII, 6, 10, 11, 14, Hir. 0, II, 3, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Duker die Expintion desselben mit "rzkshaatödtenden Hymnon" (Kans. Sütra 126, 9).

<sup>1)</sup> D. h. night festgewarzelt wie sine Pflanza.

<sup>\*)</sup> Av. IV, 20, 9; Sat. Br. III, L 3, 13; Av. IV, 37, 10 (vgl. Roth im Pestgruss an Böhilingk 97; im Text wird jyotryamānakān zu losm sein); IV, 36, 7; Hir. G. II, 3, 7; Av. II, 14, 4.

<sup>1)</sup> Av. VI, 26, 2. Grierson, Bihar Peanant Life 107;

worden ist, auf die Beziehung der Kreuzwege zu Seelen, auf die Geltung Jener als Begräbnissstatten zurückgehen mag¹),

Die besen Geister thun ihr schädliches Werk bald aus eignem Antrieb, hald auf das Anstiften von Menschen, denen sie verbündet oder dienstbar sind. Schon im Rgveda ist von dem "Anschirrer des Rakshas", von dem "Rakshas der Yatureichen", dem "Yatu der Yatureichen" die Rede; der für den Zauberer gebrauchte Ausdruck Yatudhana "Behälter des Yatu" führt darauf, dass der büse Geist seinem menschlichen Bundesgenossen innewohnend gedacht wird\*). Die Vorschrift ist characteristisch, der unter feindlichem Zauber Leidende solle dem Agni Yavishthas) opfern, "der vertreiht die Rakshas von ihm": man sieht, wie es als der gewöhnliche Sachverhalt bei solchem Zauber gilt, dass der Zauberer Rakshasgeister gegen seinen Feind entsandt hat. So wehrt man den Zauber ab, indem man zu den Dämenen sagt: "Wem ihr gehört den fresst; war ench geschickt hat den fresst; ouer eignes Fleisch frest\*\*).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) leh gebe nur eins kleine Auswahl von den reichen Materialien über die Kruntwege. Dort stattfindende Zauberhandburgen für Bamming von besom Geistern und Krankheiten Kaus. Sütre 26, 30; 27, 7. Darbringung an Sahnstäbelis des, 30, 18. Zauber für Wisderfindung des Verforenen das, 52, 14 (bier nog es eich im den Krenzweg als den Punkt hundelt, von wolchem aus alle Richtungen aberblicht und erreicht werden). Am Krenzweg Wehnung des unheimlichen Geites Radra Satupatha Br. H. 6, 2, 7; Hirmy, G. 1, 16, 8. Nach einem Todesfall wird das untein gewordene Feuer auf einem Krenzweg niedergebegt Appallyans G. IV, 6, 3. Nach dem Tode des Glünbigers mird das Geschuldets auf dem Kreuzweg hingsworfen (für seine Seele? oder als Extfernung einer unbeimlichen Substanz?) Kaus, Sütra 46, 39. Weiteres bei Winternitz, Altimüsches Hochzeitermeil 68.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 263 Ann. 1.

<sup>\*)</sup> Eigentlich dem "jüngsten Agni", bler offenhar wegen des Anklaugs an gerengett "er vertreiht". Taitt. Sanhitä II, 2, 3, 2.

Av. H. 24.

Die Zeit der besen Geister ist wie die der Seelen vornehmlich Abend und Nacht. Agmi dem Rakshastödter bereitet Nachts einen Opferkuchen, war von Rakshas verfolgt wird, "denn bei Nacht gehen die Rakshas um"; "die Nacht gehört den Rakshas, so wird gelehrt". An die Nacht riehtet man den Segensapruch: "Du Nacht, an bunten Schätzen reich, lass mich wohlbehalten durch dieh hindurchkommen"; dann "finden einen die Unholde und Rakshas der Nacht nicht". Des Nachts vorgifteten (?) die Rakshus den Göttern das Blut. Des Nachts suchen die Rakshas den, der die Opferwijhe (diksha) vollzogen hat, zu tödten, aber Agni der Rakshastödter wacht über ihm. Im Osten haben die Rakshas keine Macht, "denn die aufgebende Sonne schlägt die Rakshas im Osten zurück"). Besonders aber gehört die dunkle Zeit des Neumonds den bosen Geistern, die unch hierin mit den Seelen der Versterbenen übereinstimmen. Ein Zauberlied des Atharvaveda richtet sich gegen "die Fresser (?) die in der Neumondsnacht sich in Haufen aufgemacht haben", ein andres gegen die Fleischfresser, "die um Neumond auf die Jagd gehen"3).

Der Schaden, den diese im Dunkeln ihr Wesen treibenden Geister dem Menschen zufügen, ist natürlich den Vorstellungen im Bezug auf dämonisches, diabolisches Wirken wenig angemessen, welche fortgeschritteneren Glaubensformen eigen sind. Es handelt sieh um sehr concrete Beschädigung namentlich von Leben und Gesundheit; der gierige Geist stillt Hunger und Durst mit Fleisch und Blat des Menschen. Der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tairt Samh, H. 2, 2, 2; Mann III, 280; Satapatha Br. H. 5, 4, 23; Tairt Samh, H. 4, 2, 1 (dazu Geldner Vod. Studies II, 167 A. 1; K. F. Johansson Idg. Forsch, III, 237); VI, I, 4, 5; II, 6, 6, 5, — Dass die Bakshauss Nachts besonder Starke labore, sugt des Mahabharata VII, 1832 ed. Calc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Av. I, 16, 1; IV, 36, 3. Was an der aweiten Stelle mit agare and prattierage general set, waise teh night.

gewähnliche Weg, wie er zu seinem Ziele gelangt, ist, dass er in den Menschen hineinfahrt. So heisst es von einem Krankheitsdamon: "Geflagelt fliegt der Jayanya; or geht in den Menschen hinein 1), Und man hetet zu Agni: "Lass nicht das Rakshas in uns eingehen, nicht den Yatn der Yatuentsender")". Namentlich der Mund scheint für den Eingung der Geister gegolten zu haben; beim Genuss von Speise und Trank3) oder auch sonst schlüpfen sie hinein: daber bei einer Zauberhandlung zur Austreibung eines Pisteadem etwa in das Gemach Tretenden aufgegeben wird, sich die Zunge mit einer Hanfschnur abzuwischen\*); offenbar war zu befürchten, dass der ausgetriebene Geist dem Ankömmling in den Mund fahren wurde. Aber der Mund ist nicht das emzige Thor für die Geister; die Dämonen, welche die Geburten gefährden, schlüpfen zu den Schamtheilen des Weibes hinein\*). Sind sie dann im Menschen drinnen, so fressen sin sein Fleisch, saugen das Mark aus, trinken sein Blut, erregen Krankheit aller Art. Man betet zu Agni, was die Pisacus dem Kranken abgerissen, zerrissen, fortgeschleppt, was sie von ihm gefressen haben, ihm wieder zu schaffen; "Fleisch und Lebenshauch erwecken wir im Leibe"s). Im Geist er regen die Rakshas Wahnsinn; der Rede benehmen sie die Kraft, so dass man im Redekampf unterliegt'). Besonders gefährlich sind sie natürlich bei den wichtigsten Gelegen-

<sup>1)</sup> Av. VII, 76, 4.

<sup>\*)</sup> Rv. VIII, 60, 20,

<sup>7)</sup> Av. V. 29, 6-8. — Haben wir hier nicht wonigstens einen der Urspränge des Fastens bei helligen d. h. durch die Nahe von Geistern gekemzeichneten Auftssen? Die Gefahr, dass die Geister in den amenden Memschen hineinschläpfen, soll vermieden worden.

<sup>4)</sup> Kangiko Satro 25, 28.

<sup>1)</sup> Av. VIII, 6, 3.

<sup>4)</sup> Av. V. 20, 5.

ft Av. VI, III, 3; Hir. G. J. 15, 5,

heiten des hanslichen Lebens, bei Hochzeit, Schwangerschaft, Kindbett, Bestattung. Dem Kenner des Hochzeitsrituals sind die zahlreichen Riten geläufig, die auf Verlagung der bösen Geister gerichtet sind; ich begnüge mich hier das Abschiessen von Stäbehen in die Luft hervorzuheben, das von dem Spruch begleitet ist; "Ich durchbohre das Ange der Rakshasas, die um diese Braut horumstreichen, welche zum Fouer hintritt"). Wenn dann mach der Hochzeit dem jungen Paur für eine gewisse Zeit - drei Nachte oder auch eine langere Periode geschlechtliche Enthaltsamkeit aufgelegt wird), so scheint mir unzweifelhaft, dass der ursprüngliche - freilich den vedischen Indern offenbar nicht mehr verständliche - Sinn auch dieser uralten Sitte in der Furcht vor Geistern zu suchen ist, die beim Beilager in das Weib miteinsehlüpfen und der Leibesfrucht Gefahr bringen oder auch ihrerseits das Weib befruchten könnten - denn danach sind die Geister selbstverständlich lüstern\*) -; man führt sie irre, indem man ihnen Unterlassung der Ehevollziehung vorspiegelt. Ich übergehe hier die der Schwangerschaft und Entbindung zugehörigen Gebräuche, welche gleichfalls der Furcht entstammen, dass Geister die Frucht verzehren, die männliche Frucht in eine weibliche verwandeln oder sonstigen Schaden stiften könnten )". Die weiter unten vorzunehmende Betrachtung des Bestattungsrituals wird uns die auch den Todten und seine Hinterbliebenen umlanernden bösen Geister zeigen, Ein andres den Angriffen der Geister besonders stark ausgesetztes Gebiet ist das Opfer. Schon der Rgyeda spricht von den "die Opferspeise an sieh raffenden Yatus", von den

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Manava Grbya I, 10 boi Winternitz, Altindisches Hochreiterituell 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Weber und Hass Ind. Stud. V. 325 (g.; Winternitz a. s. O. 87; v26 v. Schroeder, Hochzeitsbränche der Esten 192 (g.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Av. IV, 37, 11; Sarapatha Brahm. III, 2, 1, 40 etc.

<sup>5</sup> Man vergleiche ansser den betreffenden Abschnitten der Gritysliteratur nammtlich Av. VIII, 6.

Zauberern (rakshāsas), "die Trug bereitet haben beim göttlichen Opfer", und der Atharvaveda enthält den Spruch eines solchen Zauberers, der das Opfer seines Feindes durch damonischen Trug zu vereiteln sucht: "die Yatudhanas, Nierti und das Rakshas, die mogen seine Wahrheit durch Trug vernichten"1). Dem entsprechend ist denn auch das Opfer von Anfang bis zu Ende von Sprüchen und Handlungen begleitet, die sieh auf die Abwehr der Damonen beziehen. - Wie dem Menschen selbst, so schaden die Geister und ihre Anstifter natürlich auch dem Vich; sie trinken den Küben die Milch weg und zehren vom Fleisch der Rosse\*); auch die menschliche Wohnung wird von geisterhaften Feinden angegriffen; spaltet sich ein Hauptbalken des Hauses, so hat sich ein Bote des Todes auf ihn niedergelassen\*). Jeder Augenbliek des Lebens, jede Handlung und jeder Besitz ist so von Schaaren unsichtharer Femde, den Bundesgenossen menschlicher Unheilstifter hedroht.

Wir schliessen unsre Betrachtung der bösen Damonen mit der Bemerkung, dass diese sich in unmerklichen Uebergangen, in bestandigem Hin- und Herschwanken der Vorstellungsweise mit einem Reich andrer ihnen auf's Engste verwandter feindlicher Mächte vermischen, welche im Ganzen wohl als die im Fortschritt des Denkens erscheinenden geschichtlichen Nachfolger jener Damonen betrachtet wurden durfen: mit den mehr unpersönlich gedachten, aber doch fortwahrend in das Persönliche hinüberspielenden schadlichen Potenzen oder Substanzen — der Substanz der Krankheit, der Kinderlosigkeit, der Schald u. s. w. —, die in der Luft herumfliegen, dem Monschen anfliegen, deren Ansteckung er

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Br. VII, 104, 21, 18; Av. VII, 70, 2. Es ist bekannt, wie auch den späteren Autoren die das Opfier störenden Rakabus geläufig nind; vgl. z. B. Ramayana I Cap. 30 (ed. Bombay), Sakinntala Str. 93 Piechel.

<sup>9</sup> Rv. X, 87, 16 fg.

<sup>7)</sup> Kans Sütra 135, 9.

sich durch Berührung zuzieht, welche von sich abzuleiten, dem Feinde zuzuleiten eine der vornehmsten Aufgaben der Zauberkunst ist. Die weiter unten zu gebende Darstellung des Zaubercultus muss, wie sie unsre Besprechung der bösen Geister durch die Beschreibung der gegen sie gerichteten Abwehrhandlungen ergänzen wird, sich auch mit dem Kampf des Menschen gegen derartige Substanzen oder Fluida beschäftigen und dabei die Wirkungsweise dieser letzteren selbst aufzuhellen sich bemühen.

## Menschen. Priesterliche und kriegerische Heroen.

Ausser Göttern und Damonen begegnen in vedischen Erzählungen der verschiedensten Art - die uns freilich leider meist nur durch kurze Andeutungen bekannt werden -Menschen als handelnd oder neben jenen höheren Wesen mithandelnd. Bald wird von den Thaten fictiver Vorfahren sei es der Menschheit sei es einzelner menschlicher Geschlechter erzählt; bald treten - oft natürlich eben an solche Vorfahren geknüpft - atiologische Mythen auf; bald hat man es mit zu Grande liegenden historischen Erinnerungen. bald offenbar mit freien Schöpfungen der fabulirlustigen Phantasie zu thun. Ueberall ist es die wirkliche Menschenwelt, von welcher die Conceptionen dieser sagenhaften Menschen ausgehen. Dass menschlich gedachte Helden oder Patriarehen des Veda als abgeblasste, zur irdischen Sphäre herabgesunkene Götter!) oder Damonen oder auch direct als Verkörperung von Naturmächten aufzufassen seien, halte ich für wenig wahrscheinlich. Wohl nehmen die Vater des Menschengeschlechts an den siegreichen Thaten, welche die Naturordnung begründet haben, theil oder vollbringen sie selbst: die Gewinnung der Sonne, der Morgenröthen u. s. w. Aber

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> In Bexag auf diesen Pankt sei auf die Polemik Grupp es (Griech, Calls und Mythen I, 298 fgg.) gegen Bergaigne verwissen.

Oldenberg, Beligion des Veda-

ihre Rolle ist darum doch nicht die, selbst eine Naturmacht zu repräsentiren; sie sind nicht etwa beispielsweise Lichtgenien, sondern durchaus nur Menschen; die Vorstellung ist eben die, dass im Bündniss mit den Göttern die Zauberkraft der ersten Menschen jene Erfolge errangen habe. Oder wenn als Gatte der schönen Nymphe ein menschlicher Heros, König Pururayas erscheint, ist dieser nicht etwa als der Donnerheros, welcher ein Abenteuer mit der Wolkenfrau hat, oder als die der Morgenröthe folgende Sonne zu deuten; es handelt sich keineswegs um ein Gattenpaar von gleichberechtigtem überirdischem Rango, sondern es ist wesentlich, dass der Gottin ein Mensch gegenübersteht'). Pururavas ist ein in die heroische Sphäre erhobener Verwandter der Manner, welche im heutigen Volksglauben mit Seligen Fraulein, Fanggen, Skogsnufvar u.s.w. cheliche Vereinigung eingehen? auf wirkliche Menschen, hinter denen Nichts von über- oder aussermenschlichem Wesen sich verbirgt, bezieht sich solcher Glaube.

In den alten Erzahlungen erscheinen neben königlichen und waffengewaltigen Heroen, welche Thaten unbezwinglicher Starke gegen menschliche und damenische Feinde vollbringen, auch Heroen von priesterlicher Natur: der Horizont der brahmanischen Dichter war ja erfüllt von den Interessen und Ansprüchen ihrer Familien, von der Macht des Opfers und insbesondre der eignen Opferkunst, die von den priesterlichen Ahnherren ererht war. Da die aus der alten Zeit erhaltenen Texte fast ausschliesslich Hymnen an die Götter, meht opische Gedichte sind, so tritt natürlich überall das Eingreifen der Götter besonders in den Vordergrund: die menschlichen Thaten treten hinter den Thaten zurück, welche die Götter an den Menschen oder höchstens mit den Menschen vollbracht haben.

<sup>&#</sup>x27;) Wie schou Roth (Erlänteringen zum Nirukta 155) herrorgeholem bat-

<sup>7)</sup> S. oben S. 252 Ann. 5.

An der Spitze des menschlichen Geschlechts steht die Gestalt des ersten Menschen.

Die Vorstellungsmassen sind hier noch ganz im Fliessen; so kann es nicht aberraschen, dass verschiedene Exemplare dieses Typus neben einander liegen. Schon in früherem Zusammenhang (S. 122) begegnete uns Vivnavant, der erste Opferer: es ist characteristisch, dass bei der Vorstellung des ersten Menschen ein besonderes Gewinht auf die des ersten Opferers fallt. Wie im Avesta Vivanhvant "der erste Sterbliche ist, der den Haoma für die körperliche Welt bereitete", ist es im Veda Vivasvant, dem sein Bote vom Himmel das Feuer, die beherrschende Macht des Opfers, herabbringt, Agni selbst wird zum Boten des Vivasvant; des Vivasvant Gebote treiben den Soma an zu fliessen; den Platz, an welchem das Opferwerk verrichtet wird, nennt der Priester, den gegenwärtigen Vorgang an sein mweltliches Prototyp ankunpfend, die Statte des Vivasvant. - Mit Vivasvant im engsten Zusammenhang!) steht auf der einen Seite Manu "der Mensch", auf der andern Vivasvante Sohn Yama "der Zwilling"2), der mit seiner Zwillingeschwester Yamt das Menschengeschlecht erzeugt. Der Vater Manu ist geradezu eine Doublette des Vivasvant; er ist die in der vedischen Zeit lebendige Gestalt des ersten Menschen, wahrend hier Vivasvant, der für den Glanben des indoirnnischen Zeitalters im Vordergrund gestanden hatte, im Abblassen begriffen ist. Ganz wie bei Vivasvant tritt anch bei Manu die sacrificale Seite des Urmenschen besonders hervor. Wie die "Stätte des Vivasvant" ist es die "Wohnung des Manu", in welcher der vedische Priester das Opfer, bei dem er selbst fungirt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>/<sub>I</sub> Suche Bergaigne I, 88. Ils ist micht unwahrscheinlich, des wie die jüngere vedische Zeit so schon die rgvedische Mann als Sohn des Viverrant betrachtete.

<sup>2)</sup> Im Avesta Tima Sohn des Vavanhvant.

als vor sieh gehend denkt1). Das Opfer des Manu ist das Prototyp des gegenwärtigen Opfers, Indra trinkt Manus Soma, drei Teiche voll, sich zum Vrtrakampfe zu stärken (V, 29, 7). Agni ist der von Mann eingesetzte, von Manu entflaminte; man bittet diesen Gott beim gegenwärtigen Opfer seines Amtes zu walten wie er es für Manu gethan hat, als dieser die Götter "mit der ersten Opferspende verehrt hat, entflammten Feuers, aufmerksamen Geistes, mit den siehen Priestern ") (X, 63, 7)). — In der Gestalt des Yama auf der andern Seite scheint ursprünglich nicht sowohl die Vorstellung eines ersten Opferers als die eines ersten Herrschers hervorgetreten zu sein. Das Avesta spricht von Yima als dem König eines goldnen Zeitalters, und König nennt den Yama auch der Veda. Hier ist freilich von seinem Königthum nur eine Seite übrig geblieben. Der erste Mensch war auch der erste Gestorbene, der zu göttlichen Dimensionen erwachsene König des Todtenreichs; so werden wir bei der Besprechung der Vorstellungen von dem Leben nach dem Tode auf Yama zurückzukommen haben,

Jenseits der ersten Menschen und Stammgründer verlaufen die letzten Wurzeln der Menschheit in die Götterwelt. Es scheint freilich nicht, dass der Idee von der Verwandtschaft zwischen Menschen und Göttern — in den Hymnen beruft sich der Beter dem Gott gegenüber zuweilen auf diese!)

Siahe die Materialien bei Bergnigne I, 66.

<sup>2)</sup> Auf iliese luben wir sogleich zurückzukommen.

<sup>\*)</sup> Nur kurr sei hier berührt, dass an Mann auch — indem gewisser manssen der Adam des Veda die Bolle des Noah mit übernahm — die Sage von der Flath geknüpft ist, aus welcher sich Manu, gewarnt von einem mit übernatürlichem Wissen ausgerfatzten Fisch, in einem Schiff rettet (s. namentlich Şahapatha Brühmann I, 8, I, I fgg.). Mit den meisten Forschern halts ich diese erst in der jüngeren verüschen Ueberliebenun begegmende Erzählung für semitisches Lehngut; die Ausmhrungen Linduers (Festgruss au Reth 213 fgg.) überzeugen mich nicht vom Gegentheil.

<sup>\*)</sup> Siehe Berguigne I, 36.

- erheblicheres religiõses Gewicht zugekommen wäre, und in fester Form fixirt war die betreffende Vorstellung so wenig wie überhaupt die kosmogonischen oder theogonischen Vorstellungen des Veda, Bald wird auf Himmel und Erde, das grosse Elternpaar alles Daseienden, als Vater und Mutter anch der Menschen gedeutet; gelegentlich ist von Agni als dem Vater der menschlichen Geschöpfe die Rede (S. 125 fg.); an einer andern Stelle sagt das Zwillingspaar der Urmenschen, Yama und Yamı, zu einander: "Der Gandharva in den Wassern und die Wasserfran, das ist unsre höchste Verwandtschaft und Geschwisterschaft" (X, 10, 4)1). Völlig unabhängig stehen dann neben diesen Vorstellungen ganz andre wie die in priesterlicher Weise schnörkelhaft ausgesponnene, an sich aber möglicherweise uralte von der Entstehung der Menschbeit aus dem Leibe des grossen tausendköpfigen und tausendfüssigen Urmenschen (Purusha). Die Götter brachten ein Opfer mit ihm als dem Opferthier dar. Aus diesem Opfer entstand alles Gethier, Rosse und Rinder, Ziegen und Schafe. Aus dem geopferten Purusha entstand Himmel und Erde, Sonne und Mond. Aus seinem Gesicht ward der Brahmane, aus den Armen der Fürst, aus den Schenkeln der Baner, ans den Füssen der Südra (X, 90).

Auch einzelne menschliche Geschlechter haben ihren eignen, unabhängigen Ursprung von den Göttern. Bald ist von göttlichen Vätern, bald von göttlichen Muttern oder von Beidem die Rede. Vasishtha wird auf wunderbare Weise von Mitra und Varuna erzeugt; Urvasi die Apsaras ist seine Mutter (VII, 33, 11 fg.). Und wie von Manu, dem Vater des ganzen Menschengeschlechts, so sagt der Dichter auch von den Stammvätern brahmanischer Familien wie Kanva und Atri: "Die sind an die Götter geknupft; von ihnen kommt unser Geschlecht" (I, 139, 9).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Unber das Zurückgehen dieser Verwandtschaftskette auf den Gott Teachtar s. oben S. 235.

Diese Stammväter der grossen brahmanischen Gentes sind die "sieben Priester", die uns bereits oben (S. 276) als mit Manu zusammen opfernd begegnet sind. Hier haben wir in einem neuen Exemplar wieder den Typus der mensels lichen Begrunder irdischer Ordnungen, so zu sagen der Eroffner des menschlichen Lebens. Schärfer als innerhalb des Fürstenstandes ist unter den Brahmanen ein gentilieisches System ausgeprägt, welches in bestimmter Zahl von Geschlechtern Alle umfasst. So konnte sieh für die priesterlichen Ahnen leichter als für die fürstlichen die Vorstellung eines festen Kreises zusammengehöriger Personen entwickeln; und diese altesten Brahmanen und Meister der Opferkunst mussten in der Phantasie ihrer priesterlichen Nachkommen um so mehr in den Vordergrund des mythischen Urgeschichtsbildes treten, als es nicht die Begründung weltlich-staatlichen Wesens war, auf welche das Interesse sich richtete, sondern die Begrundung der Opferordnungen und dazu die Erwerbung solcher Grundbesitzthumer der Menschheit wie des Lichts und der Heerden: wobei priesterlicher Opfer- und Zauberkunst, nicht aber fürstlich kriegerischer Macht die leitende Rolle zufällen musste. Die "sieben Rshis" oder "unsere Vater" oder "die Angiras") haben "im sonnenlesen und im sonnenbeschienenen Luftraum sitzend diese Wesen geordnet"; sie haben adas verborgene Licht gefunden; mit kraftigem Spruch haben sie die Morgenröthe erzeugt"; "wie ein dunkles Ross mit Perlen, so haben die Vater den Himmel mit Sternen geschmückt; in die Nacht haben sie das Dunkel, in den Tag

<sup>1)</sup> Vgl., über diesen Namen für oben S. 127 Bemerkte. Wie wir shen den siehen Priestern als Opfergehilfen des Manu begegnet sind, bilden nich im Jameits die Angiras das Gufolge des Yanna. Beim Testtempfler sorchet man "Yanna den von den Angiras begleitsten" und betet. "Setze dieb nieden, Yanna, auf dieser Streu, vereint mit den Angiras, den Vatern" (Rv. X. 14, 4).

das Licht gelegt"). Vor Allem aber haben sie mit ihrem Gebot und mit entflammtem Feuer den Felsen gesprengt, welcher die von den missgünstigen Panis versteckten Kübe umschloss; so haben sie Nahrungssegen sich und der Menschheit erworhen?).

Was in alter Ueberlieferung von den einzelnen der priesterlichen Heroen erzählt wird, liegt zum grösseren Theil ausserhalb des mythologischen Gebiets. Es sind überwiegend Reweise priesterlicher Kunst und Macht, bethatigt in geschichtlichen Ereignissen oder in idealen Vorgängen, zu denen das Bild des thatsächlichen Geschehens erhoben und in denen es verdichtet wurde. Selbstverständlich fehlt es nicht an abernatürlicher Staffage. Da wurde erzühlt, wie die sieben Rshis - hier tritt die ganze Schaar gemeinsam auf - dem Weibe - vielleicht der von Noth bedrängten Wittwe - des Königs Purukutsa einen Heldenschn "den Trasadasyu durch Opfer gewonnen haben, den indragleichen Feindebezwinger, den Halbgott"; es scheint dieser Erzählung (IV, 42) ein Kampigespräch zwischen Indra und Varuna vorangegangen zu sein, den beiden mit einander rivalisirenden höchsten Göttern, an welche sich die Königin mit ihren Priestern wandte und die dann versöhnt und vereint ihr jene Gnade zu Theil werden liessen (vgl. S. 96). Oder das Priestergeschlecht der Visvamitriden erzählte von seinem Ahnherrn, wie er durch sein Gebet für die Streitwagen und den Tross der Bharatas die Flüsse überschreithar gemacht, wie er durch Somaopfer dem Sudas die Hilfe des Indra erlangt und dann nach gewonnenem Siege das Ressopfer für ihn ausgerichtet hat: vielleicht spielte in diese Erzählung auch schon die tödtliche Feindschaft hinein, welche die rivalisirenden Priestergeschlechter der Visyamitras und der Vasishthas trennte und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ru, X. 82, 4 (ich less abbattab; vg), meine "Hymnen des Rgyeda" I, 313); VII, 76, 4; X, 68, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl, fiber diesen Mythus olam S. 145 fg.

von diesen — mit Recht oder mit Unrecht — auf die beiden Stammväter zurückgeführt wurde!). Daneben dann kleine der täglichen Wirklichkeit entnommene oder wenigstens nach deren Motiven erfundene Bilder aus dem geistlichen Leben, zuweilen nicht ohne vergnügliche Bosheit gezeichnot: der sich kasteiende Agastya, welchem die jugendlichen Wünsche der Gemahlin einen Strich durch die geistlichen Uebungen machen, oder das priesterliche Ehepaar von Herrn und Frau Mudgala, die mit wenig sportsmässigem Gefährt sich beim Wettfahren zwar etwas auffallend ausnehmen, aber schliesslich doch mit Indras Hilfe glorreich bestehen<sup>2</sup>). —

Unter den königlichen und kriegerischen Heroen finden sich wie unter den priesterlichen zahlreiche Stammgründer. Von Puraravas, dem Gatten der schönen Wassernymphe, haben wir schon gesprochen (S. 253), ebenso (S. 155, 158) von den Kampfgenossen und Schützlingen Indras, die an seinen Thaten der Dasyubezwingung theilnehmen, wie Kutsa und Atithigva: wir haben uns mit der Stellung dieser Personen und ihrer Thaten zur geschichtlichen Wirklichkeit schon oben beschäftigt'). Weiter ist hier an die den verschiedensten Kategorien zugehörigen passiven Helden der von den Asvin erzählten Rettungsgeschichten zu erinnern; auch in Bezug auf diese durfen wir auf oben (S. 215) Bemerktes verweisen. Der Zukunft muss es vorbehalten bleiben, von den grossen epischen Dichtungen der späteren Zeit aus das tiefere Eindringen in die alteren Phasen der indischen Heldensage zu versuchen; der Urwald des Mahabharata harrt noch der wegebahnenden Axt.

By, III, 33 (oben S, 243); III, 53 (vgl. Hillsbrandt, Festgrass and Booktlingk 13; Geldner Vod. Stadien II, 158 fg.).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) I, 179; X, 102 (daza Goldner Ved. Studien II, 1 fgg., v. Bradke Z. D. M. G. 46, 445 fgg.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hier sei nuch des Rosses Dadhikravan gedacht, das zu göttlichen Ehren gehaugt ist, S. 71.

## Anhang.

Gute und böse Götter. Die göttliche und die sittliche Welt.

Die Darstellung der einzelnen vedischen Götter verlangt eine Erganzung: wir müssen die Frage nach dem Verhältniss dieser Götter zu Gut und Böse aufwerfen. Diese aber gestaltet sich zuvörderst zu der Frage nach ihrem nützlichen oder schädlichen Character für den Menschen.

Bei einem siegreich vordringenden, in gesieherter Ordnung und reicher Fülle lebenden Volk musste eine optimistische Auffassung des Weltlaufs herrschen, ein Glanbe, der in den vornehmsten Mächten des Universums segenbringende Freunde sight. Dieser freundliche Character waltet unter den Göttern des vedischen Pantheon in der That durchaus vor. Zwar kommt vielerlei Ungemach auch von überirdischen Mächten, aber es ist im Ganzen nur das Heer der kleineren Damonen, der Kobolde, Krankbeitsgeister u. dgl., auf welche solcher Schaden zurückgeführt wird, dem entsprechend, dass Krankheiten und Plagen dem Augenschein nicht als von den grossen, regelmässig waltenden Naturwesenheiten, sondern von der unberechenharen Tucke vereinzelt wirkender Urbeber abhangig erschienen, so dass sich hier der uralte Typus kleiner schadenbringender Damonen im Ganzen unverändert erhalten konnte. Die vornehmsten, Alles überragenden Mächte der Natur aber, wie Sonne, Fener, Gewitter gaben die sichtbaren Grandlagen glücklichen menschlichen Daseins ab; so ist es unter den grossen Göttern des Veda nur ein einziger, bei dem die schädliche Natur in den Vordergrund tritt, Rudra. Andre feindliche Wesen wie Vrtra, der missgunstige Hemmer der Wasserströme, gross genug, um Indra als ebenbürtiger Gegner gegenüber zu stehen und die Götter mit seinem Schmuben fliehen zu machen, werden als überwunden, als vernichtet vorgestellt und tragen so dazu bei, die Vorstellung

von der heilbringenden Macht der Götter, welche solches Uebel ausgerottet haben, noch zu steigern.

Die wohlwollende Natur eines Gottes wie Indra ist selbstverständlich durchaus gedacht im Sinn und in den Grenzen menschliehen Wohlwollens, das Gegenseitigkeit verlangt und auch von Wechsel und Willkurlichkeit nicht unberührt ist!), Indra ist ein Freund des Opfernden, des Somapressers, aber den der nicht opfort, den Geizigen todtet er und vernichtet sein Hab und Gut. Er ist so wenig wie die homerischen Götter darüber erhaben, den Sterblichen etwa wenn seine Sinnlichkeit ihn reizt - naturlich ist er dieser so gut unterworfen wie er an starkem Durst und gelegentlich an den Folgen zu kräftigen Zechens leidet - mit Lug und Trug übel mitzuspielen\*). Er ist auch leicht erzürnt: der Gedanke. dass er unbeständig in seiner Freundschaft schwankt, ist dem Rgveda nicht fremd. "Wer mag ihn also preisen, wer mag ihm also spenden und opfern, dass der Gnädige ihn immerdar segme und ihn gewaltig mache? Wie man die Fusse vorwarts setzt, den einen nach dem andern, macht er mit seiner Kunst den Letzten zum Ersten. Ein Held heisst er, die Gewaltigen bandigend einen nach dem andern, voranführend einen nach dem andern. Dem es wohl geht, den hasst er, beider Welten König; die Ganen der Menschen rufft Indra an sich. Der Einen Freundschaft wirft er weg; mit den Andern geht er in wechselndem Drang. Abschüttelnd was ihm nicht folgt dringt Indra vorwarts durch viele Herbste" (VI, 47, 15-17). Auf das Wort von Indras "Hass gegen den dem es wohl geht" wird man übrigens besonderes Gewicht schwerlich zu legen haben. Sonst pflegt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Relege des Rgrecks zum Folgemlen findet men grosstentbelle bei Bergalgue III, 903 fg.

<sup>\*)</sup> Man decke in die Geschichte von der Abalya, mit welcher er in der Gestalt ihres Gestan buhlt.

gesagt zu werden, dass Indra den Uebermüthigen, den Gettlosen, den reichen Geizigen niederwirft; hier versteigt sich
der Dichter, welchen die Unsicherheit alles menschlichen
Glücks gegenüber der mit den Geschicken spielenden göttliehen Macht beschäftigt, zu jenem Ausdruck vom Hass des
Gottes gegen den Glücklichen; ein Wort das man, vereinzelt
wie es in der Poesie des Egyeda dasteht, kaum für hinreichend halten wird, um dem Gedanken vom "Neide der
Götter" eine Stelle in der Reconstruction des vedischen Weltbildes zu verschaffen.

Gegenüber der Vorstellung von den Gefahren, die Indras Zorn bringt, herrscht aber weitaus das Vertrauen auf seine unerschöpfliche Gnade vor, zu welchem der Fromme, der von altersher mit Indra Befreundete sich berechtigt fühlt. Dem Beter "mindert er nichts ab von seinen Wünschen". "Keiner kann sagen: er giebt nicht". "Wie der Gewitterhimmel Regengusse, so giesst Indra Schatze von Rossen und Rindern aus": man wurde kein Ende finden, wollte man alles Achnliche ana dem Rgyeda sammeln. Dasselhe aber gilt - vielleicht in verkleinertem Maassstabe - auch von fast allen ubrigen Göttern, hier und da mit individuellen Zugen, die dem Wesen des einzelnen Gottes entsprechen - so bei Agni mit der hervortretenden Nuance der Intimitat des göttlichen Hausgenossen -: der Grundton ist überall das sichere Vertrauen auf die oft erprobte reiche Gnade der Götter.

Eine Ausnahme bildet das Verhältniss zu Rudra<sup>†</sup>), der mit seinem Bogen die Pfeile verheerender Seuchen über Mensehen und Vieh ausschüttet; bei ihm ragt die Welt der sehadenden Mächte, sonst auf die Region der niederen Dämonen beschränkt, in diejenige der grossen Götter hinein. Der

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Und in geringerom Masses auch zu den Marats, die je als Rudras Silma augesehen werden. Bergaigne BI, 154.

Cultus des Rudra steht, was die Vorsichtsmaassregeln des Opfernden gegenüber dem gefährlichen Gott anlangt, mit demjenigen der bösen Damonen und der Todten auf einer Linie'). Der Ton der an ihn gerichteten Lieder unterscheidet sieh nicht ganz dem entsprechend von den Anrufangen an wohlthutige Gottheiten. Es ist ja natürlich, dass die Furcht vor einem unheimlichen Gott sich nicht so deutlich in dem was man au ihm sagt wie in dem was man ihm gegenüber thut ausdrückt, und es fehlen Rudra, dem Heiler derselhen Krankheiten, welche er sendet, auch nicht wohlthätige Eigenschaften, die zu preisen dem Dichter naheliegen musste. Immerhin tritt auch in den Hymnen die gefährliche Natur des Gottes auf Schritt und Tritt hervor. Man bittet ihn, micht Gross noch Klein, nicht Vater noch Mutter, nicht das eigne Leben, nicht Rinder noch Rosse zu treffen; seine Heerschaaren mögen Andre niederwerfen; er ist furchtbar wie ein wildes Thier. Es kann ein Versehen sein, das seinen Zorn reizt, ungeschickte oder zur unrechten Zeit ihm dargebrachte Anrufung, wenn er durch andere Opferer in Beschiag genommen ist\*); aber im Ganzen klingen die an ihn gerichteten Bitten um Schonung so als ob man sich auch ohne jede Veranlassung, geschweige denn ein ernstliches Verschulden, seiner Angriffe gewärtig gefühlt hatte.

Sehen wir so, wie aus dem Character, dem Temperament der Götter ihr segensreiches oder schädliches Thun dem Menschen gegenüber folgt, so müssen wir nun noch insbesondere in's Auge fassen, welche Rolle die Begriffe von Recht und Unrecht oder Sünde in dem Verhaltniss zwischen Menschen und Göttern spielen.

Es kann nicht bezweifelt werden, dass die Ideen von Recht und Unrecht, dem socialen Leben entsprossen, ur-

<sup>4)</sup> Siche unten die Durstellung des Cultus.

<sup>3)</sup> Rv. II, 33,4.

aprunglieh von dem Götterglauben oder dessen Vorstufen durchaus unabhängig sind. An sich ist nicht abzusehen, warum die Geister und insonderheit jene überragend mächtigen Geister, welche Götter heissen, mehr als die Menschen oder warum sie überhaupt Freunde des Rechts, Feinde des Unrechts sein sollen. Die geschichtliche Entwicklung aber führt bald über diese Getreuntheit der beiden Sphären hinaus und zu einer zwar in der Regel nicht absoluten aber doch vorherrschenden Verbündung der Götter mit dem Recht: sie werden als dessen Freunde gedacht, und wie jedem Gott seine eigne Thätigkeitssphäre im Weltganzen zukommt, können Einzelne von ihnen eben dies als ihre Aufgabe übernehmen, mit ihrem starken Arm dem Recht Geltung gegenüber dem Unrecht zu verschaffen.

Unsre Aufgabe ist es nicht, die älteren Phasen der eben angedeuteten Entwicklung hier zu verfolgen; wir versuchen das Stadium, bei dem sie in vedischer Zeit angelangt ist, zu beschreiben.

Das Bild der Götter im Allgemeinen trägt ethische Züge doch nur oberflächlich an sich. Für das religiöse Bewusstsein ist es das Wesentliche, dass der Gott ein starker Freund ist; in den Lobsprüchen, die man ihm widmet, erscheint seine Macht in's Ungemessene gesteigert. Nicht ebense seine sittliche Erhabenheit. Wohl werden Eigenschaften wie "wahr", "nicht trügend" und dgl. allen Göttern zugeschrieben"), aber solche Epitheta treten doch weit hinter "gross", "gewaltig" und derartigem zurück; sie zeigen kaum mehr als dass eine gewisse Gutheit und Geradheit wie zum rechten Menschen so auch zum Gott gehört; was oben (8, 282) über Indra bemerkt wurde, veranschaulicht die Begrenzung, in welcher solche Eigenschaften verstanden werden müssen. Die beste Bestätigung dafür, dass die vedischen Götter wenig

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man selic die Zusammenstellung bei Bergaigne III, 199.

darauf angelegt waren, von sittlichem Inhalt mehr als eine oberilächliche Färbung anzunehmen, giebt der weitere Verlauf der indischen Religionsgeschichte. Für ein Zeitalter, das so tief von sittlichen Problemen berührt war wie das des alten Beddhismus, lagen doch die Gipfelpunkte ethischer Vollkommenheit durchaus anderswo als in den Regionen der Götterwelt; das Dasein des buddhistischen Gottes hat seinen Inhalt eigentlich nur darin, dass er durch unermessliche Zeitraume "im Himmel sich freut".

Em andres Verhältniss aber zum Sittlichen als Jenes, welches der Gott als Gott hat, kann das sein, welches ihm kraft seines individuellen Characters zukommt. Wir haben hereits oben (8, 195 fg.) dargelegt, dass schon von indoimnischer Zeit her die Adityas und besonders der grösste unter ihnen, Varuna, vor den andern Göttern als Begründer und Beschützer des Rta, des in der physischen wie in der moralischen Welt geltenden Gesetzes gedacht wurden. Als Götter der grossen Himmelslichter - ihrem ursprünglichen Wesen nach - verkörpern sie die am Firmament sichtbarst manifestirte Ordnung alles Geschehens; als allschauend sind sie Kenner auch der geheimsten menschlichen Sunden. "Sie durchschauen was krumm und gerade ist; Alles, auch das Höchste, ist den Königen nahe". "Wer steht und wer geht, wer umherwankt, wer beimlich schleicht und wer hervorstürzt, was awei zusammensitzend berathen, das weiss König Varnna als Dritter"). Verkörpert ist die allesschauende Macht dieser Götter in thren "Spähern", die nie das Auge schliessen?). Solite nicht, mag hier beilaufig gefragt werden,

<sup>7</sup> Rv. H. 27, 3; Av. IV, 16, 2.

<sup>7)</sup> Dass diese Spalies ursprünglich die Sterne sind, ist möglich, abse durch die von Bergaigne III. 167 gesammelten Stellen nicht erwieser. Für die pgvedischen Dichter könnte jene Verstellung kasm nech lebendig gewesen sein, da jede Benishung der Späher auf die Nacht in Indian seinet. Unbrigens ist is auch ohne die Aussahns eines solchen ustür-

im dieser zur ursprünglichen Naturbedentung der Ädityas hinzugetretenen Rolle derselben als Erschauer aller Sünden die Erklarung dafür liegen, dass entgegen der natürlichen Voranstellung des Mitra (Sonne) vor Varuna (Mond) — welche Reihenfolge auch durch die Sprache (S. 193 Anm. 1) als aufanglich vorhanden erwiesen wird — doch für die religiöse Entwicklung im Veda wie im Avesta das Hauptgewicht auf Varuna (Ahura) fällt? Von den beiden grossen Ädityas ist Varuna der nachtbeherrschende Gott; den Schutz der Nacht suchen die Sünden auf, und so ist er es, welchem vor seinem den Tag regierenden Genossen der Kampf gegen die Sünde, der Schutz des Rta zufällen muss\*).

Ueberall aber macht eich, wenn wir den Ausehaunngen von Sünde und Sühnung nachgeben, das Nebeneinanderstehen und theitweise Sichvermischen derselben beiden grossen Vorstellungsreihen bemerkbar, welche uns genau entsprechend schon oben bei der Betrachtung des Verhaltnisses von Varuna zum Rta (S. 199 fg.) entgegentraten: die Auffassung der Sünde einerseits als einer Wesenheit, die vermöge ihrer eignen Natur, andrerseits als einer solchen, die durch Eingreifen der Gottheit dem Schuldigen Verderben bringt.

Es ist nöthig, bei diesem Pankt etwas länger zu verweilen, die Vorstellungen von der Wirkungsweise der Sünde eingehender zu betrachten.

Znnachst hat die Sünde ihr eignes, unabhängiges Dasein.

lichen Substrate begreiffich genng, dass man Genter, die alles Verbesegene wesen sollen, mit Spionen ausgestattet hat.

<sup>7)</sup> Mitra übrigens, der im Veils im Gauxen als eine an awaiter Stelle stehende Doublette des Varana erscheut, but — von indeirantscher Zeit her — die Specialität, Hiner der Verträge, der Fraundschaftsbündnisse zu sein. Daher das besonders Gewicht, welches de we von ihm die Redesti der Ausdrücken satya (wahrhait, d. b. um Werte festhaltend) und plitzgalf (verninigen, in Kinklang bringen) zukommt. Vgl. eben S. 180 Ann. 1.

Wie Krankheiten und ahnliche schadenbringende Potenzen als bald festers, bald laftig fluchtige Stoffe gedacht werden, die man mit Wasser abwaschen, durch Fener verbrennen, durch zauberkräftige Amulete wegbannen, auf mancherlei andre Art entfernen kann, so wird auch die Sünde (enas, daneben agas) vorgestellt: wie sollte man diese dem Thater schadenbringende Macht anders als nach dem Vorbild andrer schadenbringender Machte und als in der jenen übrigen zukommenden Concretheit auffassen<sup>1</sup>)? Besonders häufig ist die Vorstellung der Fessel oder Schlinge, in welche der Sünder sich verwiekelt. Auch diese Auffassung kommt der Sunde gemeinsam mit andern verderblichen Machten zu: so wird von den Fesseln des Todes, den Fesseln der Krankheit gesprochen oder die Krankheit ihrerseits die Fessel des Verderbens (Nirrii) genannt. Der Sünder, scheinbar vielleicht noch frei und gläcklich, wird doch von einer Fessel gehalten, von der er sich nicht losmachen kann. Hier liegt natürlich die Vorstellung des sündenstrafenden Gottes nahe als dessen, der die Fessel anlegt, die Schlinge ausspannt u. dgl., aber dies Moment ist keineswegs unentbehrlich; die Fessel ist eben die Sünde selbst, die mit ihrer verderbenbringenden Macht dem Schuldigen anhaftet. So betet man zu Soma und Rudra um Befreiung von der "an unserm Leibe festgebundenen Sünde, die wir begangen haben", und man betet zu Varuns: "Löse von uns die Sunde, die wir begangen haben"?). Diese Sündenfessel scheint gedacht als in Form einer Schlinge ausgespannt, in welcher der Uebelthater sich fangt; so betel

<sup>1)</sup> So steht des cons auf einer Lime mit Behautheit (Av. V. 30, 2—1), mit Schmatz, mit bösen Träumen (Av. X. 5, 24), mit papara (VI, 113, L. 3) etc. Die Schuld des Brahmanenmordes nimmt der Thäter Indra in die Hand und trügt sie ein ganzen fahr mit sich herum his es ihm gelingt sie abzulegen (Taitt, Samh. II, 5, 1, 2).

<sup>7</sup> Rv. VI, 74, 3; I, 24, 9, vgl. Bergaigne III, 161 fg.

man über die geöffnet dallegenden Fesseln "hinwegzugelangen wie mit einem Wagen und Rossen"),

Es versteht sieh von selbst, dass die ausserliche, se zu sagen sinuliche Auffassung der Sünde, welcher wir hier begegnen, sich auch darin zeigen muss, dass das anbjective Moment des sündigen Willens noch weit davon entfernt ist zu entscheidender Geltung gelangt zu sein: das Wesentliche ist das objective Factum der sundigen That. Auch die unwissentliche, auch die im Schlaf begangene Sünde<sup>2</sup>) ist Sünde. Und weiter führt die ganze hier herrschende Auffassungsweise, insonderheit die Vorstellung der Sünde nach Art einer krankheiterzengenden Substanz zu der Consequenz, die für alle niederen Stufen ethischer Betrachtung characteristisch scheint: zu der Auffassung, dass die Schuld keineswegs allein dem Schnledigen anhaftet, sondern auf den verschiedensten Wegen auf andre Personen übergehen kann<sup>1</sup>). Besonders geht sie über auf dem Wege, welcher der nächste ist, vom Vater') auf den Sohn. Wenn der Dichter um Befreiung betet "von aller Sünde des Trugs, die wir von den Vätern ererbt und die wir selbst gethan haben mit unserm Leibe" (Rv. VII, 86, 5), darf darans entnommen werden, dass man hierin die beiden hauptsächlichen Möglichkeiten sah, wie man zu einer Sündenlast kommen konnte: eigne That und väterliches Erbtheil. Aber auch auf andern Wegen konnte man in Schuld gerathen. Der schwarze Vogel, der die verhängniss-

Bv. II, 27, 16. Auf die Vorstellung der daliegenden Schlinge führt as zuch, wenn die Götter geboten werden, den Monschen nicht zu fangen wie einen Vogel, Rv. II, 29, 5. Vgt. noch Av. IV, 16, 6; VIII, 8, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Siehe Vaj. S. VIII, 13; Rv. X, 164, 3; Vaj. S. XX, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Diese Verstellung hat die Kehrmite, dass auch die Gutthat de-Eines dem Amlern zu gute kommen kann: vgl. Rv. VII, 25, 4 und den Abschnitt über das Leben nach dem Tode.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ebense von der Matter oder andern Verwamitien: Av. V. 30, 4; VI, 116, 3; X, 3, 5.

volle Substanz von der Vernichtungsgöttin (Nirrti) her an sich trägt, kann sie durch den Unrath, den er fallen lasst, auf den Menschen übertragen; wenn das Opferthier brüllt oder mit dem Fuss ausschlägt, geht hierans eine Schuld auf den Opferer über; das Weinen der Klageweiber bringt Sündenschuld ins Haus; Trita, dem die Götter Sünde "augewischt" haben, wischt sie selbst den Menschen an!). Durchweg begegnen wir in den Texten, die sich auf Sande und Befreiung von der Sünde beziehen, der Sorge davor, für die "von andern gethane Sünde"") - auch die "von Göttern gethane" gehört dazu") — büssen zu müssen, und umgekehrt zeigt sieh beständig das Bemühen, die selbstgethane Sünde dem Feinde aufzubürden\*).

An wem aber die Sunde haftet, bei dem ruft sie Krankheits) oder Tod hervor; auch Wahnsina kann aus der gvon Göttern kommenden Sande" hervorgehen"); der Sonne anhaftend bringt die Sündsubstanz Verfinsterung<sup>‡</sup>).

Das Bild von den auf dies Fluidum der Sünde bezüglichen Vorstellungen wird weiter unten durch die Erörterung

Av. VII, 64: Tuitt. Samb. III, 1, 4, 3; Av. XIV, 2, 59 fg. (Blooms) field Am. Journ. Phil. XI, 841); VI, 113, 1.

F. Re, H. 28, 9; VI, 51, 7; VII, 52, 2. So winscht aun seinerseits. due eigne suss unt den Feind oder Gottlessen binübert vgl. Ann. 4.

<sup>5</sup> V. S. III, 48; VIII, 13.

Shida z. B. X. 36, 9; 37, 12.

Siehe z. B. Av. V. 30, 4: VIII, 7, 3.

<sup>9</sup> Av. VL III, 3.

Av. II, 10, 8. — Vielfach begegnet man dem Gebet, dass wer dem Andern sündhaften Schuden zurufagen tracktet, sich dabei selbst lesschädigen. dass die Verwünsellung sich gegen den Verwünsellenden hebren moge. oiler auch, wie schon erwalmt (Anm. 1), dass des Beters eigne Sandsich dem, der ihm su schuden trachtet, anbeften mage (Bergnigus III, 190 fgg.1: gewins (at dahai alia melar oder westiges deutliche Vorstellung im Spiel, duss die Sünde durch ihre eigen Kraft dem Menschen, welcher sich liere Infection zugieht, venterblich wird.

des Suhncultus vervollstandigt werden; dort wird zu zeigen sein, wie sich mannichfacher Zauber auf die Beseitigung lener Substanz richtete, wie man sie wegwusch, abwischte, verlagte, verbrannte, sie gleich einer Krankheit durch Heilkräuter überwand. Hier sei nur noch hervorgehoben, wie diese Anschanungen von Schuld und Suhne der Verinnerlichung. und Vertiefung des sittlichen Bewusstseins ernste Hindernisse hereiten mussten. Wo sich die Schuld, wie sie ansserlich anfliegen konnte, so auch durch ansserliche Mittel entfernen liess, wo die Wasser wegwuschen, "was für Trug man begangen, was für Unrecht man geschworen" (1, 23, 22), war es schwer, dass sich ernstere und tiefere Gefühle als die einer oberflächlich vorsichtigen Scheu vor der Berührung mit der gefährlichen Schuldsubstanz entwickeln konnten; man blieb fern von der Forderung einer in der Tiefe des Innern sich vollziehenden Ueberwindung der Schuld. Mit abnlichen Sprachen, wie man sie anwandte um Fieber zu vertreiben oder Gedeihen der Heerden zu bewirken, sieherte man sieh auch die Hilfe des Agni, um von ihm, wenn man "versprochen hatte, was man nicht erfüllen wollte", "wieder in die Welt des Guten" eingesetzt zu werden (Av. VI, 119). In einem Ton ruhiger Geschäftsmässigkeit, dem jede Spur innerer Bewegung fern lag, betete man zu ihm: "Was wir durch Besprechung, durch Wegsprechung, durch Zusprechung gefehlt haben, schlafend oder wachend: alle bösen Thaten, die verhassten, soll Agni weit von uns hinwegschaffen!)" (Rv. X, 164, 3).

Man wurde freilich die Vielfaltigkeit der im Veda neben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wenn auch die Betreiung von der Sünde hier an die Action eines Gettes geknüpft wird, ist se doch unter den beiden von uns an sondernden Aufflessungsarten — die Schuld schadend durch ihr eignes Wesen und durch Brweckung des göttlichen Zerns — offenbar die erstere, die hier varliegt. Der Gott wirkt als Entferner der schädlichen Potonz. Vgl. unten S. 1937.

einander hergehenden Stromungen verkennen, wollte man glauben, dass in den Formen so ausserlichen Sühnzaubers und Sühnopferwesens sich die Stellung des altindischen religiösen Denkens zur Idee der Schuld vollständig und erschopfend ausgedrückt habe. Es fehlt doch nicht an Aeussrungen der geistlichen Dichter, in welchen die Sprache der von dem Bewusstsein ihrer Sünden verfolgten Seele ernst und aus der Tiefe dringend sich vernehmen lässt. Solche Aeusserungen pflegen es nicht mit der durch Zauber oder durch die Action eines hilfreichen Gottes bewirkten Entfernung der unpersonlichen Sündsubstanz, sondern mit der Versöhnung des sundenstrafenden göttlichen Zorns zu thun zu haben: und so werden wir daranf geführt, von einer zweiten Seite der Sundvorstellung zu sprechen, die Schuld, welche wir bisher als eine durch ihre eigene Kraft wirkende Wesenheit vorgestellt fanden, nun in ihrer Verbindung mit dem göttlichen Zorn, dem göttlichen Eintreten für die Aufrechterhaltung der sittlichen Ordnung zu betrachten!).

Wie sich das unpersonliche physische und sittliche Weltgesetz (Rta) mit den "Geboten des Varuna" deckt (S. 199 fg.), so ist die Sünde eine Verletzung von Varunas Geboten oder Ordnungen. Man betet zu Varuna: "Wenn wir aus Unbedacht deine Ordnungen verletzt haben, thu uns kein Leidu Gott, für diese Sünde (enas)".). Die Fesseln oder Schlingen,

<sup>&#</sup>x27;) Man kunn sugen, dass die erste Anflassung der Sünde überwiegenit ihren Sitz im Atharvavenia, die zweite im Rgveda hat. Auch bier wird man sich hüten müssen, von dem Alter der Texte auf das reintive Alter der Verstellungen zu schliessen. In der That erklärt sich die betraffende Divergenz zwischen Rv. und Av. vollkommen aus dem verschliedenen habeit der beiden grossen Sammfungen. In Zauberliedern, die es natürlich auch mit mannichfachem die Schuld oder ihre Folgen entfermendene Zauber in thun haben, unses selbstverständlich die Verstellung von der Sünde amlers erscheinen, als in den Hymnen an die grossen Götter, in welchen derso Wirken durchweg im Verdergrund steht.

<sup>4)</sup> Rgyeda VII., 89, 5,

in welchen der Sünder sich fängt, von denen wir sahen, dass sie die Sunde selbst darstellen, sind zugleich auch Fesseln des Varuna; er hat sie ausgespannt; er halt mit ihnen den Schuldigen fest. Derselbe Dichter, welcher an einer oben (S. 288) angeführten Stelle die Götter Soma und Rudra um Befreiung von der nan unserm Leibe festgebundenen Sünde, die wir begangen haben" anruft, fährt fort: Löset uns von der Fessel des Varuna". Neben dieser besonders häufig begegnenden Vorstellung von Varnans Fessel finden sich andre ähnliche Wendungen. Namentlich ist von seinem Zorn die Rede, der auf das Engste mit der Vorstellung der Sünde verknüpft ist: "Ich suche nach meiner Sünde . . . Einmilthir sagen mir die Weisen: Varuna ist's der dir zürnt"), In seinem Zorn sendet er Krankheit!), giebt den Schlägen der Feinde preis, verkürzt das Lebensalter, stürzt die Gottlosen in die Tiefe; die ihm und Mitra dienenden düstern Truggeister (deuhas) verfolgen die Sünden der Menschen!).

Es kann scheinen, dass in dieser Ueberlegenheit Varunas, dem Truggeister dienen, dem auch der Listige nicht entgeht, selbst ein Element niederer Listigkeit enthalten ist. Die Ädityns werden "untrüglich, selbst trügend" genaunt"); man spricht von ihrer "Wundermacht, mit der sie tanschen, ihren Schlingen, die für den Betrüger geöffnet sind"; man hofft auf Agnis Schutz wider den Trug (dharti) des Varuna"). Das an einer dieser Stellen erscheinende Wort moya (Wunder-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Rv. VII., S6, 3, vgl. anten S, 296. Actuation finden wir Sande mit Zern der Marnte verbonsion: "Wenn sie im Verborgemen oder wenn sie offen in Zern gerathen sind, bitten wir diese Sande den Schnellen abs (VII., 58, 5).

<sup>5</sup> Insonderhait Wassermeht: vgl. obm S. 203 Ann. I.

<sup>7</sup> Rv. 1, 25, 2; II, 28, 7; I, 24, 11 (cf. VIII, 67, 20); IX, 70, 8; VII, 61, 5 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rv. II, 27, 3; obenzo Agni V, 19, 4. Siehe Bergnigns III, 199.

<sup>5</sup> Kv. II, 27, 16; 1, 128, 7.

macht) wird hanfig, wie von der überirdischen Weisheit und Kunst Varunas, so auch von den verschlagenen Künsten böser Damonen gebraucht!). Haben wir danach anzunehmen, dass Varuna diesen Damonen in ihrer tuckischen und hinterhaltigen Weise ähnlich vorgestellt wurde?

Mir scheint diese Auffassung, die in der That ihren Vertreter gefunden hat2), doch darauf zu beruhen, dass die Tragweite einseitig ausgewählter Sentenzen, unvollständig erwogener Ausdrücke falsch geschätzt worden ist. Vor allem ist daran zu erinnern3), dass dem Wort maya an sich ebensowenig eine niedrige wie eine erhabene Farbung zukommt; es bedentet einfach alles geheime Können, welches über den allgemeinen Horizont hinausreichende Thaten ausführt. Die maya des Varuna ist es, dass er die Morgenröthen sendet, dass er in der Luft stehend die Erde mit der Sonne wie mit einem Maass ausmisst, dass die Soune über den Himmel wandelt und dann Gewölk sie verbirgt und der Honig des Regens zur Erde herabtraufelt\*). Es ist klar, dass es sich bei alledem nicht um List und Tücke, sondern allein um geheimes, unbegreiffiches Können handelt. Dass dies Können im einzelnen Fall auch die Form der List anninmt, braucht nicht ausgeschlossen zu sein; wenn jenes aber im Veda als eine hauptsächliche Eigenschaft des Varuna erscheint, ist man darum noch schlechterdings nicht zu der Auffassung berechtigt, dass List und Tücke den Grundcharacter dieses Gottes bildet. Seine Macht ist Freundin des Rechts (Rta): sie beschützt das Recht und straft die Sunden auch des Starken und Listigen. "The warft alles Unrecht nieder; mit dem Recht seid ihr verbundet", wird zu Mitra und Varuna

Vgl. die Anseimmiersstrung hieraber aben S, 163 fg.

<sup>7)</sup> Galdner, Ved. Studion I, 142.

Siela oben S, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ry. III, 61, 7; Y, 63, 4; 85, 5; VIII, 41, 3. Vgl. üllerhaupt über die möyö Varanas die Sammlangen Bergeignes III, 81.

gesagt (Rv. I, 152, 1). Und zu den Ädityas: "Bei den Einfältigen seid ihr, ihr Götter" (Rv. VIII, 18, 15). Sie heissen "im Recht stark"; "sie sind erstarkt in der Wehnung des Rechts"). Was von allen Göttern gesagt wird, bezieht sieh anch auf sie: "Herrlich ist die Gnade der Götter, welche in Geradheit wandeln" (I, 89, 2). Wo immer der Gegensatz von Gerade und Krumm, von Ehrlichkeit und Doppelzungigkeit den vedischen Dichter beschäftigt, erscheinen durchweg die Götter — und unter ihnen an erster Stelle Varnna und die Ädityas — als die Freunde und Beschützer des Guten.

Nur darf man freilich diesen Bund zwischen Varuna und dem Recht nicht nach modern-christlichen Masssstaben bemessen. Den Feind betrügen galt dem vedischen Inder für gut und recht2), und es hätte ihm bedenklich geschienen, auf eine Ueberwindung des Listigen zu hoffen ausser durch überlegene List. Damit ergiebt sich von selbst, in welchem Sinn die oben angeführten Aeusserungen über Varunas und der Adityas Trugktinste zu verstehen sind. Die Dichter sagen es ja auch selbst: die Truggeister Mitras und Varunas verfolgen die Sünden der Menschen; für den Betrüger sind ihre Schlingen geoffnet. Gegen die Guten und Frommen aber ist Varuna wahr und treu: wo er zürnt oder durch seine Trugkünste schadet, weiss der von ihm Verfolgte - anders als bei dem Zorn Rudras - dass es Sündenschuld ist, um deren willen Varuna ihn straft3). Und indem er selbst dem Gott nicht übermüthigen Trotz untgegenstellt, sondern seine Schuld zu erkennen und Varuna zu versöhnen sucht, vertraut er darauf, dass sich Jener ihm nicht als tückischer und schadenfroher Feind, sondern als gutiger Erbarmer zeigen

<sup>1)</sup> Und viel Achaniches. Siebe die Samulungen Bergaignes III, 258 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Dies ist ein allgemeiner Characturaug aller alteren Moral; es wars verfehlt, hierin eine Specialität des "Orientalen" sohen zu wollen.

<sup>5</sup> Kv. VII, 86, 4 (Bergaigne III, 156); a. mnton S. 296.

wird. Wenn wir an früherer Stelle von der Errettung des Sanders durch die zauberhafte Beseitigung der anpersönlichen Sündsubstanz zu sprechen hatten, so sehen wir hier dieselbe Wirkung aus der Gnade Varunas fliessen, welche menschlicher Güte ähnlich durch Bitten, Demuth und auch durch Gaben erregbar, an Stelle des Zorns zu treten, die Fesseln des Sünders zu lösen bereit ist. Man opfert dem Gott<sup>1</sup>/2; man bekennt sich ihm als schuldig; man stellt ihm vor, dass man unwissentlich, in Unbedacht und Leidenschaft gesündigt habe; man beruft sich auf die alte Froundschaft mit ihm; man preist sein Erbarmen. "Zum Erbarmen wollen wir die Seele lösen mit unsern Gebaten, wie der Wagenlenker das angespannte Ross löst" (I, 25, 3).

Es sei gestattet, eins der Lieder, in welchen Varuna um Vergebung der Sünden angerufen wird (VII, 86), in seinem vollen Umfang hierherzusetzen.

"Weise und gross ist wahrlich sein Wesen, der die beiden Welten, die weiten, auseinandergestutzt hat, der das erhabene, mächtige Firmament emportrieb und beides ausbreitete, die Sterne und die Erde.

"Und mit mir selbst rede ich also: Wann werde ich Varuna wieder nahe sein? Welches Opfer wird er ohne Zorn annehmen? Wann werde ich guten Muthes sein Erbarmen sehauen?

"Ich suche nach meiner Sünde, Varuna; ich begehre ste zu schauen. Zu den Verständigen gehe ich nach ihr zu fragen. Einmüthig sagen mir die Weisen: Varuna ist's der dir zurnt.

"Was war die grosse Sünde, Varuna, dass du deinen Sänger tödten willst, deinen Freund? Das sage mir, Untrüglicher, Freier! Durch meine Andacht will ich dich eilends versöhnen.

"Mache uns los von aller Sünde des Trugs, die wir von

<sup>9</sup> Ich verneise auf den Abschnitt über das Sähnopfer-

den Vatern ererbt, die wir selbst gethan haben mit unserm Leibe. Mache den Vasishtha los, o König, wie einen Dieb der Vieh stiehlt, wie ein Kalb vom Bande.

"Es war nicht mein eigner Wille, Varuus; Bethörung war es, Trunk und Spiel, Leidenschaft und Unbedacht. In des Jünglings Fehl geräth der Aeitere. Selbst der Schlafmacht nicht frei von Unrecht.

"Wie ein Knecht will ich dem Gnädigen genug thun, dem eifrigen Gott, dass ich schuldlos sei. Den Unbedachten hat Bedacht gegeben der Gott der Arier; den Klugen fördert der Weisere zum Reichthum.

"Dies Preislied soll, Varuna, du Freier, dir zum Herzen dringen. Heil sei uns wenn wir ruhen, Heil wenn wir uns regen. Schützt uns stets, ihr Götter, und gebt uns Wohlsein". —

Wie der Gott, der die Listen der Bosen mit seiner höheren List überwindet, so wird in diesem Liede der Mensch, welchen nicht das Bewusstsein der Schuld an sich, sondern die Furcht vor der göttlichen Strafe zur Busse treibt, gewogen mit den Gewichten moderner Tugendlichkeit unzweifelhaft zu leicht befunden werden. Kann es den Historiker überraschen, wenn die altersgrauen Gebote des Voda nicht in vollem Einklang mit dem heute herrschenden ethischen Geschmack stehen? In gemessener, wurdiger Fassung tritt der Bussende vor den Gott; da ist kein leidenschaftlicher Ausbruch von Schmerz und Augst; die Sprache, die er spricht, ist ruhig, fast kühl. Aber der Ernst des Bewusstseins, dass der gottliche Wachter des Rechts die Sünde verfolgt, und zugleich das Vertrauen auf die verzeihende Gnade gegenüber dem Bussfertigen hat sieh doch hier einen Ausdruck geschaffen, dessen einfache und tiefe Beredsamkeit, selten in der Poesie des Veda, auch heute noch empfunden werden wird und dies Lied wohl als einen der Höhepunkte in dem Reich jener religiösen Dichtung erscheinen lassen mag. -

Varuus und die Adityas sind die vornehmsten aber natürlich nicht die einzigen Schützer des Rechts und Bestrafer der Sünde. Dem Bedürfniss des Glaubens, die Welt des Rechts mit der Götterwelt verknupft zu sehen, bot sich neben ihnen besonders die Gestalt Agnis dar'). Wir haben die Thatsache bereits an anderm Orte (S. 201) berührt und ihre naheliegenden Ursachen bezeichnet. An Agni werden Anrufungen gerichtet, welche denen an Varuna ganz gleichartig sind: man bittet ihn die Schuld gut zu machen, nicht fremde Schuld den Beter büssen zu lassen, die Fesseln der Sunde abzulosen, damit man vor Aditi schuldlos dastehe. Der Unterschied zwischen diesen Gebeten an Agni und denen an Varuna ist zunächst, dass jene in den Agnihymnen zwischen andern Anrufungen aller Art weniger hervortreten, während sie den Hauptinhalt der Varuna gewidmeten Lieder bilden. Aber auch davon abgesehen drückt sich die besondere Natur Agnis in einigen speciellen Nuancen aus. Varuna ist der höchste, Agni der den Menschen nächste Durchschauer von Recht und Unrecht. Der die menschlichen Wohnungen mitbewohnende Gott, der Vermittler zwischen Erde und Himmel ist der natürliche Vermittler auch zwischen menschlicher Gerechtigkeit, menschlicher Schuld und ihren göttlichen Richtern: ein Vermittler zunächst indem er den oberen Göttern Bericht über die Menschen erstattet, sodann indem er, der Menschen treuer, durch täglichen Verkehr mit ihnen verwachsener Freund, sich bei den Göttern für sie verwendet. "Wie wirst du, Agni, uns vor Varuna, wie vor dem Himmel schelten? Welche unsrer Sünden? Wie wirst du zum gnädigen Mitra, zur Erde sprechen? Was wirst du dem Aryaman, was dem Bhaga sagen?\*\*), "Du, o Agni, wende kundig

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Unber diese Seite am Wesen Aguis ist der grösste Theil der Materialien bei Bergsigne III, 169 fgg. an finden.

<sup>\*)</sup> Rv. IV, 3, 5. Die Reilie der Götter, un welchen Agni spreches

den Zorn des Gottes Varuna von uns ab . . . Sei uns, Agni, der nächste mit deiner Hilfe, ganz nahe beim Auflenchten dieser Morgenröthe. Reich an Gnaden opfere uns den Varuna hinweg. Komm herbei zum Erbarmen. Lass dieh von uns rufen." "Er behüte uns vor des Varuna Trug, vor des grossen Gottes Trug").

Wir gehen hier nicht die ganze Reihe der Gettheiten durch um für jede einzelne die bald hänfigeren, bald selteneren — überwiegend doch ziemlich seltenen — Zeugnisse über ihre Rechtsfreundschaft, ihren Hass gegen die Sünder zu sammeln. Nur die Stellung des gefeiertesten aller vedischen Götter möge hier in ihrem Contrast zu derjenigen Varunas noch kurz betrachtet werden?).

Auch Indra ersebeint hier und da als Verfolger der Sünde. Wie sollte der mächtigste Gott von dieser Sphäre der Thätigkeit ganz ausgeschlossen bleiben, wie der starke Schläger, der reiche Gnadenspender nicht auch als Schläger der Bösen, als Gnadenspender für die Gerechten gedacht werden? "Er hat sie alle, die grosse Sünde begangen hatten, mit seinem Geschoss getodtet ehe sie es ahnten". Von sich selbst sagt er: "Ich bin der Tödter dessen, der keine Opformilch spendet, des Menschen der die Wahrheit zum Trug macht, der krumme Wege geht, des Leeren": — bezeichnend abrigens wie hier die Vorstellung des Bösen sich mit der des nicht Opfernden vermischt. Auch in einem Indrahymmus (IV, 23) findet sich Preis des Rta mit seinen starken Festen, des Rta, dessen Ton auch durch das taube Ohr sich bindurchbohrt. Und wie Varuna wird Indra augerufen: "Schläge

wird, geht in den folgenden Versen noch weitert schen Bergniges (III. 206) hat bemerkt, dass Judes (s. über diesen segleich) nicht unter ihnen stocheum.

<sup>9</sup> IV. 1, 4, 5: L 128, L

<sup>5</sup> Berguigne ist uns hier in dem ausgezeichnsten Capitel III, 200-200 verangegangen.

uns nicht für eine Sände, nicht für zwei und drei, nicht, o Held, für viele"1). Aber schon die Spärlichkeit, mit welcher diese und ahnliche Aeusserungen in der ungeheuren Masse der Indrahymnen erscheinen, deutet darauf hin, dass es sich hier nicht um das eigentliche Wesen Indras, sondern um eine zufällige und nebensächliche Ausschmückung, um eine Uebertragung von den Ädityas her handelt. Indra der Bestrafer der Sünde ist doch nicht ganz der wahre Indra: der wahre ist der Beschützer des Opferers, der Feind des Geizigen, dessen der keinen Soma presst<sup>2</sup>). Heisst es von ihm, dass er den übermathigen Prahler vernichtet, so spielt er dabei nicht die Rolle eines Dieners der ewigen Gerechtigkeit, sondern er ist der mächtige Herr, der es übel vermerkt, wenn sich ein Andrer neben ihm zu brüsten wagt. Uebrigens zeigt eine Reiho vedischer Aeusserungen, welche ihn zu Varana in Contrast stellen, ganz ausdrücklich, dass es nicht Indra war, den man als den eigentlichen Herrn über Recht und Unrecht kannte. Hierher kann man es schon rechnen, wenn Indra einmal als der Bekämpfer und Vernichter derer gefeiert wird, welche die Satzung des Mitra und Varuns brechen (X, 89, 8, 9); die Sünde ist eben eine Verletzung nicht des Indra, sondern jener Götter, und nach diesen als den ausschlaggebenden Ordnern des Rechts kommt erst Indra. der seinen starken Arm ihren Satzungen zur Verfügung stellt. Besonders bezeichnend aber sind hier Aeusserungen wie die folgenden): "Aditi, Mitra und Varuna! Erbarmt euch unser, was für Sünde wir auch gegen euch begangen haben. Möge ich weites Licht gewinnen, o Indra, souder Furcht. Mögen

<sup>[6]</sup> H. 12, 10; X. 27, 1; IV, 23, 8 fpg.; VIII, 45, 34.

<sup>\*)</sup> V. 34, 4 heiset es gans ausdrücklich von Indra: "Er welcht nicht vor Sümlenschald (des Menschau) zurück" — n. h. ar hast sich durch — nicht hindern mit ihm Fraundschaft zu halben. Freilich wird auch anders gesprischen, a. Bergsigne III. 201.

Rv. H. 27, 14; VII, 84, 2; Bergnigne III, 207.

die grossen Finsternisse uns nicht bezwingen." "Varunas Zorn verschone uns, Indra schaffe uns weiten Raum." Immer steht neben den Ädityas, den zürnenden und sich erbarmenden Hütern des Rechts, Indra in einer andern Rolle, als der um Sände und Gerechtigkeit wenig bekümmerte gnadenspendende Freund seiner Verchrer, der Angehörige einer Götterwelt, wolche zunächst dem menschlichen Begehren nach Macht und Reichthum zu dienen bestimmt der Welt der sittlichen Ideen gleichgiltig gegenüberstand und nur langsam und oberflächlich mit ihr in Berührung getreten ist.

## DRITTER ABSCHNITT.

## Der Cultus.

## Allgemeiner Ueberblick.

Das Handeln des Menschen gegenüber den Göttern und Geistern sucht ihr Wohlwollen zu gewinnen, ihr Uebelwollen fernzuhalten. Die Doppelseitigkeit dieses Strebens und die doppelte Natur des Cultus als Pfiege und als Abwehr der überirdischen Mächte stehen in enger Berührung mit ein ander ohne sich doch vollkommen zu decken. Denn die Bemühung sich vor dem übelwollenden Gott oder Geist zu schützen kann die Gestalt der Abwehr doch nur da annehmen, wo nicht die Uebermacht des Feindes alle Hoffnung auf Erfolg der menschlichen Kraft und Kunst ausschliesst: im andern Fall bleiben auch dem feindlichen Gott gegenüber nur die Mittel der cultischen Pflege übrig, durch die man ihn bewegt sich gutwillig zu entfernen oder verweilend seinen Grimm in Güte zu verkehren.

Der Cult der grossen vedischen Götter stellt sich daher unter allen Umständen als Pflege dar: als eine Pflege, welche, da die grossen Götter ganz überwiegend als wohlwollende Mächte angesehen wurden, nur verhältnissmässig selten den Zug aufweist, dass der Verehrer den Gott, indem er ihn anbetet und speist, zu entfernen sucht: dies die characteristische Eigenthumlichkeit namentlich des Rudracultus). Unter den kleinen damonischen Mächten dagegen überwiegen die feindlichen. Ihnen glaubt sich der Mensch gewächsen durch Macht und List, vor Allem auch durch den Beistand seiner Freunde, der segenbringenden grossen Götter; hier nimmt daher der Cultus ganz vorherrschend die Form der Abwehr, des offenen — gelegentlich auch des versteckten — Krieges an<sup>3</sup>). Ein doppeltes Gesicht undlich zeigt der Todtencult. Die Seelen der hingegangenen Väter sind ihren Kindern zugleich freundliche und unheimliche Mächte; sie verlaugen Pilege, aber schald sie diese erhalten haben, tritt Abwehr dagegen ein, dass sie ihre gefährliche Nähe nicht über die Zeit hinaus den Lebenden aufdrängen<sup>3</sup>).

Die Pflege des Gottes, von den bescheidenen Spenden an die kleinen Wesen im Geisterreich bis himmf zu jenen grossen Darbringungen, mit welchen der wohlhabende Opferer die hohen und höchsten Herren dieses Reichs verehrte, besteht vornehmlich in der Gabe von Speise und erfrischendem oder berauschendem Trank, also im Opfer: wobei sich von selbst versteht, dass diese gastliche Anfnahme des Gottes gewisse nebensächliche Aufmerksamkeiten wie das Darbieten eines bequemen Sitzes, von Wohlgerüchen u. dgl. mit umfasst

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> Das absbende Verbum, das in Besng auf Rudra und abuliche Wesen gebraucht wird in dem Sinne vow "ihm seinen Theil geben und ihn dadurch abfinden und zur Rube bringen", ist ums-dö, nic-neu-dö, vgl. By. B., 5 und die in dieser Stelle in den Saerad Books XXXII, 420 gesammelten Materialien; dasn noch Taitt. Samh. H. 6, 6, 6; Taitt. Ar. V. 8, 9 ste.; vgl. numb Pañe, Br. IX, 8, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Wobol night angeschlessen ist, dess man zuweilen auch gegen biles Grister gütliche Mittel wie Spanden und Verderungsbesongungen sursuchte. Wir kommen im Abschnitt über das Zaubernesen hierauf zurück.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Den Todtencult schliessen wir von der folgenden Darstellung des Cabas aus auf betrachten den in einem eignes Hauptsbechnitt ausammen mit den Vorstellungen über des Leben nach dem Tode.

oder doch umfassen kann, Gahen von Kleidung scheinen dies ist nicht unauffällig - mir im Todteneult, nicht für die
Götter vorzukommen, welche doch auch als bekleidet gedacht
wurden; ebensowenig begegnen, soviel ich sehe, Gaben von
solchen zur Ausrüstung des Gottes gehörigen Gegenständen
wie Waffen, Streitwagen und dergleichen. Vermögensobjecte
vollends, die über das zum persönlichen Gebranch Gehörige
hinausgehen, scheinen im vedischen Cultus dem Gott nicht
dedieirt worden zu sein. Dies beruht wohl einerseits darauf,
dass die eultische Sitte ihren Grundzügen nach in ein Zeitalter zurückgeht, dem ein ausgebildetes Privateigenthum, also
auch die Idee eines göttlichen Privateigenthums noch freud
war, andrerseits wird es mit dem Fehlen von Gotteshäusern,
in welchen solches Eigenthum hätte aufbewahrt werden können,
zusammenhängen.

Zu den Gaben treten selbstverständlich einladende und lobpreisende Reden, vielfach in metrischer Form, dazu Gesang und hier und da Instrumentalmusik; auch durch Tanzanfführungen suchte man den Gott zu ergötzen. Die nicht selten im Ritual begegnenden Dialoge — theologische Räthaelfragen mit ihren Auflösungen sowie Gespräche von obsconen Inhalt — sind vielleicht auch wenigstens theilweise als zur Unterhaltung des Gottes bestimmt anzusehen, einige andre dem Cultus angehörige Acte dagegen, bei welchen man an eine ähnliche Erklärung denken könnte — z. B. Wagenremen, Pfeilschiessen, Würfelspiel, sexuelle Handlungen — sind allem Anschein nach nicht dem Ergötzen des Gottes gewidmet, sondern vielmehr Zauberhandlungen, durch welche der Opfernde sich Stärke, Glück, Fruchtbarkeit seiner Weiber u. s. w. zu sichern suchte<sup>1</sup>).

Das Opfer soll dem Menschen die Gnade des Gottes,

<sup>1)</sup> Das cuitische Wagenrennen u. dgl. wird daher in dem Abschaftlicher das Zauberwessen behandelt werden.

sei es im Allgemeinen, sei es bestimmte Erweisungen derselben, gewinnen: man kann es also als Bittopfer bezeichnen, In gewisser Weise ein specieller Fall des Bittopfers ist das Sühnopfer: hier ist es das Vergeben, das Nichtstrafen einer Schuld, auf das sich die Bitte richtet'). Wir behalten die nähere Erörterung des Sühnopfers einem eignen Abschnitt vor. Eigentliche Dankopfer sind dem vedischen Cult völlig oder doch nahezu fremd, wie der vedischen Sprache das Wort "danken" fremd ist. Riten, die für Dankopfer gehalten werden könnten, scheinen sich bei genauerer Betrachtung doch durchgehend oder fast durchgehend als Bittopfer zu erweisen. So das Erstlingsopfer von den Feldfrüchten<sup>1</sup>), welches ganz offenbar nicht auf den bereits empfangenen, sondern auf neuen, für die Zukunft erbetenen Segen der Götter hinblickt - beilaufig bemerkt übrigens, wie es scheint, nicht so sehr auf die Hoffnungen der nächsten Ernte, wie auf den gedeihlichen Genuss der vorhandenen\*). Auch das angebliche

<sup>&#</sup>x27;) Jac Wackernagel, Ueber den Urspring des Brahmenissins S. 17 segtt. Das indegermanische Opfer kann vor Allem nicht Sähunpfer seint dem wie kann Durbringung der eignen Nahrung sühnen? Sie kann so insofern die das Wohlwallen des Gottes, in dessen Hand Strafen und Verzeiten sieht, wachruft. Dass es danchen undre Verfahren des Söhnens giebt — vielnehr Zauberhandlungen als eigentliche Opfer — wird unten durgeligt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Siehe über disselbe R. Limitner, im Festgruss an O. v. Bohtlingk, S. 79 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Dasselbe würde im Ton primitiveren Cultwessens songedrückt beissenr man fürchtete den Zorn der Geister, weur man sie nicht gleich im Anfang des Gemusses der neuen Ernte durch Geben befriedigte. — Die, wie ich glaube, in sieh allein nuthfliche Besiehung des Ernteerstlimzsophers auf Wänsche, welche diese, nicht folgende Ernten betreffen, wird durch die zugehörigen Sprüche bestätigt. "Er sprücht über die zu kostende Speiser "Ich fasse dieh, dem Preißpatit eine Sprüche mir som Glück, mir som Ruhm, mir zum Spaissengen". Mit dem Sprüch; "Ans dem Guten mit ihr mis seim Bessern geführt, Götter! Durch dieh, die Nahrung, mögen wir dieh arlangen. So gehe du Labung speinend, Saft! in une ein;

Dankopfer nach der Geburt eines Sohnes\*) ist in der That durchaus ein Bittopfer; es handelt sich, wie ausdrucklich ausgesprochen wird, darum, den Neugebornen "mit dem Glanz der Heiligkeit zu läutern, ihm Schärfe zu verleihen, ihm Speisesegen zu verleihen, ihm Kraft der Sinne zu verleihen, ihm Vich zu verleihen". Auch dann lag selbstverständlich kein Dankopfer vor, wenn - was nachweislich vorkam echon in vedischer Zeit die spliter beliebte Sitte des Gelübdes geübt wurde"); die für den Fall einer bestimmten Gnadenerweisung dem Gott versprochene, nach deren Eintritt ihm geleistete Gabe ist naturlich nichts Andres als ein Bittopfer. mit verschobenem Zeitpunkt. Gegen einige weitere Fälle von Opfern, die man versucht sein konnte als Dankopfer aufzufassen, stellt die genauere Betrachtung gleichfalls Bedenken heraus. Eine Aufzählung von Königen, welche mit der "dem Indra heiligen grossen Salbung" geweiht sind, sagt von Jedem, dass er "über die ganze Erde siegreich herumgezogen ist und das Opterross geopfert hat"3). Soll danach das Rossopfer als Dankopfer für grosse Siege aufgefasst

sei Hull ans für Meusch und Thier! kostet er, mit Wasser es bespreugend. dreimal". Şankhäyanı G. III, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Taitt Samb, H, 2, 5, 8; Sebwab Altind, Thieropfer S, XIX A, 6.— Animich wie das Opfer des Vaters, dem ein Sohn geboren ist, wied das Opfer dessen, der tausend Stück Vieh besitzt (Taitt Samb, H, 1, 5, 2) an beurtheilen sein: sgl. über besondere Erfolge als Vorbedingung eines Opfers much S, 207 Ann. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So versprach man im Namea eines Wahnstunigen Agai eine Darbeitigung, wann der Kranke genosen würde (Av. VI, 111, I). — Taltt. Seinh, VI, 4, 5, 6 beiset est "Er soll (num Gott) sagent: "Födie den und den, dann will ich dir opfern". Dunn tödtet ihn (der Gott) nach dem Opfer verlangend". — Kin Beispiel eines Gelübdes aus der verlischen Literatur giebt die Sunnhespa-Geschichte. Der kinderlose König "wundte sich an den König Varuna: less mir einen Sohn geboren werden, den will ich dir opfern". Ait: Br. VII, 14.

a) Astaroya Br. VIII, 21 fg.

werden? Es mag zu einem solchen geworden sein. Aber die nähere Betrachtung des betreffenden Rituals erweist, wie ich meine, mit voller Klarheit, dass ursprünglich wenigstens auch hier ein Bittopfer vorlag: es wurde Unwiderstehlichkeit. Sieg, eine mit Glanz und Reichthum gesegnete Regierung vom Rossopfer erhofft!). Und wenn dies Bittopfer sehen errungene Erfolge zur Voraussetzung hat, so liegt darm wohl weniger das Moment des Dankes als die Vorstellung, dass die betreffenden Wünsche bei dem Schwaehen und Geringen keinen Sinn haben, ein solches Opfer vielmehr dem, der unbefigt damit spielt, geführlich wird: "fortgespült wird wer ohne die Krafte dazu zu haben das Rossopfer darbringt"). - Das Todtenopfer ferner, welches aus Anlass freudiger Ereignisse in der Familie wie einer Geburt oder Heirath gefeiert wurde"), weist in seinem Ritual keine Spur davon auf, dass es den Dank an die Vorfahren als Geber jenes Glücks darstellt. Es scheint sich einfach darum zu handeln, dass auch den verstorbenen Angehörigen des Hanses Auspruch auf einen Antheil an der Freudenfeier der Lebenden zuerkannt wurde; vielleicht spielt auch der Glaube mit, dass gerade der, dem ein besondres Glack zu Theil geworden ist, die meiste Ursache hat, die unheimlichen Machte zu versöhnen. - Am nächsten dem Ausschen eines Dankopfers kommt vielleicht das in den folgenden Sätzen eines Sütratextes\*) vorgeschriebene Opfer: "Wenn einen der die Opfer-

<sup>&#</sup>x27;) Vgl. Hillebrandt in dem Festgruss an Boehilingk S 40 fg.

<sup>7)</sup> Taitt. Brahm. bei Hillebrandt a. a. O. 41. Die Verstellung, dass in hestimmte Opfer oder eine bestimmte besomlers ausprüchsvolle Ferm tines Opfers nur der Kräftige und Glückliche sich wagen darf, findet sich auch sonst; as sei an das Opfer erienert, das dem "grossen hufts" statt dem Indra dargebracht wird und aur dem auf der Spitze des GlücksStehenden (gutterf) zukommt (Weber, Ind. Stud. X. 150).

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Sisha Caland, Ueber Tedtenverehrung, S. 36 fg., Altini. Abnevenit S. 37 fg.

O Asvalayana G. IV, 1, 1 fg.

Die Feuer lieben das Dorf, so wird gesagt. Nach diesem verlangend, Rückkehr zum Dorf begehrend möchten sie ihn wohl gesund machen, so wird gelehrt. Ist er gesund geworden, soll er ein Somaopfer oder ein Thieropfer oder ein gewöhnliches Opfer darbringen und wieder an der alten Stelle wohnen. Oder ohne ein solches Opfer." Vielleicht liegt hier, wie man nach der Analogie einiger der früher besprochenen Fälle glauben möchte, ein Bittopfer vor, welches der künftigen Gesundheit gilt: man wird aber kann leugnen können, dass ein solches Bittopfer einem Dankopfer zum mindesten sehr ähnlich sieht, und wird vermuthen dürfen, dass eben Bittopfer dieser Art im Lauf der Entwicklung leicht den Ausgangspunkt für Dankopfer haben abgeben können.

Es muss nun gefragt werden: wie wirkt das Opfer? Anf welchem Wege verschafft es dem Menschen die erstrebten

Segnungen?

Ohne Zweifel ist die ursprüngliche Vorstellung die folgende. Das Opfer geht zum Gott als eine ihm gebrachte Gabe; der Opferer hofft, dass es auf die Gesinnung des Gottes wirken wird, nicht in der Form von Zwang, sondern durch Erweckung seines mächtigen Wohlwollens, das sich dann dem Menschen gegenüber bethätigt!).

Darf diese Vorstellung unverändert der vedischen Zeit

augeschrieben werden?

Wer unbefingen beobachtet, welche Sprache die Opferdiehter des Rgveda den Göttern gegenüber führen, wird diese Frage im Wesentlichen bejahen. Die ursprüngliche Vorstellung ist die herrschende geblieben; wenn sich einige

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auf einen in neuester Zeit gemachten Versuch, die Grundliche des Opfers unders zu formulitan, werden mir unten (im Abschnitt über des Speiseantheil des Opferers) zuräckkommen.

Elemento anderweitiger Herkunft an sie angesetzt haben, so können diese doch den Character des Ganzen nicht ernstlich in Frage stellen. Durch den gesammten Rgveda finden wir in zahllosen Wiederholungen immer denselben Gedanken: diese Opferspeise, and namentlich dieser Trank - denn vorzüglich handelt es sich nm den Soma - soll den Gott sättigen, erfreuen, stärken"). Drastisch drückt dies eine allerdings in einem jüngsren vedischen Text\*) enthaltene Geschichte ans: Indra geht zu Susravas und sagt; "Opfere mir, ich habe Hunger". Jener opfert, und nun geht Indra mit dem Opferkuchen in der Hand umber. - Der Gott liebt, wie sich von selbst versteht, den Opferer: wohl hat er Nachsicht mit dem Armen, der nur Geringes geben kann3), aber den Geizigen hasst er. Dem Freigebigen wird er befriedigt seine Gaben spenden, wie er sie ihm früher gespendet hat. "Trinke, erstarke!" sagt der Rgveda, "dein sind ja die Somatranke, die gepressten, Indra, jetzt wie sonst. Wie du den alten Soma getrunken hast, Indra, so trinke du Gepriesener heute den neuen . . . Auf, bringe berbei! Keiner soll dich hindern! Wir kennen dich ja, den Schatzherrn der Schätze. Indra, was deine grosse Gabe ist, die schenke uns, Herr der falben Rosse" (III, 36, 3, 9). "Geniesse den Soma, stille dein Verlangen an ihm: dann wende deinen Sinn dazu Schätze zu spenden" (I, 54, 9). "Der Held waltet unentwegter Kraft durch Indra, durch seine Mannen, der dir tiefe Somagüsse presst, o Vrtratödter, und mit Wasser sie bereitet" (VII, 32, "Ich ward" — Indra spricht — "des Opfernden Förderer; in jedem Kampf habe ich überwunden, die da nicht opfern"

<sup>1)</sup> Um in ein dem Veiln niehetbenschbartes literarisches Gebiet kinüberaugreifen, sei durauf hingewissen, dass im Avesta die Idee von dem Erstarken des Gottes durch Opfer z. B. im Tir Yorld 24 nachdrücklich ausgesprochen wird.

<sup>9</sup> Pañe. Brahmuna XIV. 6, 8.

<sup>7)</sup> Siehn die Stellen bei Bergnigen II, 227.

(X, 49, 1). In einer Formel von etwas jüngerer Herkunft redet der Opferer den Gott an: "Gieb mir: ich gebe dir, Lege hin für mich; ich lege hin für dich. Darbietung biete du mir; Darbietung biete ich dir" (Ts. I, 8, 4, 1). Und endlich in besonders pragnanter Sprache die a. g. Saktavakaformel). Nach vollzogenen Darbringungen sagt der Priester: "Gott N. N. nahm dies Opfer an; er ist erstarkt; er hat sieh höhere Macht geschaffen." Daranf der Opferveranstalter: "Möge dem Siege des Gottes N. N. folgend auch ich siegen." Immer ist es der Gott, auf den das Opfer zunachst wirkt; der Lohn, den sieh der Mensch verspricht, kommt aus der Hand des Gottes; sein Wohlsein folgt dem durch das Opfer bowirkten Wohlsein des Gottes. Dem Machtigeren sich gegenüberwissend und doch ohne das Gefühl eines unendlichen Abstandes oder eigner Unwurdigkeit, auf die altbewährte Freundschaft sich verlassend und - in einem Ton, dessen Unbefangenheit gelegentlich an Zudringlichkeit streift - sieh auf sie berufend bringt der Mensch dem Gott seine Gabe; indem er "dessen rechte Hand ergreift", wie einer der alten Dichter sagt. Die Erwartung der Gegengabe steigert sich kanm bis zu der Vorstellung, dass der Gott der Schuldner des Menschen geworden ist\*), dass eine über ihm stehende Rechtsordnung die Bezahlung dieser Schuld von ihm fordert;

b Hillsbraudt New und Vollmontkopfer 144.

F. Es ist ein Irrihum Bergnignes (Rel. vedique III, 164) wom at ron VIII, 32, 16 orklärt "la créame que les prêtres et les surrificats out out les dieux jusqu' à ce que leur sacrifice soit récompense". Auch die van dun II, 220 fg. anommong-stellten Materialien beweisen nichts fur jone Vorstellung. Wenn en vom Gott heisst "Niemand konn von ihm augen dass er nicht geben wird", "nie wird der Some ohne Entgeit getrankan", oder wenn der Mensch den Gott häufig mehntt "wäre ich wie du und wäreit du wie ich, würde ich dir reichlich geben" — so ist jenes wohl die Sprache des festen Vertraustes, dieses die Sprache der dringenden Matuning, aber eine Auffasseng, welche geradezu den Gott zum Schuldner des Monsel et muchte, hann ich in all dem nicht erkennen.

aber man hat doch immerhin das Bewnsstsein, dass bei den Beziehungen, in welchen man sich zu dem Gott befindet, dieser nicht wohl anders können wird als die empfangenen Freundlichkeiten reichlich erwidern.

Dies ist die durch die ganze Beeite der rgvedischen Opferpoesie hindurchgehende Vorstellung und Stimmung, wie sie an Hunderten, ju Tausenden von Stellen sich ausspricht: eine Auffassung, deren immer wiederkehrendes Auftreten bei Völkern der verschiedensten Herkunft uns berechtigt, sie als die für lange Perioden der menschlichen Cultur normale und characteristische anzuschen.

Nun aber heben sich von dieser Grundlage Weiterentwicklungen ab. Zunächst an einigen Stellen des Rgveda die Auffassung, dass das Opfer nicht sowohl die Gunst des Gottes weckt, als vielmehr den Gott durch eine Art magischen Zwanges gefangen nimmt, ihn dem Willen des Opferers unterwirft. So heisst es!): "Wenn ihn (Indra) auch Andre als wir mit Kähen!) wie Schaaren (von Jägern) das Wild jagen, mit Milchkuhen ihm auffanern" (VIII, 2, 6). Zu Indra sagt ein Priester, der ihn zu seinem Opfer einlädt: "Mögen nicht Andre dieh bei sich festhalten wie Vogelsteller den Vogel"

<sup>\*)</sup> Die Stellen sind die bezeichnendsten, vielleicht die einzigen wirklich bezeichnenden uns der ausführlichen Sammlung von Bergwigne II, 231 fg. An den meisten andern scheint mir doch eine die lässige Weite der positieten Bildersprache verkennende Steilheit der Exegene dam zu gehören, im aus liener die Vorstellung berauszulesen sque le sacrificativer diepass a mit grei du dieur. So wenn der Priester Indra zum Opfer mit, wie die Kuh zum Melkens ider wenn es heiset dass er dan Gott wie eine Quelle von Reichthum fliessen machte, n. ogl. mehr. — Ueber die von Goldmer in seinem Aufsatz über erjane (Ved. Studien I, 139 fgg.) entwickelte Thiorie vom veillschen Opfer als einem Fanggarn, mit dem der Priester die Götter fangt, verweise ich auf meinen Bemerkungen in den Gött, gel. Aux. 1890 S. 410 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) D. b. mach gewöhnlichen veilischem Sprachgebrauch (S. 5) mit Milch, die hier als Lockspoise gedacht sein wird (Geldmer a. a. 0, 145).

(III, 45, 1). In Bezug auf Agni, dessen sichtbarer Körper ja in der That der Gewalt des Menschen unterworfen ist, heisst es einmal: "Ueber einen solchen Agni, den Gnadigen mit scharfem Gebiss, möge der Sterbliche herrschen" (IV, 15, 5). Endlich eine Stelle, die zwar nicht das Opfer, wehl aber die Verehrung (namns) als eine selbst über die Götter hinausreichende Macht hinstellt. Ein Diehter, der den Ädityns seine Verehrung darbringt, um von Schuld frei zu werden, verhorrlicht die Macht der Verehrung: "Gewaltig ist die Verehrung. Die Verehrung mache ich mir geneigt. Die Verehrung herrscht über sie. Auch die begangene Schuld mache ich gut durch Verehrung" (VI, 51, 8).

Schon die Seltenheit derartiger Aeusserungen von der Macht des Menschen über den Gott¹) zeigt, dass auf sie der vorher dargestellten Auffassung des Opfers gegenüber die Unterscheidung anzuwenden ist, welche der Erklärer des Bgveda stets im Auge behalten muss: die Unterscheidung des vereinzelt auftauchenden Einfalls, des irgendwo einmal gebrauchten kuhnen Bildes von dem was zu dem regelmässigen Inventar des vedischen Denkens gehört. Wie manches Mal im Veda redet sich der Dichter so zu sagen hinein in die hyperbolische Verherrlichung des Gottes oder der sonstigen Wesenheit, von welcher er eben spricht: so ist eine Aeusserung wie die in jenem Hymuns über die Verchrung, dass die Verehrung auch über die Götter herrscht, nicht allzu ernst zu nehmen. Was aber die beiden ersten der angeführten Stellen anlangt, so ist es wohl kein Zufall, dass beidemale die den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In die eer Hinricht meht der Ryvede in bemerkenswerthem Control zu den jüngeren Veden. Diese authalten hänfig genog Anssprüchs wie dem dass in dem Willen eines Brahmanen, welcher die und die Konntrol kreiter, die Götter auten (Väj. S. XXXI, 21), oder Beschreibungen eines Ritas wie des Tajtt. S. H. J., 5 besprochenen, durch den man die Adityre bindet, bis sie des Verlangte gewährt haben.

Indra Jagenden, ihm Auflauernden, ihn wie Vogelsteller Festhaltenden die Rivalen des Redenden sind: ihre Bemühungen um den Gott werden gestissentlich in gehässiges Licht gestellt, und die Frage an Indra scheint durchzublicken: wirst du dich wirklich von ihnen festhalten lassen wie wenn du ein Vogel warst und sie die Vogelsteller?<sup>2</sup>)

Mit alledem soll nicht bestritten werden, dass Spuren der spliter so weit getriebenen Anschaufing von der Macht. des Priesters über den Gott bis in den ältesten Veda hineinreichen; wir wunschen nur die Bedeutung dieser Spuren auf ihr richtiges Maass zurückzuführen. Der vornehmste Ursprung aber Jener Anselsauung scheint mir in einem Vorgang zu liegen, welchem überhaupt in der Geschichte des Opfers die bedeutendsten Wirkungen zugesehrieben werden müssen; in der Vermischung zweier ursprünglich verschiedener Vorstellungs- und Handlungsgebiete, des Opfers und der Zauberei. Offenbar ist das Verfahren dessen, der einen Gott durch Gaben für sieh zu gewinnen sucht, etwa um dessen Hülfe zur Vernichtung eines Feindes zu erlaugen, und das Verfahren dessen, der ein Bild, abgeschnittene Haare oder dgl. jones Feindes verbrennt und dadurch ihn selbst zu verbrennen meint, principiell verschieden. Der Erste erreicht sein Ziel indirect, indem er sich den Willen eines machtigen Bundesgenossen geneigt macht; der Andre erreicht es direct durch die unpersönliche Verkettung von Ursachen und Wirkungen. Dieses zweite ist die Wirkungsart der Zanberei; kein Zweifel, dass die Wirkungsart des Opfers ursprünglich in der ersten Weise gedacht war?). Aber kein Zweifel auch dass im that-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auf den Restenden selbst fernicht sich eine dem einen zugeführten Vers VIII, 2, 6 abnüche Steller "Euch (die Ayvin) lecken wir mit Opferstelle abende und morgens herber was Jäger die Elefantrachlere" (X, 40, 4). Des sieht doch nicht aus als ob eine Vergewaltigung der Gieter gemeint ware.

<sup>4)</sup> Naturlich kann die Gromlinie im einzelnes Pall aweifelhaft sein.

sachlichen Leben die nahe Berührung beider Verfahren sehon anf sehr alten Culturstufen zu mannichfachen Vermischungen geführt haben muss. Zauberhandlungen waren den Opferhandlungen vielfach ähnlich und ähnlichten sich ihnen, wo der Ideenkreis des Opfers überragende Geltung in der Vorstellungswelt besass, immer mehr an oder verhanden sich mit Opfern'): wo dann die dem Zauber zukommende Wirkungsweise sich mit auf das Opfer übertrug. Andrerseits bot die mit den Vorstellungen der göttlichen Nähe, des geheimnissvollen Gelingens gesättigte Umgebung des Opfers ein Terrain dar, das wie kein andres dazu einlud. Zauberei zu treiben. Einzelne dem Opfer als seine Bestandtheile zugehörige Nebenverriehtungen konnten von Hause aus in das Gebiet der Zanberei fallen oder der zanberische Character in sie hineingetragen werden. Das Bestreben ferner, Riten des Opfers in allen ihren oft ganz zufälligen Besonderheiten zu arklaren, konnte kaum anders als dahin führen, dass man Wirkungen von der Art der Zauberwirkungen in ihnen entdeckte. Nicht zum wenigsten müssen die Opferpriester, um dem Volk die Unentbehrlichkeit ihrer eignen Kunst zu zeigen, die Vorstellung von einer dem Opfer zukommenden Zauberkraft gepflegt und gesteigert haben. Schliesslich wird die Vermischung von Opferhandlung und Zauberhandlung durch einen benachbarten genau parallel gehenden Vorgang wesentlich be-

Der Zauberer, der einen zum ihm behertrichten Geist gegen seinen Feind aussendet, wirkt nicht direct sondern slurch einen persönlichen Bandergenessen: trotzeiem steht, wie nur scheint, dieses Verfahren dem syntholischen Verhreumen des Feindes näher, als etwa der Anrufung Indusgeren ihn.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Man denke an die Morgenopfer und den damit verbandenen Zauber in Bezug auf die Sonne; a. S. 109; Ueber die Vermischung von Sonnopfer und Regenmanber wird unten bei der Erürterung jenes Opfers gesprochen werden. Im Abschnitt über die Zauberei wird an einer Rabe von Philon zu zeigen sein, wie Zeubermanipulationen verschiedener Art sich in die Umhüllung von Opferboneilungen kleiden.

fördert worden sein: durch die Vermischung von Gebetsspruch and Zauberspruch — des Worts, das den Willen des Gottes wie den eines Menschen überredet, und des Worts, das vermöge seiner Correspondenz mit dem durch dasselbe bezeichneten Gegenstand oder Vorgang, ähnlich wie etwa das Bild mit dem abgebildeten Gegenstand, der abgelöste Körpertheil mit dem ganzen Körper in zanberhafter Correspondenz steht, Wirkungen in der Welt der Objecte hervorruft. Zum Opfer gehört Gebet: nimmt das Gebet etwas von den Wirkungen des Zauberspruchs an, so müssen diese Wirkungen dem Opfer zu Gute kommen.

Auf die hier uns beschäftigende Umdentung der Opferidee im Sinn des Zauberwesens werden sich nun, neben den bereits besprochenen Anfängen der Vorstellung von einer selbst die Götter beherrschenden Macht des Opfers, noch mancherlei andre innerhalb der gyvedischen Opferpoesie begegnende Anschaumngen zurückführen lassen. Das Opfer kann, wie es mit seiner Zaubermacht den Willen der Götter gefangen nimmt, so auch an diesem Willen vorüber, ohne Mithülfe der Götter, die Dinge und Erwignisse direct zauberhaft beeinflussen!). So vor Allem das in seiner Macht zu mythischer Ungemessenheit gesteigerte Opfer der ersten Vorfahren. Sie, die Vollbringer der grossen Thaten, welche der Welt ihre Gestalt gegeben haben, waren die ersten Opferer und ersten Beter (S. 278 fg.): so muss das Opfer und das Gebet oder Zauberlied das Werkzeug ihrer Macht gewesen sein.

<sup>1)</sup> Eine reichhaltige Materialiansammlung über die directe, nicht durch ille Action des Gottes vermittelte Wirkung des Opfers gieht Bergaigne I, 121 frg. Doch ist manches nicht Hingeläufige auszuscheiden: vor Allem die S. 123 beigebruchten Zauberriten (grösstentheils son Rv. X). Es ist sin fundamentales Fehler Berguignes, diese mit dem Opfer is dioselte Kategorie zu stellen, während es sich vielnehr darum handele neueste, sin von Jenem als einen eignen Typus abzusondern, dann über die gegensenigen Beeinflussungen der beiden Typen zu verfolgen.

"Durch Opfer hat Atharvan zuerst die Pfade gebreitet: darauf wurde die Sonne geboren, der Satzungen Schützerin . . ." (Rv. I, 83, 5). "Mit entflammtem Fener" - doch gewiss dem Opferfeuer. - "haben die Angiras alle Nahrung des Paul gefunden", sagt der Dichter von der Vergangenheit und sieht darin eine Bestatigung dessen was von der Gegenwart gilt: "Herrliche Macht gehört dem Opferer, dem Somapresser" (I, 83, 4-3). Und das menschliche Uropfer hat sein Vorspiel am Opfer der Götter selbst, durch welches sie die Welt und ihre Ordnungen hervorgebracht haben: "Durch das Opfer das Opfer geopfert haben die Götter: diese Ordnungen waren die ersten" (I, 164, 50). "Als mit dem Purusha') als Opferspeise die Götter das Opfer ausspannten, da war der Frühling die Opferbutter, der Sommer das Breumholz, der Herbst die Opferspeise ... Aus diesem Allopfer wurden Opferlieder und Opferweisen geboren; die Vers maasse wurden darans geboren; geboren wurde der Opferspruch" (X, 90, 6, 9). Dem Opfer der Gegenwart aber ist die Zaubermacht des vorweltlichen Opfers nicht verloren gegangen; ist ihre Wirkung auch häufig, wie in der Natur der Sache liegt, von der durch die göttliche Gnade vermittelten Wirkung nicht scharf zu sondern, so ist doch der Glaube an eine solche unabhängige Zaubermacht schon für die rgyedische Zeit\*) nicht in Zweifel zu ziehen. Sehr deutlich veranschanlicht das Lied von der Regengewinnung des Devapi (X, 98), wie dem opfernden Priester neben der Erlangung der göttlichen Hilfe auch eine directe Zauberwirkung auf die Natur beigelegt wurde. "Setze dich nieder", wird der Priester aufgefordert, "thu der Ordnung nach des Hotars Opferdienst; die Götter, Deväpi, verehre mit Opferspende" Und der Priester "sich verstehend auf die Göttergnade" setzt

Den kosmischen Urmmanhen.

Und, darf vermuthungeweise hinsugefügt werden, für viel ülter.

Zeitalter.

sich zum Opferwerk nieder: "da ergoss er vom Meere droben zum Meere drunten die himmlischen Wasser des Regens. In jenem Meere dort oben weilten die Wasser, von den Göttern festgehalten: die strömten, ergossen von des Richtishena Sohn, entsandt von Deväpi in Sturzbächen!)". Man sieht, wie hier die Vorstellung aus der anfänglichen Richtung berausgleitet: zuerst sollten die Götter in ihrer Gnade den Regen geben; jetzt ergiesst ihn der Priester selbst durch die Zaubermacht seiner Opferkunst.

Bei dem gegenwärtigen Stande der Forschung darf nur für Theile des rituellen Gebiets der Versuch gewagt werden — wir werden uns im Folgenden vielfach mit ihm beschäftigen müssen — im Einzelnen festzustellen, wo bei der alten Gestalt des Opfers die Speculation auf directe, zanberhafte Beherrschung der Objecte mitspielte. Wie in der jüngeren vedischen Zeit das ganze Opferwesen durch diesen Glauben überwuchert war, zeigt jede Seite der Brahmanatexte.

## Sühnopfer und Sühnzauber.

Der Sühnenlt, auf den wir nach den oben (8. 305) gegebenen Andeutungen hier noch etwas eingebender zurückkommen müssen, bewegt sich in zwei Richtungen, entsprechend
der Verschiedenheit der Gedankenlinien, welche sich in der
Auffassung des Wesens der Schuld kreuzen (s. oben S. 287):
Richtungen, deren deutliche principielle Sonderung dadurch
nicht aufgehoben wird, dass sie begreiflicherweise im einzelnen
Sühnact in vielen Fällen zusammentreffen und sich in mannichfacher Weise verschlingen. Sofern die Schuld einerseits
eine Verletzung des göttlichen Willens und dadurch eine
Herausforderung des göttlichen Zorus ist, wendet sich die
Sahnung un den Gott; ihn sucht man durch Gaben und
Zeichen der Unterwürfigkeit zu erfreuen und zu besänftigen.

<sup>1)</sup> Due letzte Wort ist zweifelliaft.

Sofern aber auf der andern Seite die Schuld als ein dem Schuldigen mach Art etwa von Krankbeitsstoffen anhaftendes Fluidma gedacht wird, stellt sich der Suhneult in zauberartigen Manipulationen dar, welche diese Substanz, dies Fluidum loszulösen, zu vernichten, in unschädliche Fernen abzuleiten bestimmt sind, damit der Schuldige frei und rein werde, "wie der Schweisshedeckte von seiner Unreinheit, wenn er sich gebadet hat", "wie der geflügelte Vogel von dem Ei\*1). Auch diese Auffassungsweise lasst eine Wendung zu, bei welcher dem Gott die Rolle des Befreiers zufällt: da namlich, wo die Entfernung der Schuldsubstanz nicht durch directe Wirksamkeit des Zaubers erreicht, sondern dazu die Macht und Kunst des Gottes zu Hilfe genommen wirdt man sieht, dass hier die Stellung des Gottes zum Vorgang der Entsühnung eine wesentlich andre, äusserlichere und zufälligere ist, als da wo die Befreiung von der Schuld in die Seele des Gottes hineinverlegt, als ein Act seiner verzeihenden Gnade verstanden wird.

Sühnopfer, welche die Gewinnung dieser göttlichen Gnade zur Hauptsache machen, liegen offenbar durchaus innerhalb der Sphäre des gewöhnlichen Opfercultus. Ihre Veranlassung ist eine besondere, aber sie selbst sind Opfer wie jedes andre, dargebracht in der Regel dem Varuna, um ihn, den göttlichen Wächter der sittlichen Weltordnung und Bestrafer der Sünden, zur Milde zu stimmen. So das Opfer — denn um ein solches handelt es sich aller Wahrscheinlichkeit nach — zu welchem jenes oben (S. 296) mitgetheilte schöne und tiefe Gebet eines Vasishthiden gehört, "Wann werde ich Varuna wieder nahe sein?" — er sucht nach seiner Schuld sie zu schanen und geht die Weisen zu fragen; sie aber sagen ihm Alle eines Sinnes; Varuna ist es, der dir zurnt"). Genau in den

<sup>1)</sup> Atharvaveda VI, 115, S; XIV, 2, 44.

<sup>7)</sup> In dasselbe Gebet spielt freilich auch die Vorstellung von der

Formen eines gewöhnlichen Opfers bewegt sich z. B. auch das Suhnopfer für den Bruch eines Trencides (Ts. II, 2, 6, 2), ein Opferkuchen an Agni Vaisvauara: vermuthlich war es ehen diese Gestalt des Agni gewesen, die der Schwörende angerufen hatte und in welcher der Gott nun gebeten wird, durch die Opfergabe besänftigt dem Uebertreter zu verzeihen").

Von ganz anderm Wesen aber als solehs Opfer sind eine Reihe andrer Sühnhandlungen. Der bervortretendste Suhnact des regularen Festkalenders bildet einen Theil des zweiten der drei grossen viermonatlichen Feste, der um den Anfang der Regenzeit stattfindenden Feier der Varunapraghasas. Mit Gerste, die im südlichen Opferfener, dem Feuer der unreinen und unheimlichen Verrichtungen, geröstet ist, wird ein Geback in Form von Tellern bergestellt, je ein Teller für jeden Hansgenossen, und einer darüber: dieser für

Schuld als anhultender Sebaranz oder genence als Fessel binein, welche an to-n Varuna gebeten wird (Vers 5).

<sup>9)</sup> Wessentlich gleicharrig der Besäuftigung eines durch menschliche Sande errarnten Gottes ict die Befriedigung eines Gottes oder Geisten. dar ohne salahen Anlass allain vermöge seiner auf das Schaden gerichteten Natur dam Menachen michatelli (vgl. oben S. 284). Die Besünftigung kam mich die Form annehmen, dass man statt des Menschen, dessen Leben der Gott oder Goist gefährdet, ihm einen danselben vertretenden Theil des menschlichen Wesens nder ein Abbild durhieter. Fälle dieser Art schoines abor im vosinchen Caltas überaus selten zu sein Jehmüchte das Haaropfer an die Tedten hierberstellen (vgl. auten den Abschnitt über den Todissenlit). Das tellerförmige Geback bei den Varunspraghicule (a. olien im Text) halte ich nicht für ein den verfallenen Memchan ersetzamies Abbild, sondorn für ein Recopticulum seiner Schuidsubstanz (a. im Teyt). Anch dass dus beim Sommopfer dem Agni und Soma dargebrackte Opforthier "eine Loskanfung der eignen Person" sei (s. mden S. 305 Ann. 1), scheint mir entschieden irrig. Ebenso wenig glaube ich, dass z. B. beim Esolopfer dessen der die Keuschheit verletzt lut (S. 330), der Esel als Stellrettreter der Schuldigen stirlet; meme Douting disses Opter siehe n. z. O.

die Ungebornen, wie die vedische Ueberlieferung wohl mit Rocht erklart. Die Gattin des Opferers wird nach ihren Buhlen gefragt: "mit wem haltst du es?" - sie muss sie nennen oder wenigstens so viele Grashalme aufheben als sie Buhlen hat: eine Art Sündenbekenntniss als Theil der grossen Suhnhandlung. "Gegen Varuna sundigt das Weib, wenn sie dem Einen gehörend es mit dem Andern halt. Damit sie nield mit einem Stachel im Herzen opfere, darum fragt er sie. Und durch das Gestandniss wird die Schuld geringer, denn es herrscht Wahrheit; auch deshalb fragt er sie. Wurde sie nicht bekennen, wurde es ihren Verwandten schlecht gehen" (Satapatha Br. II, 5, 2, 20)). Nun wird die Frau gu den Opferfeuern geführt, thut das Tellergeback in einer Korbschwinge auf ihr Haupt und opfert es in's Feuer - es ist wieder das sudliche Opferfener - mit dem Spruch: "Was im Dorf, was im Wald, was in der Halle, was an unsern Sinnen wir für Schuld begangen haben, die opfern wir hier hinweg!" Unter den weiteren Darbringungen darselben Feier begegnet eine an Varuna, mit Sprüchen, die das Erbarmen des Gottes anrufen; er möge nicht zurnen, nicht das Leben des Flehenden abschneiden\*). Ein offenbar als sündentilgend zu verstehendes Bad, in dem der Opferer und seine Gattin einander den Rücken reinigen und mach dem sie nene Gewänder anlegen, bildet den Schluss der Feier.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wenn die Brähmungstelle der Pflicht des Schuldbekenntnisses (vgl. Stmavidhaus Br. I., 5., 15) sins an moderne Auffassungen anklingende schlische Deutung giebt (vgl. auch Mann XI, 227 fg.), wird man berweifeln dürfen, dass damit der ursprüngliche Sinn dieser Pflicht zu Zusammusbung des alten Zauberritus getroffen ist. Verfleicht war der Godanke dat, dass an einer Schuld, weiche man verhorgen hält, die Wirkung des schuldsuntfernunden Zaubers gleichsam vorüber gehon würder durch die Nestung wurde diese Wirkung auf die betreffende Schuld hingelenkt. – Deber eine andere Beileutung des Schuldibekenntnisses siehe unten S. 324.

<sup>7)</sup> Bgreda I, 25, 19; 23, 11 (siehe Ayvalayana Sr. II, 17, 15) Stekhayana Sr. III, 14, 5).

Man sieht, wie hier neben dem Varunaopfer, bei welchem in der oben besprochenen Weise das Erbarmen des Gottes erfleht wird, als hauptsächlichster Sähnact in der Ceremonie mit dem Tellergeback eine Handlung von ganz andrer Natur steht. Nur oberflächlich ist ihr der Character eines Opfers angeheftet; der hier und in ähnlichen Fällen begegnende technische Ausdruck "Hinwegopfern" (ava-yaj) weist vor Allem auf ein Hinwegthun hin, welches die im Opferwesen sich bewegende priesterliche Phantasie zu einem Opfern umgedeutet hat, ahnlich wie der nach dem gewöhnlichen Opfer zu vollziehenden Verbrennung selcher Gegenstände, welche vermöge des von ihnen aufgenommenen Characters der Geweihtheit nicht ohne Gefahr mit dem profanen Leben in Berahrung gebracht werden konnten, genau die gleiche Umdeutung widerfahren ist. An den Tellern wird die Schuld der Hausgenossen haftend gedacht, an jedem einzelnen die Schuld einer Person; mit der Opferung, d. h. richtiger mit der Verbrennung der Teller ist die Schuld verbrannt.

Eine abadiche Schuldverbrennung ist dem Ritnal des Somaopfers — so viel sich erkennen lässt, ganz lose und an durchaus zufälliger Stelle — eingefügt. Die Priester thun Splitter vom Holz des Opferpfostens ins Fener, je einen mit jedem der folgenden Sprüche: "Der von den Göttern begangenen Schuld Wegopferung bist du. Der von den Menschen . . . von den Vätern . . . der selbstbegangenen Schuld Wegopferung bist du. Für Schuld um Schuld bist du die Wegopferung. Welche Schuld ich wissentlich und welche ich unwissentlich begangen habe, aller dieser Schuld Wegopferung bist du." Auch hier ist es klar: was Wegopferung genannt wird, ist im Grunde nichts andres als Wegbrennung: eine rein physische Vernichtung der Schuld, ohne Anrufung der göttlichen Gnade!).

<sup>1)</sup> Vom "Wegopforn", das wir hier als eine magische Hamiltong m-Oldenburg, Religion des Veta.

Wenn Sühneeremonien dieser Art in den Zusammenhang des höheren Cultus aufgenommen sind, so wird man um so viel mehr gowiss sein, in der Sphäre des niederen Cultus, unter den an die zufälligen Gelegenheiten des tagliehen Lebens geknüpften Beschworungen und Zauberhandlungen, ihnen in Menge zu begegnen. In der That tauschen die Zauberlieder des Atharvaveda und die dazu gehörigen rituellen Anweisungen des Kansikasatra diese Erwartung nicht. So wird die Entsühnung der Brüder beschrieben, welche sich dadurch vargangen haben, dass der Jungere sich vor dem Aelteren verbeirathet hat. An einem Wasser werden ihnen Fesseln von Schilfgras angelegt, ein Symbol der Fesseln der Schuld; sie werden gewaschen und besprengt; darauf wirft man die Fesseln, eine über die andre'), in den Schaum des Wassers und lässt sie fortschwimmen: "mit dem Schaum des Stromes verschwinde", redet der zugehörige Spruch\*) das Uebel an\*).-Wer die Unwahrheit geredet hat, soll sieh den Mund spülen

treffen (ebense in Berng auf Schuld oder auf andre Gefahren an mauchen undern Orten, z. B. Taitt. Br. III, 10, 8, 2; "die tassend Fesseln... die opfiern wir durch des Opfier Wandermacht alle hinwag"; zgl. auch Taitt. Ar. IV, H. 1 (z.; 14, 1; V. 9, 1). hann an sich üben auch emsprechend dem oben erörterten Sinne geredet werden, dass durch das Opfier die Neigung des Gottes zum Strafen oder sonstigen Schaden beschwichtigt, eine Bunde genossenschaft gegen drobendes Unheil gewonnen wird. So möchte ich es versteben, wenn Rv. I, 133, 7 gesagt wird, dass der Sompresser alle Feindschaft der Götter hinwegopfert, oder wenn IV, I, 5 Agmi angerufen wird, "den Varuna hinwegmopfern", oder wenn (mit dem Ansdruck aus-imake, der dem seer zu nabe steht) I, 34, 14 gesagt wird. Wir Behen deimen Zora, o Varuna, hinweg durch Andsont, durch Opfer und Spendien".

<sup>7)</sup> Die Auffansung der Stelle (Kang. S. 46, 28) ist nicht vollkommen nicher. Sollte nicht im Text etwa zu lesen sein pheseskuttarettarun pandeim Scholien utterettarum passpary ungapassum?

<sup>7)</sup> Av. VI. 113, 2,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Aus dem Opferritual der drei Opferfouer vergleiche man das Kertsehwimmenhauen eines Gefüsses mit einer gewissen Zauberspeine beim

mit dem Spruch: "Was wir Unwahres geredet haben während der letzten drei Jahre"), vor all dem Unheil, vor aller Bedrangniss mögen die Wasser mich schützen"), — Wen eine Krähe mit ihrem Unrath verunreinigt hat — der gleich anzuführende Spruch macht deutlich, inwiefern auch in diesem Fall von einer Schuld die Rede sein kann —, den wäscht man und bewegt einen Feuerbrand rund um ihnt dazu der Spruch: "Was hier der schwarze Vogel auffliegend fallen gelassen hat, vor all dem Unheil und aller Bedrängniss mögen die Wasser mich schützen. Was hier der schwarze Vogel abgewischt hat mit deinem Munde, o Nirrti"), von der Schuld möge mich Agni Gärhapatya lösen").

So finden wir Feuer und Wasser als schuldentfernende Mächte — das Wasser bald unter der Vorstellung des Waschens, bald unter der des Wegschwemmens. Andre Stellen des Atharvaveda lassen die Schuld und ihre Folgen durch die Kraft von Heilkräntern (VIII, 7, 8; X, 1, 12) oder von Amuleten (X, 3, 8) oder von Zaubersprüchen (V, 30, 4) vernichtet oder entfernt werden; sie wird weggetrieben (apa-sa VI, 119, 3), weggewischt (V, 30, 4) mit Hilfe der Pflanze Apamarga (d. h. "Wegwischung")1), vor Allem dadurch beseitigt, dass ein Gott — besonders häufig Agni") — von ihr

Santramagropfer, mit Versen die das Abdhan aller Sünde anadrücken. Vaj. Sanh. XX, 14 fg.; Knty, XIX, 5, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Dies ein öfter wiederkehrender Zugt der Zauber erstreckt seine sühnende Wirkung auf eine bestimmte Zeit, "Was er innerhalb eines Jahres an Schuld begeht, opfert er damit hinweg", Tsitt S. VI, 6, 8, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Av. X, 5, 224 Kang, S 46, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die G\u00f6ttin der Vernichtung. Es seheint gemeint: von sich abgresischt und mir angewischt.

<sup>\*)</sup> Av. VII, 64: Kang, S. 46, 47 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Diese Pflanze verifankt wohl fårem Namen die mannichfattigsten Verwendungen im indischen Zauberwesen som "Wegwischen" von Uebel iller Art. Vgl. Zimmer Altind, Leben 66.

Av. VI, 119 (Agai Vaisvilliars), VII, 64, 2 (Agai Gürisapatya,

löst, von ihr reinigt, sie wegwischt. So zu sagen als Cerrelat solcher Reinigungsgebrauche giebt es dann Observanzen, deren Sinn offenbar ist, die Unreinheit des nicht oder noch nicht Gereinigten in aller Scharfe hervorzuheben. Der Mörder trägt den Schädel des Ermordeten wie eine Flagge; er trinkt aus dem Schadel; er trägt eine Eselshaut oder Hundehaut, die ihn jedem Begegnenden als einen Schuldbeladenen kennzeichnet; er lebt von Almosen, welche er unter Namhaftmaching des auf ihm ruhenden Fluchs erbettelt hat1). Der Schüler, der die Pflicht der Kenschheit verletzt hat, trägt eine Eselshaut und lebt von Almosen, indem er seine That verkundet<sup>2</sup>). Wer ein Vergeben gegen sein Weih begangen hat, trägt gleichfalls eine Eselshaut und lebt von Almosen, die er mit den Worten erbettelt: "Ein Almosen für den, der wider sein Weih gestindigt hat "1). Es scheint, dass bei diesen Vorschriften zum Theil die Rücksicht auf dritte Personen im Spiel ist, die davor gewarnt werden sollen sich mit dem Schuldbeladenen einzulassen!). Daneben aber möchte

s. oben); XII, 2, 11. 12; XIV, 2, 50 ff. (ansamman mit Savitar); s. such Rv. X, 164, 3. — Die Marats Av. VII, 77, 3; Vigvakarman II, 35, 3; Püshan VI, 112, 3; 113, 2; alle Götter VI, 115; etc. — Ber der Ceremente der "Alleichne" (survapr dysseitte) stehen Agui und Varuna im Vordergrambe (Katy. XXV, 1, 11; vgl. Hirany. G. I, 3, 6).

<sup>9)</sup> Apastamba Dharm, I, 9, 24, 11; 10, 28, 21 fg.; Gautama XXII.
4; Bandhayana Dh. II., 1, 1, 3; Mana XI, 72. Mehrore dieser Stellen schrüben vor, dass der Schuldige einem Bettfass als Stab tragen soll (vgl. anch Mana XI, 105); auch dies annes — gweifelhaft ans welchem Grande — sin Zeichen der Schuldbehatenheit sein. — Leber East und Hand als anreine Thiere vgl. Pañe. Br. XXI, 5, 5; Apastamba Dh. I, 3, 10, 17. — Du bèse Damonon als ans Schudeln trinkend vergestellt wurden (Hirays-G. II, 3, 7), so sollte traffeinht der Mörder, der dasselbe that, sich damit gewissermanssen als ein Bakshas behamen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Gautama XXIII, 17 fg.; Paraskura III, 12, 8; Mann XI, 12, 2.
Siehe unten S. 230, we weitere Materialien mitgetheilt sind.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Apustamba Dh. I, 10, 98, 19.

<sup>4)</sup> Wie nach vielfach dem Schuldigen abgesondertes Wohnen, Siel-

ich noch eine andre Bedeutung vermutben. Die Schuld, die vielleicht später gesühnt sein wird, hat zunschst Anspruch darauf, die Person des Schuldigen ganz in Besitz zu nehmen: diese Besitznahme findet in Jenen Observanzen ihren für Alls siehtbaren Ausdruck<sup>4</sup>).

Was die oben erwähnten Verfahrungsweisen zur Beseitigung der Schuld wie Wegbrennen, Abwaschen u. dgl. anlangt, so sieht man, dass es genau dieselben sind, durch welche auch eine Krankheit weggezaubert wird; es handelt sich hier eben um Denkformen eines Zeitalters, welches in der Schuld vor Allem eine Art dem Menschen anhaftender schädlicher Substanz sah, so dass sie mit andern Schädlichkeiten in einer Linie stand und ähnlich wie jene behandelt wurde. Daher umfasst auch der Terminus der vedischen Sprache, weicher der Bedeutung der Sühnung am nächsten kommt, prayascitta oder prayascittis), in der That sehr viel mehr: es fallt darunter das Opfer, das zu bringen oder was sonst zu than ist im Fall von Verbrechen oder Vergehen. von Vernachlässigung sacraler Pflichten, von allen - gleichviel ob verschuldeten oder unverschuldeten - Störungen des normalen Opferlanfs, aber auch von sonstigen Ereignissen aller Art, die ein drohendes Unglück anzeigen: wie wenn die Gattin oder die Kuh Zwillinge gebiert, oder wenn Jemand

zartiekziehon von menschlichem Verkehr u. dgl. zur Pflicht gemacht wird Apastamba Dh. I. 9, 24, 13: 10, 28, 13: 10, 29, L: Manu XI, 47 etc.).

<sup>9)</sup> Wone des Tragen des Hunde oder Esetfella, so wie es in diesen Verschriften erscheint, nach einem Ausdruck für die Anerkennung der Schuld seitens des Schuldigen und Verkündigung derselben an alle Begegeenden anseinkt, so ist damit dech die Vermittung vereinhar, dass der Gebruich aus dem Tragen des Felles des Opferthiers — in diesem Fallemas Sähnepferthiers — hervorgegangen ist (vgl. R. Smith, Religien of the Semies I, 416 (g.); in der That hat der Schuler, der die Keusehhen verletzt hat, ein Endopfer zu bringen (S. 530).

Noch nicht im Bgvedn. Der Wortbodentung nach "Sorge für (guten) Fertgang"?

von sich als einem Todten sprechen hört, und was die unzählbaren Portenta mehr sind, in deren den eigenen Vortheil keineswegs vernachlässigender Behandlung die Phantasie der Brahmanen derjenigen ihrer westlichen Collegen dan Rang streitig machte.

## Der Autheil des Opferers und der Priester an der Opferspeise.

Es ist ein wesentlicher Zug, welchen das indische Opfer mit dem vieler Völker gemein hat, dass neben dem Gott einen Theil der Opferspeise auch die Menschen geniessen; der Veranstalter des Opfers, sofern er als Brahmane für diesen die Kräfte des gewöhnlichen Menschen übersteigenden Genuss qualificirt ist!), und neben ihm oder für ihn seine sacralen Stellvertreter, die Priester. Die zu diesem Act gehörige Formel, in ihrer vorliegenden Fassung ziemlich modern, reicht dem Inhalt nach gewiss in hobes Alterthum zurück: es ist die "Herbeirufung der Ida" d. h. der vergöttlichten Wesenheit der Kuh und der in der Kuh enthaltenen Nahrungsfülle\*). Es heisst dort: "Hergerufen ist Ida . . . uns möge herrufen Ida. Hergerufen sind die Kübe mit der Milch, die zum Soma gethan wird; mich mögen herrnfen die Kühe mit der

Ob diese in den jüngeren vedischen Texten auftratande Kinschrünlung schoo in der Zeit des Ryveda gegolien hat, scheint sich nicht positiv armitteln zu lassen; nuch der ganzen Lage der Sache möchte ich se füt wahrscheinlich balten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber lött als Kah s. olien S. 72. Von den reichhaltigen unf disse Thiorgottin berüglichen Zeugnissen der jüngeren vedischen Literatur theile ich unr eine kurrs Auswahl mit. Aurede der Kuh als idk in Yajussprüchent: Vāj. Samh. III. 27., Taitt. Samh. VII., 1, 6, 8, Apastambe Smit. VI. 3, 8 etc. Formel der "Herbeirufung der Ida" (a üben im Text): "Hergerafen ist die Kuth deren Fossepur Better ist" (Age. Srant, I, 7, 7); die Butterfüssepur über ist das siehende Characteristicum der Göttin Idal Diese entsteht nach der Erzeidung Sat. Br. 1, S. 1 aus dem von Mann dargebrachten Opfer von Butter, sauger Milch, saurem Rahm und Quarks in three Passepur blish flussige Butter stehen,

Milch, die zum Soma gethan wird. Hergernfen ist die Milchkuh mit dem Stier; mich möge herrufen die Milchkuh mit dem Stier. Hergerufen ist die Kuh, deren Fussspur Butter ist; mich möge herrufen die Kuh, deren Fussspur Butter ist", u. s. w.; eine Litanei dem Hirtenleben entstammend und auf eine Gestalt des Opfers weisend, bei welcher es sieh um die von der Kuh kommenden Nahrungsmittel, vielleicht auch um diese selbst als die den Göttern gewidmete Gabe handelte. Nach dem Vortrag dieser Litanei geniessen die Priester und der Opferveranstalter ihren Antheil von der heiligen Speise!). Dieser Antheil wird bei der Darbringung von Opferkuchen wie beim Thieropfer im Wesentlichen nach denselben Regeln abgeschnitten; es tritt in den Riten deutlich berver, dass der Sinn der Handlung überall der gleiche ist. Auch beim Somaopfer erhalten die Priester und der Opferer ihr Theil von dem heiligen Ranschtrank.

Welchen Sinn verband nun das Alterthum mit dieser Betheiligung der Menschen an der Mahlzeit der Götter? Wir stossen hier auf eine Theorie, zu welcher die Untersuchung der entsprechenden Gebränche bei den Semiten einen allzu früh verstorbenen hervorragenden Forscher\*) geführt hat: dass die Grundidee des Opfers nicht die eines Tributs des Menschen an den Gott sei, sondern die einer als Blutsverwandtschaft zu denkenden Gemeinschaft zwischen dem Gott und seinen Verehrern, beruhend auf dem gemeinsamen Genuss von Fleisch und Blut des Opferthiers. Erst später habe sich an Stelle dieser ursprunglichen Anschauung die Idee eines im Opfer dem Gott zu machenden Geschenks geschoben.

Was das vedische Ritual anlangt, von dem allein wir hier zu sprechen haben, so vermisse ich in diesem, ebensosehr

Siebe Hillebrandt New und Vollmandsopfer 122, 125 ff., Schwab Thieropfer 148.

<sup>2)</sup> Robertson Smith (Religion of the Semiter Bd. I).

in den Ceremonien selbst wie in den begleitenden Sprücken und Versen, schlechterdings jede Hindeutung auf eine solche Auffassung der Opfermahlzeit als eines Bundesmahls oder als der Begründung einer Blutsbrüderschaft. Das Blut des Opferthiers wurde überhaupt nicht genossen, sondern für die bösen Geister ausgegossen. Bei den Spenden an die Götter aber bewegen sich die Anrufungen keineswegs in der Richtung, welche iener Theorie entspreehend zu erwarten wäre. Es heisst nicht: Gott N. N., iss mit uns zusammen, dass du einer der Unsern werdest. Sondern immer wieder: Gott N. N., niann an, iss, trinke was wir dir geben; gedeihe selbst und lass une gedeihen!). Und der thatsächliche Genuss der Speisen und Getranke vollzieht sich in keiner Form, die irgend welches Gewicht auf die Gemeinsamkeit zwischen Gott und Mensch legte. Zuerst isst der Gott; es bleibt etwas ührig und das essen später die Menschen. Warum? Doch wohl weil die Speise, von welcher der Gott genossen lat, für erfüllt von einem durch die Nähe und die Guade des Gottes ihr mitgetheilten geheimnissvoll segensreichen Fluidum gilt, für eine mächtige "Medicin", welche der Mensch natürlich nur der einem solchen Genusse gewachsene Menschi)

Ich verweise hier auf das aben S. 309 fg. Beigebruchte, — Man witd unere Auffassung nicht durch die Bemerkung Smiths (S. 365) getroffen finden, dass das Opfer filter ist als der Begriff des Privateigenthams und daher ursprünglich auch nicht eine Eigenthumsübertragung vom Oplerer and den Gott bedoutet habon kame. Der Versuch Jemanden zu erfrauen and sich ganatig en atimmen dadurch, dass man ihm en essau gieht, ist anch olme den Begriff des Privateigenthums donkbar.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 326. Wir bogegnen hier der in anderm Zuemmisse hang is, unten den Abschnitt über die Opferfauer) eingehunder m besprechenden Vorstellung, dass die dem Opfer zugehörigen Objecte stell Substanzen stwas Gefährliches an sich haben und daher nicht von Jedem and nicht ohne Versicht berührt werden dürfen. Wan die von den Menschen zu geniersenden Antheile der Opferspeise anlangt, en mitt diese Vorstellung gans speciall bei dem als Präsitra bezeighneten Abseluitt

- durch das Essen in sich aufnimmt. So sprechen die Priester zu der dem Soma beigemischten Gerste, die den Rossen Indras gespendet wird: "Was der Gennas von dir ist, der Rosse gewährt, der Rinder gewährt ... den geniesse ich# (VS. VIII, 12). Und beim Opfer des erhitzten Milchtranks: "Deinen Honigtrank, o Gott Gharma"), der in's Feuer das Indragleichste geopfert ist, wollen wir geniessen. Verchrung sei dir! Thu mir keinen Schaden!" (chendaselbst XXXVIII, 16). "Sie geniessen davon: Glanz setzen sie damit in sich selbst", bemerkt dazu ein Brahmanatext"). "Genösse er (seinen Antheil) nicht", sagt ein andrer solcher Text (Ait. Br. VII, 26, 2), "wurde er sich selbst vom Opfer ausschliessen; denn der Antheil des Opferers ist das Opfer". Wir können dies umschreiben; der vom Opferer genossene Antheil an der heiligen Speise bringt in der den Anschauungen der alten Zeit entsprechendsten Form die sichthare Ueberleitung des mit dem Opfer verknüpften göttlichen Segens auf ihn zum Ausdruck.

Eine Reihe von Gebräuchen, welche den hier in Rede stehenden verwandt sind, können zur Bestätigung dieser Auffassung von der "Mediein"natur der Opferspeise herangezogen werden. Beim Opfer an die Seelen der Vorfahren geniesst die Gattin des Opferers, die sich Kinder wünscht, von dem dargebrachten Mehlkloss (Gobhila IV, 3, 27 und sonst): sie leitet dadurch die durch das Opfer gewonnene Gunst der Kindersegen verleihenden Vorfahrengeister in sich herüber.

lierer, dessen Samierstellung ihrer eigenflichen Bedoutung nach aufenklären lich übrigens nicht im Stande hin; hier gilt, affenbar als Versichtsmanssregel, die Versichtig, dess er unterkant verschluckt sonden imms. Hinterher spalt man sich den Mand. Ein Spruch besugt, dass er sich nicht mit der abrigen Nahming mischen, oberhalb des Nabels sich niederlassen soll. Vgl. Hille-limudt, Neu- und Vollmendurpfer 130 fg.

<sup>&#</sup>x27;) Der personificitte beisen Trunk.

<sup>3)</sup> Tsitt. Aranyaka V, 8, 12.

Von derselben Todtenopferspeise geniesst auch wer au schwerer Krankheit leidet; dann wird er alsbald gesund oder er stirbt (Asy, Sr. H, 7, 17). - Bei der Aufnahme des Schülers zur Lehrzeit giebt der Lehrer diesem den Rest der bei dieser Gelegenheit dargebrachten Opferspeise zu essen mit einem Spruch: "In dich möge Agni Weisheit setzen" u.s.w. (Hiranyakesin G. I, 4, 9). - Nach der Hochzeit geniesst das in die neue Heimath gelangte junge Paar als Erstes eine mit Sprüchen geweihte Opferspeise. Der Mann berührt die Opferspeise mit der Hand, isst von ihr und giebt der Frau zu essen; der zugehörige Spruch lautet: "Mit der Fessel der Speise, dem Amulet, mit dem Faden des Lebens, dem bunten, dessen Knoten die Wahrheit ist; damit binde ich dir Herz und Geist. Was dein Herz ist, das soll mein Herz sein. Was mein Herz ist, das soll dein Herz sein. Die Speise ist des Lebens Fessel, damit binde ich dich!" (Gobh. II, 3, 18 fg., Mantra Br. I, 3, 8 fg.). In diesem speciellen Fall, wo es sich um Schliessung eines lebenverknüpfenden Bandes handelt, ist offenbar das gemeinsame Essen das Ursprüngliche und die Hauptsache, aber die Wirkung wird verstärkt, indem die mit mystischer Kraft erfüllte Opfergabe als Speise gewahlt wird. - Die vor dem Somaopfer von dem Opferer und seinen Priestern gemeinsam berührte Opferbutter - es handelt eich um eine Art Treuschwur - geniesst später der Opferer: er nimmt so die Substanz, welche die gegenseitige Treue aller beim Opfer Betheiligten verburgt, in sich auf (Ind. Stud. X, 362 fg.). - Der zur Kenschheit verpflichtete Brahmanenschüler, der sein Gelübde verletzt hat, opfert zur Sühne einen Esel. Der Gedanke ist, dass was von seiner mannlichen Kraft verloren gegangen ist, ihm von dem geilen Esel her ersetzt werden möge<sup>1</sup>). Der Opferer kleidet sich

Vgl. Vaitāmasātra 12, 9, Bandhāyam Dharm, III, 7, 19; IV. 2, 11. und die über den Esel und dies Eselsopfer von Pisahel gestimmelten Materialian Ved. Studies 1, 82 fg.

in das Eselfell'); das von ihm zu geniessende Stück des Opferthiers aber wird aus dessen Penis geschnitten (Kary, I, I, 17); ein besonders drastischer Ausdruck für die Hineinleitung der speciellen Wirkung des Opfers in die Person des Opferers').

In einigen andern Fällen wird die in einem Theil der Opferspeise bestehende Medicin ausserlich angewandt; im Hebrigen liegt genau derselbe Gedanke zu Grunde. Nach der Hochzeit kann statt des gemeinsamen Essens (vgl. S. 330) eine Salbung der Herzen von Bräutigam und Braut mit einem Opferspeisenrest eintreten?). - Von den am vierten Tage mich der Hochzeit geopferten Sühnspenden, die alle unheilbringenden Machte aus der jungen Gattin vertreiben sollen, giesst man die Reste zusammen: damit wird die Fran bis zu den Haaren und Nageln gesalbt und eingerieben\*). -Wird während der Fahrt des jungen Paares vom Elternhause der Braut zum Hanse des Mannes der Wagen schadhaft, so bringt man ein Opfer dar und salbt die reparirte Stelle mit dem Rest der Opforbutter<sup>3</sup>). - Beim Somaopfer salbt der Hotar sich die Augen mit der über eine gewisse Opferspende gegossenen Butter'). - Beim Vajapeya-Opfer besprengt der Priester den Opfernden mit dem Rest der aus Wasser, Milch und mannichfaltigen Nahrungssubstanzen zusammengeschütteten

<sup>\*)</sup> Kann man in der Bekleutung mit dem Eselfell ein Mittel seben, durch welches die Kraft des Esels in den zu Sühnenden übergefährt wurde? Man berneknichtige das oben S. 324 und S. 325 Ann. I Gesugte.

<sup>7)</sup> Ich führe hier noch un, dass nach Sankharans (G. I. 27, 11) von der ersten festen Spoise, die dem Kinde auter Boobschung feierlicher Corrametien zu sosen gegeben wird, den Rest die Mutter genierst: vermutällich Zuwendung desselben Nahrungsregem, der diesem Kinde durch des Ritus gesichert nird, an die folgenden Kinder derselben Mutter.

<sup>7)</sup> Ayralayams G, I, S, D.

<sup>1)</sup> Goldinia II, 5, 6.

<sup>4)</sup> Gohlille II, 4, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ayralayana Şr. V, 19, 6.

Opferspeise. Achnlich bei der Schichtung des Feueraltans!), - Beim Santramant-Opfer wird nach der Darbringung einer langen Reihe von Spenden, welche die Heilung von Gebrechen bezweeken - sie sind an die beiden Asvin, an Sarasvati und Indra gerichtet - der Opferer mit den Resten der Spenden begossen; dazu die Sprüche: "Mit der Arzenei der Asvin begiesse ich dich zu Glanz und heiligem Ruhm! Mit der Arzenei der Sarasvatt begiesse ich dieh zu Kraft und Nahrungsfülle! Mit Indras Indrakraft begiesse ich dieh zu Stärke, Glück, Herrlichkeit!-1). - Beim Vajapeya beriechen die Pferde vor und nach dem dieser Feier angehörigen Wettrennen die Opferspeise, um dadurch Kraft und Schnelligkeit zu erlangen). - Hier muss erwähnt werden, dass auch der vom Opferfeuer anfsteigende Rauch sowie der Geruch des Opfers als wirksamer Uebertrager der im Opfer enthaltenen Segenskraft angesehen wurde. Bei der Ceremonie der Anlegung des heiligen Feuers wird dieses von einer Stelle zur andern so geführt, dass der Rauch den Opferer trifft\*). -Bei einem Opfer für das Gedeihen der Heerden wird vorgeschrieben: "Um das Feuer herum stellt man die Külle, w dass sie den Geruch der geopferten Speise riechen"s). -Auch das Anfassen von Wesenheiten, die zum Opfer gehören, betheiligt den Mensehen an der Kraft des Opfers: so stellt der Opferer durch Berühren des Opferthiers seine Verbindung mit dem Opfer her"); so berührt man beim Sakamedhafest die für Rudra in die Luft geworfenen Reste der Opferkuchen und "bereitet sieh dadurch Heilung"1).

<sup>1.</sup> Katyayana XIV, 5, 24; XVIII, 5, 9; Ind. Stadien XIII, 285.

<sup>2)</sup> Katy, XIX, 4, 14; VS, XX, 3; Ind. Studies X, 351.

Weber, Ueber den Vajapeya 28, 31,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kary, IV, 9, 11. Vgl. auch die Heilung von kranken Kühen und Pfertien durch den Opfermuch, Samzwichtun Br. I, 8, 14 fg.

<sup>1)</sup> Hirany, G. H. S. 10.

<sup>4)</sup> Satapatha Rr. III, S. 1, 10; Taitt Samb, VI, S. 8, 1, 2,

<sup>\*)</sup> Satapatha Br. II, 6, 2, 16; vgl. Kmy, V, 10, 20.

In den verschiedensten Formen finden wir also die Anschanung, dass die dem Opfer zugebörige Substanz dem
Menschen, ja auch Thieren und leblosen Dingen, genossen,
gerochen, aufgestrichen, Kraft verleiht — speciell die Art
von Kraft, welche durch die Natur des Jedesmaligen Opfers
implicirt ist. Die so sich ergebende Erklarung der Regel,
dass der Opferer einen Antheil von der Opferspeise zu gemiessen hat, empfängt non ferner die beste Bestätigung durch
die Ausnahmen, die Falle, in welchen dieser Genuss vermieden wurde.

Das griechische Opferrimal untersagte den Genuss von Opfern, die an Manen oder an chthonische Gottheiten gerichtet waren, sowie von Piacularopfern; die Opfer wurden hier als Holokausten dargebracht. Zu Grunde liegt offenbar der Gedanke, dass der sonst heilbringende Genuss in diesen Fällen vielmehr vermöge der Berührung solchen Opfers mit unheimlichen oder erzürnten Gottheiten gefährlich sein würde.

Ganz Achnliches finden wir im Ritual des Veda. Opfer an unheimliche Wesen wie die Seelen der Todten oder Rudra werden mit mannichfaltigen Vorsichtsmaassregeln umgeben, unter welchen die Vermeidung des Genusses von der Opferspeise besonders hervortritt. "Er geniesst nichts davon . . . damit macht er es zu etwas den Vätern Geweihtem", sagt ein Brahmana<sup>1</sup>). Im Ritual des den Manen darzubringenden Mehlklessopfers wird in der That vorgeschrieben, dass die den Manen hingelegten Klösse hinterher in eine Schale gethan werden und der Opferer sie berischt statt von ihnen zu geniessen: "das ist der Antheil des Opferers (an der Opferspeise)" — sagt ein Brahmana<sup>3</sup>). Offenbar stellt dies

<sup>1)</sup> Satap. Br. XII, 5, 1, 19,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Satup, Br. II, 4, 2, 24; vgl. Katy, IV, 1, 20. — Man vergleiche die in analogen Zesemmenhang gehörigen Materialien feit Kuty, V, 9, III fgg.; Satup, Br. II, 6, 1, 33; Apastamba Şr. VIII, 16, 3, 12.

Beriechen einen Compromiss dar zwischen der Scheu vor einer Speise, welche in Berührung mit den Todten gewesen ist, und der Regel, dass der Opferer von der Opferspeise en geniessen hat") - Achnliches finden wir bei einem Opfer, durch welches Jemand, der sich den Tod wunscht, sein Ziel erreicht. Hier wird vorgeschrieben: von der einleitenden Weihe an darf man, was zu geniessen sein wurde, nur beriechen3). Auch hier ist es die Beziehung auf den Tod; welche den Genuss der Opferspeise ausschliesst. — Gelegentlich tritt die Anschauung auf, dass derselbe Genuss, den ein durch Weihungen besser Vorbereiteter unbedenklich wagen darf, bei dem minder Gerüsteten durch das Beriechen vertreten wird. So bei einer Darbringung von saurer Milch3), welche mit der von einer gewissen heiligen Unheimlichkeit betroffenen, darum als Geheimkunde überlieferten Pravargyafeier in Verbindung steht: während hier diejenigen Priester, welche die Diksha-Weihe empfangen haben, vom Opferrest essen, wird den Uebrigen Beschränkung auf den "Athemgenuss" d. h. das Beriechen der Speise wenn auch nicht aufgelegt so doch anheimgestelli\*). - Für das Rindopfer an Rudra, den gefahrbringenden Gott, wird vorgeschrieben: "Er soll nicht davon essen. Man soll nichts davon in's Dorf bringen" - das Opfer ist an einem vom Dorf aus unsichtbaren Ort vollzogen worden - "denn dieser Gott bereitet den Wesen Nachstellungen-Seine Leute soll er von der Nähe des Opferplatzes fern halten"), Deutlicher als hier kann der Grund des Nichtgeniessens von der Opferspeise kaum zu Tage treten; die

<sup>1) &</sup>quot;Re berischt est das ist so viel wie nicht genossen und auch nicht ungenesses, wird Tuitt. Brühm. I. S. 10, 7 von der Opferspesse des Toditunopfers groupt.

<sup>3)</sup> Kary, XXII, 6, 2.

<sup>1)</sup> Dailhigharma. Sieha Ind. Stud. X, 382.

<sup>9</sup> Ksty. X, 1, 26.

<sup>3)</sup> Asv. G. IV, 8, 31 fg. Die Stelle verliert dedurch meht en Werth

betreffende Enthaltung ist eben eine unter vielen Vorsichtsmaassregeln, welche durch die geführliche Natur gewisser opferempfangender Wesen bedingt werden!), ganz so wie die eben erwähnte Verlegung des Rudraopfers auf eine Stelle, die man vom Dorf aus nicht sehen, von der aus also auch Rudra das Dorf nicht sehen kann, eine andre solche Maassregel ist. In denselben Zusammenhang gehören einige weitere Gebrauche, die insonderheit dem Todtencult, dem Rudracult sowie der Verehrung der Nirgti (Vernichtung) eigen sind, und die ich mich begnüge kurz zu erwähnen; das Anhalten des Athems während eines Ritus; das Berühren von Wassernach vollzogenem Ritus!); vor Allem das Verbot des Hinsehens<sup>8</sup>) sowie das besonders häufig auftretende Verbot des

dans es dann weiter heisst: "Auf Anordnung aber [von wessen Seite?] see er davon, denn es ist heilbringend." — Vgl. noch Päriskura III, 8, 14.

<sup>3)</sup> lat au der antiken Behandlung der Piaculärepfer an die Seite au stellen, wenn wir Tairt S. VI. 1, 11, 6 (vgl. Ludwig IV, S. 84) beson: "Wenn er das Opfertheer an Agni und Some dachringt, ist dies eine Loskaufung seiner selbet, darum soll man davon nicht essen, dem er ist gleicheum die Luskaufung eines Menschen"? Die hier gegebene Deutung des betreffenden Opfers ist effeuber falsen und wird dem nach von dem Brahmans selbet im weiteren Verlanf fallen gelassen. In den eitfritun Werten liegt wohl nur, dass man Pleisch, weiches en zu sagen Menschen-Beisch ist, nicht essen gell. Vgl. Weber Z. D. M. G. 18, 274.

<sup>2)</sup> Die Regel wird aufgestellt: "Wenn er einen Spruch an Rudro, die been Dämemen (Rakebas), die Menen, die Asuras oder einen Verwährschungsspruch gesprochen und wenn er sich selbst fals Zeichen des Eidschwurs) ungefüsst hat, berühre er Wasser" (Sänkhäyans G. I. 10, 9, tgl. Käty. I, 10, 14). Kine hurze Zesummenstellung der hauptauchlicheten unhähmlichen Memente im Cultus.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Als Reiepiel führe ich die Satapathe Br. XIV, 2, 2, 35, 38 vorgeschriebenen Spenden für die Väter (Manea) und für Rudra an. Bei der unteren blickt er mich Norden, behanntlich ist der Saden die Himmologopout der Manen. Bei der ruseiten blickt er mich Süden, während die Spende selbut nach Norden, der Gegend des Entire, hingeworfen wird. Dass er nicht hinsicht, geschieht, demit Rudra ihm keinen Schuden thus", augt des Brähnsens.

Sichumschens, wenn man von der Vollsiehung eines den unheimlichen Machten geweihten Gebrauchs nach Hause zurückkehrt!).

Die naheliegende Folgerung ans den hier gesammelten Materialien steht mit unsern sonstigen Ergebnissen in vollem Einklang. Unterbleibt bei dem Opfer an solche Wesen wie Rudra oder die Seelen der Genuss des Menschen von der Opferspeise, so kann es eben nicht die Speisegemeinschaft zwischen Mensch und Gott und die auf dieser Gemeinschaft bernhende Verbrüderung gewesen sein, was das eigentliche und wesentliche Centrum des Opfers ausmachte. Aus dem vedischen Opferritual mindestens ware jene angeblich fundamentale Idee des Opfers verschwunden. Der Meinung, dass sie doch in unabsehbar ferner Vergangenheit den späteren Entwicklungen zu Grunde gelegen hitte, ist es wenig günstig. dass sieh für das im Veda vorliegende Aussehen der Gebrauche, die dann einst von dieser Idee durchdrungen gewesen sein müssten, unabhängig von jener Hypothese einfache, klar in sich zusammenhängende Deutungen von sellist aufdrängen:

## Zauberfeuer, Opferstren und Opferfeuer. Das dreifache Opferfeuer.

Die Ethnologie lehrt uns eine uralte Gestalt der religiösen Riten kennen, in welcher es wohl Opfer und heiliges Feuer gab, aber kein Opferfener. Die Opfergabe wurde auf andern Wegen als durch das Feuer dem Gott oder Geist übermacht, das Feuer aber, noch nicht mit dem Botendienst zwischen

<sup>1) &</sup>quot;Sie kommen zurück ohne sieh umzuseben, damit Varane linen nicht nachgebe" (Maitr. S. I. 10, 13). Achuliches ist auch im undernen Aberglauben häufig. Siehe z. B. Wittkes Doutschen Volkeaberglauben, Register miter "Umsehen".

Menschen und Geisterwelt betraut, war nur erst als Zauberfener zur Verschenehung böser Damonen wirksam.

Dies Zauberfouer trifft nun im vedischen Cultus mit dem Feuer in seiner jüngeren Verwendung, dem Opferfeuer zusammen, und beide Typen auseinanderzuhalten ist für uns um se viol schwieriger, als diese sich ohne Zweifel für die Alten selbst schon in einem frühen Zeitalter vielfach vermischten und gegen einander verschoben: auf dem Boden jener mit Opferwesen aller Art überladenen Cultgewohnheiten. lag in der Vollziehung einer heiligen Handlung angesiehts eines flammenden Feuers von selbst die Consequenz, dass es wenigstens in der Regel zur Darbringung einer Opferspende in dies Feuer kommen musste. Einen Anhalt zur Deutung der Fenerverwendung geben die Riten vieler Naturvölker, deren Cultgebrauch das eigentliche Opferfeuer nicht kennt. Da pflegen alle wichtigeren Acte in Gegenwart des Feuers vollzogen zu werden: bei der Entbindung flammt ein Fener neben der Wöchnerin, welches sie und das Kind vor den Nachstellungen der Geister schutzt; die Ceremonie, durch welche der herangewachsene Knabe in den Kreis der Manner aufgenommen wird, die Vollgiehung mannichfacher Gebräuche wie der Haarschneidung u. dgl., die Darbringungen an Götter oder Geister, schliesslich die Bestattung: Alles das verlangt, um nicht von hösen Geistern gestört zu werden, die Nähe eines Feners. Wer bekannt mit der geradezu über die Erde verbreiteten Verwendung dieses Zauberfeuers an das vedische Ritual herantritt, wird dasselbe Feuer in einer grossen Anzahl von Fällen auch da, wo jenes Ritual die Darbringung von Opferspenden vorschreibt, mit Sicherheit wiedererkennen. Wie das von den sonstigen Wohnraumen abgesonderte Wöchperinnenhaus (satikagrha)1), so hat die indische Sitte auch

Vgl. mmentlich Weber, Abh. der Berl, Akademie der Wiss.,
 jbillehiet, Khase, 1867, 266 ff.; Place, das Weib H, 42 fgg. Unber das Oldenberg, teitgise des Veds.

das Wochnerinnenfeuer (satikagni) mit der Sitte der Naturvölker gemein. "Man ninmt", sagt Hiranyakesin"), "das häusliche Opferfouer fort und bringt das Wöchnerinnenfeuer herbei. Das wird nur zum Wärmen (von Gefässen u. dgl.) benutzt". Neben diesem praktischen Zweck aber naturlich vor Allem zum Zauber. Der Autor fährt fort: "Heilige Handlungen werden mit ihm nicht verrichtet ausser der Räucherung. Er räuchert das Kind mit kleinem Korn vermischt mit Senfsamen" — und es folgt eine Reihe von Sprüchen gegen die bösen Geister, die der Geisterkönig gesandt hat, die Nachts durch das Dorf wandeln, die aus Schädeln trinken: Agni soll ihnen Lunge, Leber und Herz verbrennen.

Und wie über der Geburt, so wacht auch über den wichtigsten Lebensabschnitten des beranwachsenden Inders das Feuer. Man betrachte etwa die Beschreibung, welche Sankhayana<sup>7</sup>) von der Ceremonie des Haarschneidens, bekanntlich einem auch im Ritual zahlreicher Naturvölker besonders bedeutsamen Familienfest giebt. Man legt ein Feuer an, stellt Gefasse mit glückbringenden Gegenständen hin und legt die für den Ritus bestimmten Utensilien wie einen Spiegel, ein Scheermesser u. s. w. nieder. Das Haar des Knaben wird mit lauwarmem Wasser benetzt und darauf unter dem Vortrag segenbringender Verse geschoren. Von der Verwendung jenes Feuers aber zur Darbringung einer Opferspende ist nicht die Rede. Allein vom Standpunkt des Veda angesehen konnte man vielleicht versucht sein die Gegenwart des Feuers bei dimer Ceremonie zu erklaren als veranlasst durch andre im Uebrigen ähnliche Riten, bei

Zauberfeuer der Wüchnerin s. auch Frazer, Journal of the Anthrop. Institute of Gr. Britain and Iraland XV, 84 A. 7.

<sup>7)</sup> Grayaustra II, 3.

<sup>7)</sup> Grhyanütra I, 28.

welchen ein Opfer und darum ein Opferfeuer vorkam; die Thatsachen der Ethnologie aber lassen uns hier das verglichen mit dem Opferfeuer geschichtlich ältere andre Feuer, das dämonenvertreibende Zauberfeuer erkennen<sup>1</sup>).

Mit demselben Fener haben wir es auch bei dem Ritus der Schüleraufnahme (upanayana), d. h. dem nach den Verhaltnissen des brahmanischen Schulerthams umgemodelten uralten Act der Pubertätsweihe zu thun: Lehrer und Schüler treten beide hinter das Feuer hin, das Antlitz nach Osten der Lehrer, nach Westen der Andre") - und der Lehrer investirt den Knaben mit dem Gurt, der das Zeichen der "Zweimalgebornen" ist. Hierbei wird allerdings auch eine Opferspende crwahnt, aber diese so begreifliche Zuthat kann doch den ursprünglichen Sinn des Feuers nicht verdunkeln, Ganz ähnlich wird der an diese Aufnahmefeier sich anschliessende Unterricht im Veda beschrieben"): "Nordlich vom Feuer setzen sie sich, der Lehrer mit dem Antlitz nach Osten, der Andre nach Westen": die Texte werden dann vorgetragen und für jedes Lied Wasser in eine Grube gesprengt - als Todtenspende für die in der Tiefe weilenden Lieddichter? -; von Opferspenden aber, zu denen das Feuer bestimmt gewesen ware, ist hier nicht die Rede. - Für den Vortrag besonders heiliger d. h. von besondrer Gefährlichkeit erfüllter Gesangweisen wird die Nähe eines Feners mit der

<sup>1)</sup> Rine characteristische Bestätigung der hier gegebenen Deutung den bei der Haurschneiderer-monie verwandten Feners wird uns durch sien Zufall geliebert, dass dieselbe Ceremonie als Restandthail anderweitiger ritaeller Complexe much in das Rönnt der drei Fener (siehe nuten) verweit ist. De wird nur ihre Vollziebung "westlich vom südlichen Fener", entspresland sie im binestichen Ritaal "westlich vom Fener" vorgeschrieben (Käty, V, B, 14, eg), Paraskara II, I, 5). Es wird aber gezeigt werden, dem das südliche unter den drei Feneru apseiell die Function hat, die Dumonen zu vortreiben.

<sup>5)</sup> Sänkhäynna G. II, 1, 28.

<sup>5)</sup> Ebendaseffett H. 7.

ansdrücklichen Bemerkung vorgeschrieben: "Wenn man sie (die Gesange) ohne Beschwichtigungsmittel vorträgt, bringt der Gott Tod über die Geschöpfe')". - Vom Fener bei der Vollziehung der dem Somnopferer zukommenden Weihe (ditsha) werden wir an anderm Orte sprechen\*); auch dies Feuer ist unverkennbar ein Zanberfeuer. - Bei den Opfern des grossen mit den drei Fenera zu vollziehenden Rituals (S. 348 fg.) darf, wie mir scheint, das dritte, im Süden des Opferplatzes befindliche Feuer seiner ursprünglichen Bedeutung nach als das die schädlichen Geister vertreibende Zanberfeuer verstanden werden: der Süden ist die Richtung, von welcher die Seelen der Verstorbenen und die mit ihnen verwandten Damonen\*) gefahrbringend nahen. Eben beim Todtenopfer aber tritt die Verwendung des Feuers als Damonenvertreibers besonders dentlich hervor: offenbar glaubte man; dass gerade in Gesellschaft der Todten böse Geister besonders leicht sich an das Opfer herandrängen konnten. Hier wurde aus dem südlichen Opferfeuer ein Brand entnommen und in südlicher Richtung niedergelegt mit einem Spruch, welcher Agni aufforderte, alle Asuren, die mannichfache Gestalten annehmend hier and dort nahen möchten, zu vertreiben!). -Schliesslich sei noch das in die Schlacht mitgenommene Heerfener (senagni) b) und das Fener, mit dem nach der Bestattung die Ueberlebenden die todbringenden Mächte von sich fernhielten, erwähnt"). - Dieser kurze Ueberblick wird genügen zu zeigen, wie festgewurzelt und zugleich wie verbreitet der Gebrauch des Zauberfeuers in allen Gebieten des vedischen Cultus gewesen ist.

<sup>1)</sup> Paire, Brahmans XXI, 2, 9,

<sup>5)</sup> Sinhe den Abselinttt "Dikehii und Opferbad".

<sup>\*)</sup> Sutupatha H. IV, 6, 6, 1.

<sup>\*</sup> Kniy, IV, 1, 9; Vaji Somb, II, 30.

b) Weber, Ind. Stud. XVII, 180.

<sup>9)</sup> Siebe den Abschnitt über die Bestuttung.

Die hervortretendste Verwendung aber des Feners in diesem Cultus ist, wie bekannt, eine andre: als Opferfener befördert es die Spende zu den Göttern. Zwar nicht jede Spende wurde ihm übergeben. In gewissen Fällen — namentlich wo die Gabe an Wassergottbeiten gerichtet war — opferts man ins Wasser!); beim Todtenopfer waren Graben die Aufnahmestelle der Spenden!); es kamen Gaben an Rudra und rudraahnliche Damonen vor, welche in die Luft geworfen, in einem Maulwurfshugel vergraben, an Baumen anfgehangt wurden!) u. dgl. mehr. Aber im Ganzen lässt sich doch behaupten, dass das indische Ritual in seiner vorliegenden Gestalt durchans auf dem Gebrauch des Opferfeuers beruht.

In seiner vorliegenden Gestalt: denn, wie ich meine, schimmert auch abgesehen von den ehen angefährten Fällen des Opfers in Wasser u. s. w. selbst da, we thatsachlich das Fener verwandt wird, doch die Spur eines andern vorangegangenen Zustandes noch deutlich durch. Wir dürfen hier an die Schilderung anknüpfen, welche Herodot\*) vom Thieropfer der Perser gieht. Wenn die Perser opfern wellen, augt er, so richten sie keine Altare auf und zunden kein Fener an. Der Opferer "zerstückelt das Opferthier Glied für Glied und kocht das Fleisch; er breitet das zarteste Gras aus, am liebsten Klee, und legt darauf alles Fleisch. Wenn er das hingelegt hat, singt ein dabeistehender Magier dazu die Theogonie - dies ist nach ihrer Angabe der begleitende Gesang - denn ohne einen Magier dürfen sie kein Opfer vollziehen, Der Opferer nimmt dann nach kurzer Zeit das Fleisch wieder. weg und macht damit was ihm beliebt". Dass dieses Ritual der persischen Arier dem ihrer indischen Stammgenossen eng

<sup>1)</sup> Katyayana I, I, 16; IX, 5, 7; X, 8, 21 atc.

<sup>2)</sup> Vgl. den Abschnitt über den Todlescultus.

Katyayana V, 10, 13, 18; Weber, Ind. Smillen X, 342; Himnyakesin G. II, 2, 5.

<sup>9</sup> L 132 Vgl. Strabo XV, B, 13, 14.

verwandt ist, leuchtet ein. Der singende Magier ist der Hotar des Veda (Zaotar des Avesta). Das ausgebreitete Gras kehrt im Veda als Barhis') (vgl. das Baresman des Avesta')) wieder: der Unterschied ist nar, dass dies Gras für die Perser

Die ursprängliebe Identität nun dieses Bare-man mit dem vedischen Burhis, längst vermuthet aber auch wieder bestritten, scheint mir Laun zweifelbaft zu sein. Man erwäge Folgundes. Beide Worte, wenn nuch im Saffix verschinden, gehören allem Anachem mich en derselben Warnd (barceman witre veillisch \*barkman; mit brakman hut es schwerlich etwis in thun). Beide bezeithnes ein beim Opfer figurirendes vegetabilisches Element, bier Zweige, stort Grasser; danselbe ist im Veda wie im Avesta der Träger besonderer Heiligkeit oder Gottesnähe. Beim Barhis (Hillehraud) Non- und Vollmondsopher 8, 64) wie beim Barosmun spielt ein umwindendes Band sins Rolle. Beconders wichtig aber 1st, dass in Borng auf Rassanian wie Barbis stehund das Verbum star resp. fra-star (vgl. den verlischen, mit dem Barkis zusammengehörigen prantara-Bündel: Hillebr. 64) gebraucht wird. He let klar, dass fra-der propringlich nicht beinem kans "die sammenbunden", wie nach der Tradition Justi und Darmosteter überseinung es muse areprouglich beisson chinbroiten und weist mit grosser Wales scheinlichkait auf eine Gestalt des Rituals bin, welche älmlich dem verlischen Ritual os mit einer hingebreitsten vegetabilischen Decke m thun halbe-Man beachte, dass such das avertische Sarvaish, welches etwa Matte uder Polater bezeichnet und dem ved. barkis genau entspricht, das Verlaus stat bei sich lut). Der avestische Fromme beiset stereicharesman ("der als lin-

Die etymologische Bedeutung scheint etwa "Palster" an win: vgl. upabarbana; upabarbehat Kv. V. 61, 5, upa barbehi X, 10, 10.

<sup>7)</sup> Das avestische Baresman bestamt bekamatlich in Baumaweigen sich einem Band umbematen (Darmesteter, Le Zend-Avests vol. 1, p. LXXIII ig.), die authrend des Opfers theils auf einem Ständer (abgebildet ebendaselbet pl. VI) ruhten, theils in der Hand gelmlien wurden (ebendas, 386 191; Vend. XIX, 19 [63 [g.] etc.). Ber den eur Opferenrennnie gehörigen Weihungen und Durbringungen wurde das Baresman in verschiedenen Formen berührt, die Durbringung ihm angenabart erler darüber unsgegonen (Darmest, p. 114, 185 189, 409, 411, 416, 421, 422, 426, 429, 436 etc.); die verschiedenen Stellen des Baresman resp. die rechte sint Imke Sain repräsenturien dabei verschiedeme Gottheitent die rechte Seite die Seden in vielleicht nicht zufälliger Uebereinstimmung mit der redischen Beleitung der rechten Seite (Südseite) als Sedenregion.

der Ort ist, an welchem die Götter die Opfergabe in Empfang nehmen (genauer gesprochen die Essenz oder Seele der Opfergabe: ihr gleichgiltiger Körper wird von den Menschen wieder fortgebolt), während auf dem indischen Opferplatz neben dem Barhis das Feuer flammt, der Mund der Götter, wie der Egveda so oft sagt, mit welchem sie das Opfer verzehren. Die Vergleichung des persischen Gebranchs mit dem indischen legt die Auffassung nahe, dass sich in dem indischen Nebeneinander von Barhis und Opferfener auf der einen Seite die Spur der alten primitiven Form, in der man dem Gott die Spende zu übergeben gewohnt war<sup>1</sup>), erhalten hat, auf der andern Seite die Neuerung einer fortgeschritteneren sacrificalen Technik vorliegt. Die Art, wie die vedischen Diehter vom

gestroutes Baresumu bat?) gans so wie der verlieche streuberhit ("der ein hingestreutes Barhis hat?) heisst. Man beachte noch, dies im Avesta ab-Hamptelemente von Opfer und Heiligkeit Fener und Baresuma. Fener Baresuma und Hamm, Liberton und Baresuma gans so in seienner Weiseneben einauder genaunt werden, wie im Voda dies auffennete Fener und das gestreute Barkis, eder Fener Barkis und Soma, oder Barkis und Opfergabe; vgl. Vend. 3, 16 (55) etc.; 9, 56 (195); Visp. 2 und andreweiste Ev. IV. 6. 4; X. 21, 1; Vaj. Samb; XV, 49; Ev. V, 37, 2; 2, 19 etc.

Anf welchem Wege und ans welchem Anlässen sich der Unbergang der auf der Erde rubenden Opferatren in der von der Erde longefösten, boweglich gewordenen heiligen Zweige, wie das Avesta sie kennt, vollstogen hat, ob stwa das alte Barhis bler mit einem von ihm arspränglich verschiedenen Element aussmunengerathen ist, annes ich den frankten in untersichen überinsen. Zu welchem Rosultat sie such gelangen megen, ich glaube nicht, dass die hier für den Zusammendung der beiden Typen beigebrachten Momente werden branklig gemacht werden hönnen auch mehr daneren, dass bei dem persischen von Strabe (XV, 3, 14) beschriebenen Opfer naben der in der Hand gehaltenen heiten werden betreit betreit dieser sich die auf den Boden gebreitenn, die Opfergabe anfrahmenden Zweige finden (den Hinweis auf diese Stelle wie überhaupt mennichfische Autregong in Bezug auf die herr behandelte Frage verifanks ich G. Hoffmann).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Man vergleiche die Sammlungen von Tyler (Anfänge der Caline II, 389) über die Opferungsweise der Naturvolker.

Barhis sprechen, ist in der That ebenso characteristisch wie die auf das Barhis bezüglichen Riten. Einmal fiber das andre wird dieses Graslagers als des von mystischer Kraft orfüllten weichen Sitzes gedacht, auf dem sich die Götter niederlassen um das Opfer zu geniessen. "Wollenweich breite dich aus", redet man das Barhis an (V, 5, 4), "die Lieder sind dazu erklungen; gieb uns Gelingen, schöne Opferstreu (1)\* "Strent gut die Opferstren aus für das Opfer . . . wie die Kinder von hier und dort zur Mutter kommen, sollen die Götter sich auf der Fläche der Opferstreu niedersetzen" (VII., 43, 2, 3). "Auf wessen Barhis du dieh mit den Göttern setzest, o Agni, dem werden die Tage zu Glückstagen" (VII. 11, 2)3). Und dazu nehme man eine Vorschrift des Rituals; an eben diesen Ort, an welchem die Götter dem Opfer beiwohnten, wurden nach stehendem Gebrauch die Opfergaben hingesetzt oder hingelegt, die man dann dem Feuer übergah", Vergleicht man dies Hinlegen auf die Opferstren mit dem Hinlegen, gleichfalls auf die Opferstreu, das Herodot beim Opfer der Perser beschreibt, so bleibt wohl kanm ein Zweifel, dass der indische Gebrauch einen Ueberrest des bei den Persern klar erhaltenen Ritus darstellt; einst wurde die Gabe, welche die Götter sieh aneignen sollten, und die man durch das Feuer ihnen zu übermitteln noch nicht gelernt hatte,

<sup>7)</sup> Der Vers steht in einem der sog, Aprihymmens die stehende Aurufung des Barhis in diesen Liedern sprieht schon an sich für die hobe Heiligkeit, die dem B. zuerkannt wurde.

<sup>7)</sup> So breitete man unch beim Schlangenopfer eine dem Rarbis abbliche Grasstren für die Schlangen aus. Sankhayana G. IV, 15, 5.

<sup>5)</sup> Hillebrandt, Ness und Vollmondsopfer 71, Sahwab, Thisropfer 64 fg. 115 etc. (vgl. Rv. VII, 13, 1; X, 15, 11 ste.). Niedersetzen auf die Vedi und auf das Barbis kommt unf dassabe binans, denn die Vedi ist eben der vom Barbis bedechte Platz. — Hier sei unch soch auf die Ragul hingewiesen, dass von der Opfergabe nicht für hingefallen (und dadurch verloren und dem Gott entrogen) gabt was auf das Barbis fiel. Teitt. Samis, VI, 3, 8, 3.

dorthin gelegt, wo der Sitz der Götter war, auf die Opferstreu, und wurde dort von ihnen entgegengenommen. An
unverrückbar feste Naturmale konnten unsesshafte Hirtenstämme die Gegenwart ihrer Götter nicht gebunden glauben:
hier lernen wir die heilige Stätte ihres Cultus kennen, den
äberull gleich leicht auszubreitenden wollenweichen Grastoppich. Die Gegenwart des auf ihn hingerufenen Göttes
heiligt ihn d. h. macht ihn für die profine Berührung gefährlich; daher der indische Opferer nach beendeter Handlung
das Barhis in's Feuer wirft, nach dem utsprünglichen Sinn
offenbar um es unschädlich zu machen!).

Die in diesem Zusammenhang berührte, bei den verschiedensten Gelegenheiten") vorkommende Verbreunung von

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> An dieser wohl evidenten Auffassung wird man nicht dadurch irregemacht werden, dass die verliegende Gestalt des Ritnals der Verliegungden Character einer Darbeingung augehoftst hat. Hillsbrandt 169.

<sup>3)</sup> Wie die Opferstren werden eine Menge andrer zum Opfer gehöriger Etensilien verbraunt; so die um das Opferfeuer geleuten Hölzer, der segragumunte Holzspalur, welcher bei der Errichtung des Opferpfastens eine Rolle spielt, der Zweig, der beim Melken der Opfermileb zum Wegtzeiben der Kälber von der Kith diest, die beim Thistopher vorwandten Bratspiesse, this but the Salbung dos Aguinayana-Optiones gehranelite Salbuntain in A. m. (a. Hillebrandt Neo- and Vollmondsopfer 145, 148, 169, Schwah Thieropfer 121, 155 fee; Weber Ind. Stud. XIII, 2851. - Nehm then Verbirennen finden wir das Vergrabent dies besenders hänfig da we das Memont ties Unheimlichen mitspielt. Hierfür hat characteristisch, dass beim Thieropfer die abeigen Brutspiesse in's Fener gewarfen wurden. für den Berxbratapiest aber eine andre Rehandlung vorgendrieben ist: der Priester moss ihn halten alme sich und Ambre damit zu berühren; auf die Erde offer in Wasser, durf or midst gelegt worden (Sutap. Br. III), 8, 5, 9 fg.: Katy, VI, S, Sr Agnot, VII, 23, 10); schliesdich wird er un emsamer Stelle am Band einer Pfütze oder del in der Erde versteckt; man kehrt von dort mrück ohne sich minnsellen (Schwab 161 fgg.). Die besonder Bebundling die see Splesses mass danit zusammenhängen, dass das Berr der Sitz des Lebens let füber das vom Bratapiess abgezogene Herz wird sin Spruch geoprochen, der dies ausdrückt: Schwab 135); die Qual, welche

Gegenständen, welche bei sacralen Riten oder anderweitig vom Contagium heiliger oder unheimlicher Machte afficirt worden sind, könnte für die uns hier beschäftigende Geschichte des Opferfeuers auch insofern von Bedeutung sein, als sich die Frage aufdrängt, ob diese Art der Verbrennung nicht den Uebergang oder wenigstens einen Uebergang von dem Opfer mit blossem Hinlegen der Gabe zum Opfer mit dem heiligen Feuer darstellt!). Was sollte aus der hingelegten Gabe, deren innere Essenz man von den Göttern genossen glaubte, werden? Was der Gott ergriffen hatte, kennte den Menschen Gefahr bringen. Es lag nahe, sich durch Verbrennung vor dieser Gefahr zu sichern. Die Verbrennung aber, das gefürchtete Object der Erde entnehmend, trug es mit dem emporwirbelnden Ranch zum Himmel, also

das getödtete Thier getroffen hat, ist in den Herzspiese eingegangen, sugt das Satapatha (a. s. O. § 8); der ursprüngliche Sinn ist möglicherweise, dass etwas von der Seelemahatans des gefödteten Thiers daran haftet. Ambre Falla des Vergrabens im Zusamnenhang des Cultus wie der Zunbern sind hanfig; als ein Nachkhang dieses speralen Vergrabene wird es augre sehen werden dürfen, ween der Buddhu dem Tode autgegengehand Cauda anweist, die Ueberreste der von ihm dargebotenen Speise, der letzton, walche er genessen hat, zu vergraben (Mahāparīnibbana Sutta p. 41 Childersk Eine feste Gronze zwischen Vergrahen und Verbrennen flast sieh meld richent es ist nicht alleis die Relmaillung der monschlichen Leislie, bur der sår beide Verfahren neben einamber finden (egi. Panakara III, 8, 12 im Ritual des Rindopfers an Rudra: "das mit Blut beschmierte Gedarm wirft er ins Veser ader sie vergraben es im Boden'). - Neben Vergraben and Verbrennen wars sudlich das Waschen, das Wegsichwemmen im Wasser zu sennen, das gleichfalls wie zur Bossitigung unreiner, gespenstischerkrankheitsbringender Substanzon so auch an der davon ehen nicht 30 transenden Reseltigung detjenigen Plaids serwandt wird, welche die son den Güttern masgehamte Heiligkeit und darum Gafabylichkeit an einh tragwil es sei hier auf die Erictsrum über des Opferhad brechirthet verwiesen (unten im Abschnitt , Dikolat und Opferlad").

Auf Grund semidischer Materialien tot Rabert von Smith gans in derselben Vermuthung gelangt (Religion of the Semites 1, 267).

dorthin wo die vernehmsten Gottheiten ihren gewohnten Aufenthalt hatten. So ist der Uebergung von der Beseitigung durch das Feuer zur Opferung durch das Feuer natürlich und naheliegend. In einer Beziehung allerdings führt dieser Uebergang einen Widerspruch herbei. Man dachte sich die Götter zum Genuss des Opfers auf das Barhis herniedersteigend, und zugleich sandte man ihnen doch die Opferspeise zu ihrer himmlischen Wohnung empor. Dass die erste Seite dieses Dilemmas wie die altere so auch die tiefer eingewurzelte Vorstellungsweise darstellt, ist unzweifelhaft. Aber an nicht wenigen Stellen des Rgveda begegnen wir auch der andern Auffassung!). Der Widerspruch, der hier liegt, tritt vielleicht nirgends so scharf hervor wie da wo ein Dichter aus der Familie der Vasishthiden von der einen Anschauungsweise zur andern hinüberschwankend sagt: "Agni, führe die Götter herbei, dass sie die Opferspeise geniessen. Mogen sie mit Indra ihrem Haupt sieh bier erfreuen. Bring dies Opfer zum Himmel, zu den Göttern. Schutzt ihr uns stets mit Wohlsein" (VII, 11, 5). -

Die bisherigen Auseinandersetzungen laben ums als erhalten im vedischen Cultus bereits zwei Verwendungstypen
des Feuers kennen gelehrt, deren Auffassung als Vorstufen
des Opferfeuers nahe liegt: das neben der heiligen Handlung
flammende, böse Geister verscheuchende Zauberfeuer und das
Feuer, welches die durch die göttliche Berührung für den
Menschen gefährlich gewordenen Ueberreste des Opfers in delverzehrt. Ein weiterer im vedischen Cult erhaltener Ritus,
dem gleichfalls in der Entstehungsgeschichte des Feueropfers eine gewisse Bedeutung zugekommen sein konnte,
ist die Verbrennung gewisser Theile des Opferthiers
zum Zweck der Erzeugung eines die Götter anlockenden
Geruchs\*). Endlich wird man hier auch den speciellen Fall

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die Materialien bierüber bist Bergnigne Rell, vielique I, 71 gesammelt.

<sup>2)</sup> Vgl. den Abschnitt über die Opferspeise.

des an den Feuergott gerichteten Opfers, bei welchem sich die Uebergabe der Spende an das Feuer von Anfang an von selbst verstehen musste, berücksichtigen müssen. Doch wir dürfen nicht anders als beiläntig einen Blick darauf thun, was das vedische Ritual etwa von Spuren enthält, die für die Frage nach der Entstehung des Opfers mit dem Opferfouer zu beachten wären; weiter mit diesem der vervedischen Vergangenheit angehörenden Vorgang uns zu beschäftigen ist bier nicht der Ort.

Wenden wir uns vielmehr den thatsachlichen Verhaltnissen und Gebrauchen zu, die das vedische Opferfeuer betreifen!). Hier ist zunächst von dem Gegensatz der Opfer mit dem einen und derjenigen mit den drei Opferfeuern zu sprechen. Neben der einfacheren Weise des Opferns mit einem Feuer entwickelte sich frühzeitig!) eine kunstvollere sacrificale Technik, welche drei Fener verlangte: den Opfern dieser Form, namentlich dem ihnen zugehörigen Somsopfer, wandte sich das Interesse der Opferkunstler, das immer mehr sich steigernde priesterliche Raffinement mit besonderer Vorliebe zu. Ursprünglich - hierüber sind nur Vermuthungen möglich - mag das Verhaltniss das gewesen sein, dass man das eine beständig unterhaltene beilige Fenor der einfacheren Opfer für die Bedürfnisse dieser complicirteren Riten in diel Feuer zerlegte. In dem uns vorliegenden Zustand des Rituals aber stehen das eine Fener, "das hänsliche", und die drei Feuer unabhängig neben einander. Jedes Familienhaupt unterhalt das eine Feuer und vollzieht den daran geknüpften Cultus; für den Hochgestellten und Wohlhabenden schick!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wir berücksichtigen nur die hauptsächlichen Typen des Opferfeners und diese nur den Grundyerhältnissen under unf die gante Masse des Details kann bier nicht eingegangen werden.

<sup>\*)</sup> Es ist kaum ein Zweifel, dass dieser Vorgang der Hauptsschu nach vor des greedische Zeitalter fällt. Vgl. Ludwig III, 355 und meiser Bomerkung, Sacred Books of the East XXX S. X Ann. I.

sich ausserdem die Anlegung der drei Feuer und damit die Begründung eines grösseren Culteentrams; zahlreiche im Hause des Opferherrn wohnende Brahmanen, Opferpriester und andre, sammeln sich bei einem solchen Centrum!). Gewisse Haupt-ceremonien sind dem Ritual des einen und dem der drei Feuer gemeinsam: das tagliche Morgen- und Abendopfer, die Feier des Neumonds und Vollmonds wird der Hauptsache nach übereinstimmend mit dem einen Feuer wie mit den dreien, nur bei jenom in einfacherer Form, gefeiert: eine sacrale Doublette, die für unursprünglich zu halten nahe genug liegt. Andre Handlungen aber fallen nur in das eine oder das andre Gebiet; so werden die dem Familienleben angebörigen Weihen nur mit dem einen, das Somaopfer nur mit dem drei Feuern vollzogen\*).

Was das nähere Wesen der drei Feuer anlangt, so hat man es nicht als Vermuthung sondern als selbstverständliche Gewissheit ansgesprochen"), dass in ihnen die Verschmelzung dreier verschiedener Feuerdienste zu erblicken sei. Dieser Gedanke liegt nahe, aber ich kann in den thatsächlichen Verhältnissen des vedischen Rituals nichts entdecken, was ihn bestätigte, nicht auch nur Spuren einer solchen Vertheilung der heiligen Handlungen auf die verschiedenen Feuer, dass die an Jedes von ihnen geknupften Verrichtungen als der sacrale Sonderbesitz irgend einer Priestergruppe vorstellbar wären"). Vielmehr handelt es sieh offenbar um ein

<sup>&#</sup>x27; Sampatha Brahm, M. 1, 4, 4.

T) Da Gebäckepfer wie Thieropfer soweld das eine wie die drei Fener sulfasst und von den grossen Opfertypen allein des Semanpfer au ille drei Fener gebunden ist, darf vielleicht vermathet werden, dass ehen bei diesem der Ausgangspunkt liegt, von dem am sich die Opferweise mit den drei Fenern entwickelt hat (obense Knauer, Festgrass au Roth 64).

<sup>2)</sup> Landwig III, 356.

<sup>\*)</sup> Dor in der vorigen Ann. eiterten Erörterung Loulwige ause der

Zusammenwirken aller drei Feuer bei denselben Riten, derart dass in der Rolle eines jeden ein bestimmter Character herrseht oder wenigstens vorherrscht. An der Spitze steht das Garhapatyafener ("Feuer des Hausherrn"), offenbar der Reprasentant des alten Haus- und Heerdfeuers; es wird allein ständig unterhalten und aus ihm werden die beiden andern Fener für Jedes Opfer, bei dem sie erforderlich sind, nen entnommen. Der Verreisende verabschiedet sich zuerst vom Garhapatya-, alsdann vom Ähavamyafener (s. sogleich); der Heimkehrende andrerseits begrüsst zuerst das Ähavaniya-, dann das Garhapatyafeuer; das Letztere wird also gewissermassen als im Centrum befindlich angesehen, so dass man ea zuerst verlässt und zuletzt zu ihm zurückkehrt!). Das hier bereits berührte zweits Fener, das Ahavantyafeuer ("Fener der Darbringungen"), ist nach Osten gelegen. Auf den Unterschied der beiden\*) deutet ein Brahmana\*) in folgenden Worten hin: "Das ist der Ahavantya. Der ist nicht dazu da, dass man in ihm kocht, was nicht gekocht ist. Daza ist er vielmehr da, dass man, was gekocht ist, in ihm opfert". Der Garhapatya also, so zu sagen das Fenter des praktischen, menschlichen Gebrauchs, dient für die Zurüstungen wie das Bereiten der Opferspeise, das Erhitzen der Gefässe") u. dgh; der Ahavamya ist die Flamme, in welcher die Götter die

Vorwarf gemacht werden, bei der Frage nach der Herkunft der drei Fener die factische Vertheilung der Functionen unter dieselben völfig ansert Acht gelassen zu haben.

<sup>&#</sup>x27;) Satapatha Brahmano II, 4, 1, 3 fgg.; vgl. Saukhayana Sr. II, 14, 15.

<sup>7)</sup> Vgl. über denselben Weber, Ind. Studien X, 327 A. 5.

<sup>\*)</sup> Satapatha fir. 1, 7, 3, 27; III, 8, 1, 7.

<sup>4)</sup> Es kann übrigens gefragt werden, oh dies Erhitzen (vgl. oben S. 338), hei dem ein praktischer Zweck kaum ersichtlich ist, nicht eine Zauberhamillung ist zur Vernichtung aufunftender schädlicher Wesemheiten. Der zugehörige Spruch lautet, was allerdings nicht von voller Bensiskraft ist: "Verbrannt ist jeder Dämon, verbrannt jeder Unhold" (Hillsbrandt.)

Spende zu sich nehmen!). Das dritte Fener endlich, der Anvaharyapacana ("Fener für das Anvaharya-Muss")) oder Dakshinagni ("sudliches Fener") steht, wie sein Platz im Süden anzeigt, in specieller Beziehung zu den Manen und bösen Geistern. Schon oben (S. 340) wurde die Vermuthung ausgesprochen, dass es die von diesen drohende Störung beim Opfer abzuwehren bestimmt war; zugleich aber diente es zur Anfnahme der an sie gerichteten Spenden; schwerlich hatte man das Ahavantyafeuer mit solchen Spenden und dadurch mit jenen unheimlichen Wesen in Berthrung zu bringen gewagt. Das Gürhapatyafener "gehört dem Opferheren als seiner Gottheit", das südliche Feuer "gehört dem femdlichen Nebenbuhler"2). Das Garhapatyafener schützt vor Gafahr, die von Menschen kommt, das südliche Feuer vor Gefahr, die von den Vatern (Manen) kommt<sup>4</sup>). Bei der Feier der Königsweihe wird dem südlichen Feuer ein Feuerbrand entnommen und darin ein zur Abwehr böser Geister bestimmtes Opfer vollzogen; in dem zugehörigen Spruch heisst es; "Getödtet ist der Damon"3). Bei demselben Opfer wurde ein Fenerbrand gleichfalls dem stidlichen Feuer entnommen und in demselben der Nirrti, der Göttin der Vernichtung, eine

Neu- und Vollmondsopfer 22). Freillich würde man für einen derurtigen Zenberact über die Verwendung des audlichen Feuers (s. soglaich) erwarten.

O Damit ist das vorwiegende und wie mir scheint ursprützfliche Verhältniss singedrückt. Verwiedungen aber hamen in den Einzelheiten des praktischen Gebrauche in der That vor, vgl. Sat. Br. J. 7, 3, 26 fg.; Katy. L. 8, 34, 35; Hillsderundt 65 A, 4 u. s. w.

<sup>5)</sup> Dies ist der Opferfohn beim Voll- nud Neumondsopfer (Hillicht, H. 133). Er wird auf dem nach ihm benaumten Feuer bereitet (Kity, H. 5, 27), vielleicht nur, weil er als Opferfohn (datsåing) auf den Dakshinägni zu gehören sehlen.

<sup>7)</sup> Satapatha Brahmana II, B. 2, 6-

<sup>9</sup> Sankhayana Senut. II, 14, 3; 15, 4.

<sup>1)</sup> Vaj. Samhita IX, 38: Şatopathu Br. V. 2, 4, 15 fg.

Spende dargebracht<sup>1</sup>). Eine Hauptgelegenheit aber für die Verwendung des ställichen Opferfeuers ist, wie schon berührt, das Manenopfer, welches sieh durchaus um dies Feuer und um Grüben, die neben demselben in die Erde gegraben sind, bewegt; die Vorschriften für das monatliche Manenopfer am Neumond wie für das jährliche, welches mit dem Fest der Sakamedhas verbunden ist, stellen in gleichem Mansso das südliche Feuer in den Vordergrund<sup>4</sup>).

Was den Begründungsact des Cultus durch Anlegen des oder der beiligen Fener betrifft, so ist es für unsre Zwecke unwesentlich, die je nach den vedischen Schulen sowie nach dem Unterschied des einen oder der drei Feuer differirenden Vorschriften vollstandig darzulegen. Es genüge zu bemerken, dass die Neuerzengung des Feners aus den Reibhölzern und das Holen eines vorhandenen Feuers von bestimmten Stellenz. B. aus dem Hanse eines reichen Heerdenbesitzers oder eines grossen Opferers, neben einander stehen; im einen Fall liegt der Nachdruck auf der Reinheit und Unberührtheit des frischerzengten Feners, im andern auf der glücklichen Vorbedeutung des mit dem altvorhandenen Feuer verknüpften Segens. Als hausliches Fener wird auch - und das ist in Bezug auf dieses wohl die verbreitetste Vorschrift - das Fener zu unterhalten empfohlen, in welches der Opferer zum letzten Mal als Brahmanenschüler, wie es Schülerpflicht ist, das Holzscheit gethan, oder dasjenige, mit welchem für ihn die Hochzeitsceremonien verrichtet sind. Von den fetischartigen Verkörperungen des Agni als Pferd und Ziegenbock. die bei der Feueranlegung nach dem Ritual der drei Feuer eine Rolle spielen, ist in anderm Zusammenhang die Rede gawesen2).

<sup>1)</sup> Sataputha Br. V. 2 B; 2

<sup>2)</sup> Vgl. Katysyana IV, 1, 2, 3, 8; V, 8, 6, 16, 21 etc.

<sup>5</sup> Sinha S. 77 fg.

Bei den viermonatlichen den Lauf der Jahreszeiten begleitenden Feiern und beim Somaopfer wird ein neues Fener gerieben und mit dem alten Ähavamya vereinigt): offenbar ein Act der Auffrischung und Stärkung, möglicherweise auch ein Rest einer andern als der im überlieferten Ritual herrschenden Behandlung des beiligen Feuers, seiner von Zeit zu Zeit wiederholten Ersetzung durch ein neues Feuer.

Das Ausgebenlassen der alten Feuer und, eventuell nach einer Zwischenzeit, die Anlegung von neuen wurde als erforderlich angesehen, wo die alten dem Opferer kein Glück gebracht hatten; man feierte dann die Ceremonie der "Wiederanlegung" (punaradheya).

## Opferspeise and Opfertrank.

Auch auf dem Gebiet des vedischen Opferwesens bestätigt sieh der natürliche Satz, dass der Mensch dem Gott eben das darbietet was ihm als seine eigne Nahrung willkommen ist?). Ausnahmen finden sieh hier und da, die Regel aber ist offenbar diese.

Lassen wir zunächst das Thieropfer und das Somaopfer ausser Betracht, so begegnen als Opferspeise alle hauptsächlicheren Producte der Ackerwirthschaft wie der Viehzucht: an der Spitze Milch in ihren verschiedenen Zuständen (saure Milch u. s. w.), Butter und die beiden vornehmsten Körnerfrüchte, Gerste und Reis<sup>3</sup>), die zu verschiedenen gekochten und gebackenen Gerichten verarbeitet wurden. Dass den

<sup>&</sup>lt;sup>7)</sup> Katy, V. 2, I fgg.; VIII, 1, 17; vgl. Vaj. Samh. V. 2 fg., Satapatha Br. III, 4, 1, 19 fg. — Ashalish beim Thioropfor: Katy. VI, 3, 25; Schwah Thioropfor 77 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dabei ist natürlich von dem seltenen Fall abzuseben, dass die Darbringung einer nicht untbropumorphisch gestachten Wesenheit gilt: Indens Rosse bekommen Pferdefatter.

Letzterer in der ältesten vollischen Zeit fehlend oder noch zurücktretend.

von der Kuh kemmenden Producten ein höheres Gewicht der Heiligkeit und mystischen Bedeutung beigelegt wurde, als den Erzeugnissen des Ackerbaus, tritt dabei unverkennbar hervor. — Hier seien auch die für den Todtenenlt characteristischen Wasserspenden an die durstenden Seelen erwähnt. —

Wir werden beim Thieropfer eingehender von der Tendens sprechen, dem einzelnen Gott eine seinem speciellen Wesen entsprechende Nahrung zu bieten. Hier gehören einige Erscheinungen unter denselben Gesichtspunkt; so wird es für gewisse Gelegenheiten des Todtencultus oder des im Namen eines Todten auszunbenden Cultus vorgeschrieben, die Milch einer Kuh zu nehmen, deren eignes Kalb todt ist und dis nun ein fremdes Kalb nährt!); für Nirrti, die Göttin des Untergangs, wird das Opfer der bei der Bereitung einer andern Opferspeise bei Seite gefallenen Getreidekörner\*) sowie von schwarzem Reis?) erwähnt; für die Göttinnen Nacht und Morgenrothe - die schwarze und die aus jener heraus geborene helle - wird die Milch einer schwarzen Kuh, die ein weisses Kalb hat, vorgeschrieben\*). Rudra, der in der Wildmiss lebende Gott, geniesst bei einer Reihe von Gelegenheiten - mit characteristischer Ueberschreitung der somt fast durchgungig geltenden Beschrankung der Opfergaben auf die gewöhnlichen wirthschaftlichen Producte - wilden Sesam, wilden Weizen, Milch von Rehen, kurz wildgewachsene oder ans dem Walde stammende Stoffe<sup>1</sup>). Zu den Todten stehen ich weiss nicht aus welchem Grunde - Sesamkörner in besondrer Beziehung"). Endlich muss in diesem Zusammenbang

Agnihotra im Namou emos Verstochanen; Ait. Rr. VII., 2: Sat. Rt. XII. 5, 1, 4; Asv. Stant. III, 10, 17; Käty, XXV, 8, 9. — Manusopher: Taitt. Samb. I, 8, 5, 1; Küty, V, 8, 18 otc.

<sup>\*</sup> Taitt. Samb. 1, 8, 1, 1; Sat. Br. V, 2, 3, 2; Khty. XV, 1, 10.

<sup>\*)</sup> Taitt. Samb. 1, 8, 9, 1; Sat. Br. V, 3, 1, 13; Katy. XV, 3, 14;

<sup>9</sup> Val. S. XVII, 70; Katy, XVIII, 4, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Indische Studien XIII, 272.

<sup>\*)</sup> Sishe a.B. Bandhiyam Dh. H. I. 2, 27; Sinkhayana G. IX, I. I.

auf die Rolle hingewiesen werden, welche die den verschiedenen Göttern heiligen Zahlen bei den Darbringungen spielen: der Opferfladen für Agni wird auf acht, der für Indra auf elf Scherben!) bereitet u. s. w.: Künsteleien, denen hohes Alter nicht zugeschrieben werden kann?).

Das Thieropfer zeigt genau analoge Verhaltmisse. Gegessen wurde von Thieren in erster Linie Rind und Ziege<sup>3</sup>),
dazu das Schaf. "Hergerufen hierher sind die Rinder, hergerufen Ziegen und Schafe", hiess es in einer Weiheformel
beim Hausbau<sup>4</sup>). Eben diese drei sind denn auch die gewöhnlichen Opferthiere<sup>5</sup>); unter ihnen wiederum scheint für
die haufigen kleinen, oft an lange Reihen von Göttern gerichteten Opfer der Ziegenbock regelmässig verwandt worden
zu sein; offenbar war das Rind für diese Rolle zu kostbar<sup>6</sup>).
Ansgeschlossen wenigstens von der regelmässigen Verwendbarkeit beim Opfer waren die Thiere, die dem menschlichen
Genusse nicht oder doch nicht regelmässig und nur in zweiter

Characteristisch ist, dass für des den Todten durgebruchte Glücksopfet, bei dem eine Reihe Characteristics des Todtenente fortfallen, die Regel gilt: "Gerste vertritt den Sesant" (obendas, IV. 4, 9).

<sup>()</sup> Entsprechand der Sylbensuhl von Gayatri, Trishtubh ste.

<sup>5)</sup> Die Vertheilung der Metra unter die Gottheiten, auf welcher offenber die rimelle und mystische Geltung jener Zahlen beraht, zeigt eine in auch im Rayeds nur in den ersten Auflingen.

<sup>5</sup> Vgl. Satap, Brahmana III, 4, L. 2,

<sup>1)</sup> Sankhayana G. III, 8, L.

<sup>1)</sup> Vel. Katy. XIX. 3, 2, 3; XX. 7, 19. Dm Combination von Ziegen-bick, Widder, Stier erinnert an die antiken Sooretaarilien. Gelegentlich bet von fant solennen Hostien die Rede (Ind. Stud. X, 347), nämlich janen dreien und darn Pferd und Monschr die beiden letzten kommen in der That nur ganz manahmaweise in Betracht. – Leber Rind, Ziege und Schaf als die Opferthiere der Semitan vgl. Rob. Smith Religion of the Semita 1, 201.

<sup>7)</sup> Vgl. Ait. Brahm. II; 8, 5: "Die (Opferanbetaux) weilte am längsten im Zaugenbock: darum ist er das gebräuchlichets von allesen Opferthierun" 20."

Linie zugehörten: so das Schwein, der Hund, Wild, Geffügel, Fische<sup>1</sup>).

Von Ausnahmen kommen natürlich nicht ernstlich in Betracht die ungeheuren Massen von Opferthieren aller Art, welche für das Rossopfer als Begleiter der Haupthostie vorgeschrieben werden?): hier liegt nicht echte cultische Sitte vor sondern in's Mansslose schweifende priesterliche Lucubration. Wichtiger ist als eine Ueberschreitung der sonst geltenden Grenzen in der Wahl der Opferthiere das Opferross selbst. Es ist mir ganz unwahrscheinlich, dass hier ein Ueberrest aus einem Zeitalter vorliegt, für welches Pferdefleisch zu den gewöhnlichen Nahrungsmitteln gehörte<sup>1</sup>). Die genanere Betrachtung des Rituals zeigt vielmehr, dass die Absicht war, dem opfernden Fürsten die schnelle Kraft (vaja) des kriegerischen Opferthiers zuzuwenden: so ist, wenn den Göttern eine Speise geboten wird, die keine Speise ist, auch hier wieder das Opfer - wir haben diesen typischen Vorgang oben besprochen (S. 313) - von Denkgewohnheiten des Zauberwesens aus der Bahn gelenkt<sup>4</sup>). Nicht anders wird über das Eselopfer als Sühne für Verletzungen der

<sup>7)</sup> Spielt dabet, wie Stangel (Hermes XXII, 94 fgg.) in Beaug auf die Ausschliessung von Wild und Fischen beim griechischen Opier vormuthet, der Gesichtspunkt mit, dass diese Thiere nicht leicht lebend zur Opferstätte hätten gebracht und dem Gott übergeben werden können?

f: Die Wahlthiers unter diesen sollen übrigens freigelassen werden Ind. Stud. X, 348, Tairt. Hr. HI, 8, 19 etc.

<sup>\*)</sup> Der Gennss dieses Floisches kum in historischer Zeit in Imlien setbatverständlich vor, bildete aber doch eine Annahme. Siehe z. II. Vinnya Pitaka, Mahayagga VI, 23, 11.

<sup>\*)</sup> Man kann auch des Pferdeopfer mit dem Princip, dass der Mensch dem Gett giebt was er selbst isst, vereinigen, wann man bedenkt, dass der Mensch amser der ulltäglichen Nahrung auch Zaubernahrung, die ihm irgend sine bestimmte Eigenschaft mittheilen soll, zu sich nimmt (vgl. S. 357 Anm. 1). Selebe Zaubernahrung für den Gett — die dann natürlich schliesslich dem Menschen zu Gute kommen soll — ist das Pferd.

Keuschheit (s. oben S. 330) zu urtheilen sein; es kommt hier weniger darauf an, oh der Esel sich dazu eignet von der Gottheit genossen zu werden, als dass er das Thier ist, aus dessen Ueberfinss sich am besten was der Mensch von männlicher Kraft verloren hat in ihn zurückzaubern lässt. Anch wenn beim Regenzauber die Fischotter als Opferthier für den Wassergott Apam napat erscheint!), ist dies mehr Zauber als Opfer. Aehnliches begegnet vielfach.

Die schon bei dem nichtthierischen Opfer erwähnte Corresponsion zwischen den Eigenschaften des Gottes und der ihm gebrachten Gabe tritt beim Thieropfer sehr viel ausgeprägter hervor. Deutlich, wenn auch entfernt nicht ausnahmslos\*), zeigt sich die Tendenz, das Opferthier den Gott vor Allem im Geschlecht, aber auch in der Farbe und andern Eigenschaften nachbilden zu lassen\*). Diese auch bei Naturvölkern wiederkehrende Erscheinung wird durch den etwas vagen Gedanken, dass der Gott das ihm ähnliche Thier besonders gern sieht, wohl nicht erschöpfend erklärt. Man wird auf die so verbreitete Vorstellung zurückzugehen haben, dass jedes Thier, wenn man es verspeist, dem Esser seine besondern Eigenschaften mittheilt\*). So wird auch der Gott,

<sup>7</sup> Kangika Saira 197.

<sup>5)</sup> Von den Ausnahmen der Regel über die geschlechtliche Uebermastimmung swischen Gott und Opferthier begrüge ich mich wenige aufzuführen. Am Ende des Somsepfers erhalten Mitra und Verunz eine rase (Ind. Stud. X. 394). — Ziegenbook für Sersevati (dassibet 395). — Mutterschaf (oder vielmehr ein Bild desselben) für die Maruts (das. 340). Käty. V. 5, 17 fg.). — mez für die Maruts, s. S. 358 — Manche derartige Fälle mögen sich daraus erklären, dass durch itgend einen Zufall das einmal festgewurzelte Opfer eines bestimmten Thiers auf eine auche Gottheit übertragen wurde.

<sup>4)</sup> Man recgleiche über dasselbe Gesetz in des griechischen Culten das Programm von P. Stengel. Quarstiones surrificales S. 1 fgg. (Berlin 1879).

<sup>4)</sup> So verspeint beispielsweise ein südenmeikenischer Stamm mit Vorliebe Freche, Affon und Vogel "um flink und gewandt zu werden", ver-

dessen Stärke die Opfermahlzeit mehren soll, die höchste Zunahme von Substanz in der eben für ihn erforderten Beschaffenheit durch das Verzehren des ihm homogensten Thieres erfahren'). Für Indra, dessen Wesen strotzende Münnlichkeit ist, der in den Liedern zu zahllosen Malen ein Stier genannt wird, finden wir den Stier als häufiges Opferthier; ferner den Büffel<sup>1</sup>), mit welchem der gewaltige Gott gleichfalls gern verglichen wird3). Bei bestimmten Opfern tritt neben den Stier des Indra ein röthlicher Ziegenbock für die beiden Asvin -"denn von röthlicher Farhe gleichsam sind die Asvin", heisat es - und ein weibliches Schaf von bestimmten Eigenschaften für Sarasvatt'). Für Agni, den rauchumwölkten Gott, gieht es das Opfer eines Ziegenbocks mit schwarzem Halse; die Sonne und der Todtengott Yama erhalten zwei Ziegenböcke, den einen weiss, den andern schwarzs); beim Opfer an die der Lebens- und Zengungskraft beraubten Manen wird Gewicht darauf gelegt ihnen nicht einen Widder sondern einen Hammel darzubringen<sup>e</sup>) u. dgl. mehr. Wenn den Maruts eine gescheckte (pgsni) Kuh geopfert wird?), so stimmt zwar

schmühr aber das Fleisch schwerfälliger Thiere, s. R. des Tapirs, "damit sie nicht plump wie diese werden" (Andree, die Authropophagie S. 102). Im vedischen Indien selbst wählt man die erste Fleischmahrung des Kimbeunter dem Fleisch verschindener Thiere je nach des besonderen Eigenschaften, die man dem Kimbe würsicht (Phriskura I, 19 etc.).

<sup>()</sup> Dass dabei auch totemistische Anschnungen mitspielen k\u00fcnnet, soll nicht geläugnet werden; für n\u00e4hers Untersuchung der Frage ist dies nicht der Ort.

<sup>7</sup> Hillebrandt, Ved. Mythologie I, 231 A, 2.

<sup>\*)</sup> Haben wir hier nicht im Grunde eine Abniliche Erscheinung, wie wenn "certain Californiau tribes which worship the buzzard sucrifice him "himself" once a year" —? (A. Lang, Myth, Ritual, and Religion II, 106.)

<sup>&</sup>quot; Sat. Br. V. 5, 4, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7)</sup> Vaj. Samb. XXIV. 1. Achuliches für Agni \(\text{Afters}, \pi, \text{B. Tailf-Samb. II. 1, 2, 7.}\)

<sup>7)</sup> Ramayana L 49, 9 ed. Rombay.

<sup>7)</sup> Gennuer sine nicht trächtige und nuch nicht nährende Kuh. KBy-

das Geschlecht nicht, aber die Beziehung auf die gescheckte (prym) Kuh, die Mutter der Maruts, ist unverkembar. Der basta (Ziegenbeck) des Tvashtar') wird mit dem basta, welchen der Rgveda') in der Nachbarschaft des Tvashtarmythus auftreten lässt, zusammenhängen. — Uebrigens können wie die Wahl der Thiergattung so auch die näheren Bestimmungen des Thiers auf Einflüssen des Zauberwesens berühen: so bei der Darbringung eines sehwarzen Opferthiers zur Erlangung von Regen: "es ist sehwarz, denn dies ist das Wesen des Regens; mit dem was sein Wesen ist gewinnt er sich den Regen"). Ein blutrothes Opferthier wird von rothgekleideten und rothbeturbauten Priestern dargebracht, wenn es sich um die Vernichtung eines Feindes handelt"). So etwas ist nicht späte priesterliche Düftelei, sondern es trägt den Stempel urältesten Zauberwesens.

Man tödtete das Opferthier mit den ähnlich auch bei andern Völkern erscheinenden Ausdrücken des Bemühens sich von der Schuld einer Blutthat frei zu balten. Man sagte ihm, dass es nicht stirbt: "Du stirbst nicht, dir geschicht kein Leid; zu den Göttern gehst du auf schönen Pfaden" (Rv. I, 162, 21). Euphemistisch nannte man das Tödten des Thieres Zustimmung gewinnen". Die Tödtung wurde durch Ersticken oder Erwürgen ohne Blutvergiessen bewirkt; man suchte dabei zu vermeiden, dass das Thier einen Laut

XIV, 2, 11. Duch Taitt, Sami, II, 1, 6, 2 labon wir ein manulichen geschecktes (ppm) Opforthier für die Maruts.

<sup>1)</sup> Katy, VIII, 9, 1.

<sup>\*) 1, 161, 13.</sup> 

<sup>\*)</sup> Taitt, S. II, 1, 8, 5, — Genau abensu dus Regenopfer dur Zufust. The beads of villages select sums black area; there is not one schite among them.... It is supposed that black cattle are chosen because schen it is about to rain the sky is overcast with dark clouds (Callaway, the Religious System of the Amazulu, p. 59).

<sup>\*)</sup> Katy, XXII, B, 14, 15. Gastiss spielt hier each die Farbe des Rodes mit, das Thier wird Agul als dem von Rodes begleiteten geopfert.

ausstiess; die Hauptpersonen des Opfers wandten den Rücken, bis der Tod des Thieres eingetreten war.

Die dem Gott dargebrachten Theile des Opferthiers zerfallen in sehr auffallender Weise in zwei Massen, deren Darbringung zwei vollkommen getrennte Acte des Opferrituals ausmacht. Ist das Thier getödtet, so wird zunächst ein Schnitt gemacht, durch welchen man das Netz (omentum), einen der fettreichsten Körpertheile, herauszieht'). Dieses wird gekocht und mit aller Feierlichkeit dargebracht. Die Ritualtexte schreiben hinter dieser Handlung das Vertheilen von Geschenken an die Priester und Reinigungen vor"; es ist deutlich, dass hier ein Abschnitt gemacht ist. Hinterher wird dann das übrige Thier zerlegt und unter Vorausschiekung eines Reiskuchens werden Abschnitte von den einzelnen Theilen dem Gott geopfert1). Andre Abschnitte geniessen die Priester. Was übrig geblieben wird an die Priester, den Opferer oder danach verlangende Brahmanen vertheilt\*), bis auf das Schwanzstück, welches für eine hauptsächlich den Götterfrauen geltende Schlusseeremonie aufgehoben wird. So bildet also die Opferung des Netzes und die Opferung von Abschnitten aller übrigen geeigneten Körpertheile zwei getrennte Handlungen. Ich theile zur Veranschanlichung noch einige Satze aus Asvalayanus3) Beschreibung des Ashtaka-

<sup>1)</sup> Schwab, das altind. Thieropfer S. 112 feet.

<sup>1)</sup> Ebendas, 121 fg.

<sup>4)</sup> Hierzu eine Kinladungsformet, in der es nach Tiett, Br. III, 6, 11, 1, 2 (vgl. Vaj. S. XXI, 43; Schwah 144) beiset — die Formel ist für des Ziegenbockopfer au Indra und Agni aufgestellt —: "Der Hotar verslew Indra und Agni. Von der Opferspeise des Bocks verzehrten sie hente des aus der Mitte berausgenommene Fett, eine Damonen, eine menschliche Feinde es ergrelfen konnten. Jetat sollen sie genieusen (folgt Ampreisung der und darzubeingenden Stücke)". — Für die Sonderstellung des Netzopfers vglauch Apastamba Dh. I, 6, 18, 25.

<sup>1)</sup> Schwab 149.

<sup>&</sup>quot;) Grhyn II, 4, 13, 14.

Thieropfers mit. "Er tödtet das Thier nach der Ordnung des Thieropfers . . . zieht das Netz herans und opfert mit dem Verse: "Bringe das Netz, o Agni Jatavedas, zu den Vätern, wo du sie in der Ferne weilend weisst. Mögen Ströme von Fett sich ihnen ergiessen. Mögen alle diese Wünsche sich erfüllen. Svaha!" Dann von den abgeschnittenen Stücken (der übrigen Körpertheile) und von der gekochten Speise, mit den Versen" — u. s. w.

Woher diese Absonderung des Netzopfers gegenüber der grossen Masse der andern Darbringungen? Ich kann mich der Vermuthung nicht erwehren, dass hier der letzte Ueberrest einer uralten noch ausgeprägteren Bevorzugung des Netzes vorliegt, dass es nämlich eine Zeit gegeben hat, wo von dem ganzen Thier das Netz ich will nicht sagen allein dem Gott gespendet, aber doch allein dem Gott verbrannt wurde. Dies scheint zunächst das Thioropferritual der nabverwandten Perser zu bestätigen, wie Strabe<sup>1</sup>) es beschreibt. Die Perser, sagt er, opfern das Opferthier nicht in's Feuer, sondern vertheilen es unter eich. Den Göttern geben sie nur die Seele: doch wird ein kleines Stück des Netzes (ininkov re pazgór) in's Fener gethan. - Betrachten wir noch einige ausserindische Parallelen. Beim alttestamentlichen Sündopfer\*) wurden die Nieren mit dem Fett und das Netz also Fettstücke in etwas grösserem Umfang als im indischen Ritual, dem Wesen der Sache nach aber durchaus ein entsprechender Theil - auf dem Brandopferaltar geopfert, der übrige Körper aber ausserhalb des Lagers verbrannt d. h. als belastet von der zu sühnenden Sünde oder dem göttlichen Zorn vernichtet. Beim Schuldopfer1) wurden die Fettstücke auf

XV, 732, Vgl anch Vendidud 18, 70 and (worant Darmesteter au disser Stelle hinweist) Catall 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Invit. 4. Richms Hamlwortzebunh des bibl. Altertones S. 1582.

<sup>4)</sup> Lavit, 7. Richm S. 1410.

dem Altar geopfert, das Uchrige von den Priestern verspeist. Beim Dankopfer') wurden die Fettstucke auf dem Altar geopfert: "das ist ein Fener zum süssen Geruch dem Herrn"; das Uebrige füllt theils den Priestern zu, theils wird es von dem Darbringer mit den Seinigen und seinen Gasten vorzehrt. - Wir werfen hier noch einen Blick auf die heute bei den Zulas geltenden Opfergebräuche, wie die von Cullaway<sup>5</sup>) vernommenen eingebornen Zeugen sie beschreiben. Man tödtet den Opferstier und häntet ihn. Dann nimmt man etwas von dem Fett des Netzes und verbrennt es mit Weihrauch; das Hans wird von dem Geruch des verbraunten Netzes erfüllt, und man denkt dann, dass man den Geistern seines Volks einen sussen Gerneh bereitet. Das Fleisch des Opferthiers aber wird niedergelegt; die Geister kommen und essen davon. Am Morgen findet man es unberührt, aber die Geister haben daran geleckt. -

Nach alledem erklart sich offenbar das Verbrennen des Netzes ganz unabhängig von dem Verbrennen oder Nichtverbrennen des übrigen Thierkörpers, unabhängig von der Vorstellung, dass der Gottheit ihre Speise in Form des Opferdampfs zuzuschicken ist. Dem Gott werden Fettdämpfe erzeugt ihm "zum süssen Gernch") sehon in einem Zeitalter, welches noch gewohnt ist das eigentliche Opferfleisch dem Gott hinzulegen und es dann, nachdem Jener sich sein Theil davon unsichtbar angeeignet, dem menschlichen Genusse zu übergeben: welche bei vielen Naturvölkern zu beobachtende Behandlungsweise des Opfers auch im indischen Ritual, wie wir oben (S. 341 fg.) zu zeigen versuchten, ihre Spuren zurückgelassen hat. Wir werden in der bei der Netzhaut

<sup>7)</sup> Levit. 3, Richar S. 256.

<sup>2)</sup> The Religious System of the Amazulu, S. 11, 141, 177-

b) So lässt unch das Rämäyana (F. 14, 37 od. Bombuy) bei der Beschreibung eines Opfers "den Geruch vom Rauch des Netzes" gerochen werden.

vorliegenden Benutzung des Feuers zum Zweck der Geruchserzeugung vielleicht wieder einen!) der Anfangs- und Ausgangspunkte erkennen dürfen, von denen aus das Feuer zu seiner Geltung als Opferfeuer, als Beförderer der Opfergaben zu den bimmlischen Wohnungen ihrer Empfänger gelangt ist.

Das Blut des Opferthiers wurde im vedischen Ritual
für die Rakshas (bösen Dämonen) ausgegossen!). Die Möglichkeit kann nicht geleugnet werden, dass darin ein Rest von
Opferformen einer alten Zeit, in welcher der Genuss von
Blut eine bedeutende Rolle spielte, erhalten ist. Aber die
Erklärung kann auch mehr auf der Oberfläche liegen. Wie
beim Opfer von Gebäck die Abfälle des dazu verwandten
Getreides den Rakshas hingeworfen wurden?), so mag ihnen
das Blut als der Abfäll überlassen worden sein, mit dem
man das niedere Volk der Geisterwelt abfand!): wobei auch
die Vorstellung von diesen dem Leben und der Gesundheit
nachstellenden Wesen als Blutsangern mitgespielt haben wird.

Im Zusammenhang mit dem Thieropfer muss hier anch die Frage nach der Existenz von Menschenopfern in vedischer Zeit berührt werden. Die einzige vollkommen zuverlässige Spur derselben scheint mir die zu sein, welche das sog. Bauopfer betrifft. Unter den ritnellen Vorschriften für die bekanntlich mit besonderem ceremoniellem Pomp umgebene Erbauung des Backsteinfeueraltars (agnicayana) findet sich die Bestimmung, dass fünf Opferthiere — Mensch, Ross, Rind, Schafbock, Ziegenbock — verschiedenen Göttern

<sup>1)</sup> Sinha aban 5, 317.

<sup>7)</sup> Schwah 132.

<sup>\*)</sup> Hillohrandt New- und Vallmundsopfer 171.

<sup>\*)</sup> Dafür spricht, dass Magen und Excremente des Opferthiers, wahche doch offenbar als Abfälle annusehen sind, mit dem Blute gleich behandelt worden (Sahwah z. n. O.).

<sup>\*)</sup> Man vergleiche namentlich Webers Aufsatz über diesen Gegenstand, Z. D. M. G. XVIII, 262 (gg.

zu opfern sind; die Rümpfe<sup>1</sup>) werden in das Wasser geworfen, ans welchem man den Thon für den Bau nimmt - diesem Thon soll dadurch Festigkeit verliehen werden -; die filmf Haupter aber werden spater in die unterste Schicht des Gemäners eingemauert\*). Das Alles wird im Satapatha Brahmana als ein nur in der Vergangenheit, aber in keineswegs allzu ferner Vergangenheit<sup>3</sup>) geübter Brauch characterisirt; in der Gegenwart seion Ersatzriten gebränchlich. Die Weise, wie die betreffenden Augaben auftreten, lässt sie als gänzlich unverdachtig erscheinen. Was sieh hier in Bezug auf das rituelle Bauwerk des Altars in der Ueberlieferung erhalten hat, galt ohne Zweifel einmal für Bauwerke überhaupt, soweit solche die entsprechende Wichtigkeit besassen'). So erkennen wir bier den über die Erde verbreiteten Glauben wieder, dass ein Bau Festigkeit durch ein Bauopfer, insonderheit ein Menschenopfer erlangt<sup>6</sup>). Es muss indessen bezweifelt werden, ob die gebrauchliche Benennung dieses Gebrauchs als Opfer den eigentlichen Sinn desselben trifft. Offenbar handelt es sich; ursprünglich wenigstens, nicht darum, ein überirdisches Wesen durch den Genuss von Menschenfleisch und Menschenblut zu erfreuen, sondern darum, dem Ban Festigkeit mitzutheilen, indem man eine menschliche Seele und alle an der menschliehen Leiche haftenden magischen Potengen in ihn hineinbannt. Also ein mit der Tödtung

<sup>7)</sup> Ansser dem der Ziege.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe die Materialien bei Waber s. n. 0, 263 (g.: Ind. Sind. XIII, 218 fg. 251 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Letzte, der ihn übte, war Syāparna Sāyakāyana (VI, 2, 1, 30): welcher Name in die Zeit, die man historisch nennen darf, führt.

<sup>\*)</sup> Wir finden, dem Bumpfer abuffeh, den Gebranch bei der Erhauung des Hauses unter dem Mittelpfösten einen besulbten Stein, offenbar als Symbol und Vehikel triefender Fülle, zu vergraben [Sankh. G. III. 3, 10).

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Siehe Tylor, Anfänge der Caltur I, 104 fgg.; M. Winternitz in der Mittheilungen der Anthrop. Ges. in Wien, Sitzungsbericht vom 19. April 1887; Mölmine III, 497 etc.

eines Menschen getriebener Zauber, aber nicht ein Menschenopfer im eigentlichen Sinn: wenn auch natürlich hier wie so oft der Zauber im Lauf der Zeit vom Opferwesen attrahirt worden ist, die Formen eines Opfers angenommen hat<sup>4</sup>).

Was sonst für die Existenz vedischer Menschenopfer angeführt wird?), sebeint mir nicht jeden Zweifel auszuschliessen. Wenn die alten Ritualhandbücher in einem eignen Abschnitt nach dem Rossopfer das "Menschenopfer" (purushamedha) mit allem Detail schildern3), so erweist sich das leicht als reines Phantasieproduct, dem Rossopfer nachgebildet und aus dessen colossalen Verhältnissen in's noch Colossalere gesteigert. Sollte selbst — was schwer zu glauben — dies Prunkstück aus der grossen priesterlichen Modellaammlung irgend einmal die Frömmigkeit eines Fürsten zur Ausführung begeistert haben, würde dies doch ein für die Betrachtung des wirklichen vedischen Cultus unerheblicher Zufall bleiben\*). Von echten Menschenopfern aber, die entweder auf den Cultus von Kannibalen zurückgehen oder als Sühnopfer die Hingabe eines Menschenlebens für verwirkte oder geführdete andre Menschenleben darstellen\*), sind, so viel ich gegen-

<sup>4)</sup> Annh die im Vede noch durchschinmernde Wittwerverbrenung ist natürlich kein Opfer; dem Todten wird wie andrer Besitz so unch sein. Weih durch das Fener des Scheiterhaufens in's Jenesitz melagementt.

<sup>7</sup> Man who Wobers ellirten Aufesta.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mit dem Rossopfer ansammen, sählen such die Buildhisten das Menschenopfer auf: Supports Nikaya vol. I p. 76.

<sup>\*)</sup> Auch wenn bei den Baddhisten der Jützka-Commentar (vol. III p. 44) ein grosses Opfer von humer je vier Opferthieren derselben Art, darunter nuch von vier Opfermenseben erwähnt, ist derartiges wohl wonn nicht als reines Pfantasiegebilde so als ein ausgedütteltes Opferkunststück zu beurtheilen, dem nichts von volksthämlicher Reulität zukommt.

<sup>&</sup>quot;) Unber die weitere Möglichkeit, eine als Opfer sich darabellende Hingabe des durch Schuld verwirkten Messcheniebens selbst (man sehr a. B. Apastamba Dh. I. 25, 12) wage ich gegenwärtig nicht zu urtheilen: die Frage wird im Zusammenhang des altfadischen Criminalrechts erwogen werden unbesen.

wartig übersehe, im vedischen Indien keine sicheren Spuren zu entdecken; welches Gewicht den von solchen Opfern berichtenden mehr oder weniger alten Legenden<sup>1</sup>) zukommt, wird zweifelhaft bleiben müssen. —

Die vornehmste Opfergabe des vedischen Cultus ist der Soma. Der Mensch stillt im Opfer nicht allein Hanger und Durst des Gottes, sondern er verhilft ihm auch zu einem Rausch, an welchem er dann selbst theilnimmt. Schon in anderm Zusammenhang haben wir bemerkt, dass die Vorstellung von dem berauschenden Trank der Götter, insonderheit des Gewittergottes, und im Zusammenhang damit, wie mit voller Sicherheit geschlossen werden darf, die Verwendung eines solchen Tranks im Cultus, mit grosser Wahrscheinlichkeit in das indegermanische Zeitalter zurückverlegt und auf ein jener Zeit eignes berauschendes Honigmeth bezogen wird (S. 175 fgg.). Wir sahen, dass in der indoiranischen Periode an die Stelle des Honigtranks der gepresste Saft der Somapflanze<sup>7</sup>) trat; er wurde mit mancherlei Beimischungen versehen, unter welchen die mit Milch besonders hervortritt; sie

<sup>1)</sup> Wie der Erzählung von Samberpa, der buiddhietischen Erzählung von der Opferung gefangener Könige an eine Baumgottheit (Jataka vol. III p. 160) a. s. w. — Die Samborpage schichte berichtet, wie ein in der Schall Varuma befindlicher König — er hatte dem Gott seinen Sohn zu epferu versprochen — vom göttlichen Zorn verfolgt einen jungen Brahmanse als Eirsatz zu opdern unterminnet: beim Röjastynopfer soll dermilbe als Opferthier dargebrucht werden. Die Götter, welche der bedrängte Jangling zuraft, sehenken ihm die Ernsbeitz vom dem Konige aber werdes Verms seinen Zorn. Diese Geschichte soll bei der Feier des Räjastys der Prieber dem opfervermstallenden Könige vortragen, damit der elle, wie die Räusitexte segen, von aller Sändenschuld, von den Posselle des Verma 1- freit worde Weber, Leber den Rajastys, 52). Weber (a. n. O. 47) vermabet — rielbacht natumfund — als die eigenriiche Bedeutung dieser Recitation, dass eine alte Sitte des Menschenopfers bei der Rajastynfeier dauberch absolgethen markätz werden sollte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Unber die hetznische Frage vgl. Hills brundt, Vedische Mythologia. L. 3 fgg. und die dort eitiste Literatur.

stammt ohne Zweifel aus indofranischer Zeit'). Im Veda wird der Somatrank vielfach als madha ("Honig") benannt: die naheliegende Vermuthung ist aufgestellt werden, dass hier der indogermanische Name des Honigmeths (medhu) auf den veränderten Trank vererbt sei, ähnlich wie die Griechen, die vom Meth zum Wein übergegangen waren, letzterem doch den alten Namen acer bewahrt haben. Die Vermuthung kann richtig sein; mir scheint aber dass für jene Benennung des Soma auch eine andere Erklärung möglich und aus manchen Gründen sogar wahrscheinlich ist. Den vedischen Dichtern sind die Worte Honig, honigreich und dgt. für Flüssigkeiten, die sie als süss oder überhaupt angenehm bezeichnen wollen, sehr geläufig. In der Kuh wohnt Honig d. h. süsse Milch; die Butter heisst honigreich oder geradezu Honig; honigreich werden sogar die Wasserwogen und die Luft genannt. Phantasiespiele aller Art knupfen sich an die Substanz des Honigs, die vornehmste Tragerin der Süssigkeit für das vedische Zeitalter. Danach ist es auch ohne Zuhilfenahme des indogermanischen Honigmeths aus dem Veda allein durchaus verständlich, wenn der Soma dert als Honig. als honigreich benannt wird; mochte er schmecken wie er wollte, die fromme Ausdrucksweise konnte natürlich nicht anders als ihm stissen Geschmack nachrühmen. Vollends gilt das von demjenigen Soma, der wirklich mit süssen Substanzen, Milch oder Honig, gemischt war, sowie von dem Fall, dass besondre mythologische Eigenschaften der in Betracht kommenden Gottheit die Phantasie des Dichters auf die Vorstellung des Honigs hinführten"). Dahm, dass es sieh hier-

Hillebrandt a. . O. 200 fgg. besonders 220.

To He hamfelt eich bier um die Agrin, in deren Vorstellungskreie der Hentg eine Hamptrelle spielt. Unter den finne gewinneten Darbringungen tritt besonders die heless Trankopfer des Gharma bervor. Die es ist im spätera Ritual gans überwiegend ein Milebapfer (s. Garbe, ZDMG, 34, 449 für der Bereile infert durchen auf Some und wie es scheint ench auf

in der That vielmehr um eine poetisch-phantastische Redeweise als um Bewahrung eines uralten Ausdrucks handelt, scheint mir zu deuten, dass die Bezeichnung des Soma als madhe ihren Sitz nicht in alter fester Terminologie und, was die Vertheilung auf die Gottheiten anlangt, hauptsächlich im Cultus der Asvin zu haben scheint: diese Götter aber stehen zum Somacultus aller Vermuthung nach in viel oberflächlicheren Beziehungen als z. B. der Gewittergott. Vor Allem ist auch der Umstand zu beachten, dass das Avesta, sonst in Bezug auf die Terminologie des Soma dem Veda so nabe stehend, doch die Gleichung Soma = madhu nicht kenut!): hier ist eben die Vorliebe der vedischen Diehter für das Spiel mit der Vorstellung des Honigs nicht anzutreffen. So worden wir es für wahrscheinlich halten, dass die in Rede stehende Ausdrucksweise eine Neubildung der vedischen Zeit ist, und wohl auch, dass die Beimischung von Honig zum Soma eine einfache Versussung ahnlich derjenigen durch Milch darstellt, deren Zusammenhang mit dem vorhistorischen göttlichen Honigtrank vollkommen zweifelhaft ist.

Ist nun der Soma je ein beliebtes Getrank des arischen Volks gewesen? Ich zweifle daran und glaube mich damit doch gegen den Satz, dass der Mensch dem Gott im Opfer giebt was für ihn selbst ein Genuss ist, nicht in wirklichen Widerspruch zu setzen. Man muss bedenken, dass allem Anschein nach die dem Soma gehörende Rolle im Cultus nicht für ihn zuerst erfunden ist. Er überkam sie von einem altern Getrank, trat in eine bereits fertige, hieratisch ausgeprägte Situation ein: worin liegt, dass er für das profane Leben zu keiner Zeit wirkliche Geltung besessen zu haben braucht. Für den Veda ist klar, dass der Soma nichts

Honig als Hauptbestandtheile. Von Honig ist übrigens auch is jüngeren Texton gelegentlich die Rode, Vgl. Hillebrandt Vod. Mythologie I, 238 ff.

So mit Recht Hillsbrandt a. a. O. 238.

weniger als ein beliebtes Volksgetrank war, und mir scheint, dass die avestischen Zeugnisse nichts andres lehren. Das wirkliche berauschende Getrank des altindischen Volkslebens war die Sura!). —

Wir schliessen diesen Ueberblick über die Opferspeisen uml tranke mit der Bemerkung, dass hier und da - schon bei Gelegenheit des Esclopfers und Rossopfers wurde dieser Punkt gestreift - auch nicht essbare bez, trinkbare Substanzen als Opferspenden dargebracht oder diesen zugesetzt werden. Mir scheint, dass in solchen Fällen die so häufige Vermischung von Opfer und Zauber vorliegt. Irgendwelche Zaubermanipulationen, die mit einem Gegenstand vergenommen werden, konnen sich unter den Händen eifriger Opferkünstler in ein Opfern dieses Gegenstandes verwandeln; das Opfer kann als Zaubermittel betrachtet werden, irgend eine Substanz in den Opferer oder in andre Wesen bineinzuschaffen oder sonst in deren Besitz zu bringen. Wer langes Leben wünscht, opfert in der Vollmondsnacht hundert Nagel von Khadiraholz: vielleicht als Festuagelung des Lebens durch die hundert Jahre, welche man sich wunscht. Wer den Besitz todtlicher Waffen begehrt, opfert eiserne Nagel. Die Darbringung von tansend Spenden von Kälbermist verschafft den Besitz von Grossvieh, Spenden von Schafmist den von Kleinvich<sup>3</sup>). Beim Sautramantopfer mischt man den Spenden Wolfs-, Tiger- und Löwenhaare bei'); so erlangt der Opferer die Kraft dieser

<sup>1)</sup> Sacrale Verwenning fund die Suro bei den Geromonien der Santraman sowie des Väjapeya (Weber Ind. Stad. X. 349 ff., Ueber den Väjapeya S. 23 fg., 32; meine Bemerkungen in den Nachrichten von der Gött, Ges. d. Wiss. 1893 S. 345 ff., Hiljohrand) Mythol, I. 247 ff.). An tenden Stellen schuinen diese Partien des Rimals den Character prosterficher Düttele zu tragen; womit die Möglichkeit alter wirklich welksthämlicher Sanähletienen natürlich nicht gelengnet sein soll. Vgl. uter die sacrale Verwenning des entsproschenden avestischen Getranks (herze) Geiger, Ostiren Cultur 283.

<sup>3)</sup> Gobhila IV, 8, 11, 18; 0, 13, 14,

<sup>\*)</sup> Weber Ind. Stud. X, 350.

Thiere. Um Ameisen zu vernichten, thut man Gift in die Opferspende<sup>1</sup>). Durch derartige Ausnahmen wird man den an die Spitze dieses Abschnitts gestellten Satz, dass man dem Gott als Nahrung darbringt, was man selbst zu geniessen liebt, nicht für aufgehoben halten.

## Der Opfernde und die Priester.

Der Mittelpunkt, um welchen sieh der vedische Cult bewegt, ist das Opferfener oder die drei Opferfener des Einzelnen: der "Opferer" (yajamana) oder "Opferherr" (yajiapati) ist dieser, nicht der gentilicische oder politische Verband. Wenn es an zahlreichen Stellen des Bgweda heisst, dass "die Vasishthas zu Agnī beten", dass "Indra von den Bharadvajas beim gepressten Soma gepriesen wird" u. dgl., so weist das nicht auf gentilieische Sacra jener Familien hin, sondern bedeutet nur, dass Brahmanen aus dem Hause der Vasishthas oder Bharadvajas bei Opfern reicher, vermuthlich koniglicher Opferveranstalter fungirt und dafür diese Lieder gedichtet haben. Am wenigsten ist bei den ganzon Verhältnissen des indischen öffentlichen Lebens die Volksgemeinschaft als solche, der Staat als Opforveranstalter denkbar. Es giebt wohl Opfer, welche der Sache nach für das Wohl, oder doch mit für das Wohl des Ganzen dargebracht werden. Bei diesen ist dann Opferveranstalter im technischen Sinn der König-So beim Rossopfer, we ein characteristisches Gebet zeigt, dass es sich nicht um das Wohl des Königs allein, sondern auch um das des Volkes handelte. Der Adhvaryu betete; "In Heiligkeit möge der Brahmane geboren werden, voll Glanzes der Heiligkeit. In Konigsmacht möge der Fürst geboren werden, ein Held, ein Schutze, ein starker Treffer,

<sup>1)</sup> Kanaller Stitra 116.

wagengewaltig; milehreich die Kuh, stark der Zugstier, schnell das Ross, fruchtbar das Weib, siegreich der Reisige, redegewandt der Jüngling. Ein Heldensohn werde diesem Opferer geboren. Nach Wunsch gebe Parjanya uns Regen zu aller Zeit. Fruchtbar reife uns das Korn. Arbeit und Ruhe sei uns gesegnet<sup>1)2</sup>. Ein Gebet, wie man sieht, für Land und Volk, oder wenn nicht für das Volk so doch für Brahmanen und Krieger: was den dritten Stand anlangt, so wird bezeichnenderweise nicht der Bauer selbst genannt, sondern, weran den hohen Herren mehr lag, Acker und Viehstand. An einer Form aber, in welcher im Namen des Volks so hätte gebetet und geopfert werden können, fehlte es; das Rossopfer war und blieb ein Opfer des Königs.

Es würde in eine Betrachtung der altindischen staatsund privatrechtlichen Verhältnisse hineingehören, diese kurzen Andentungen weiter auszuführen. Hier sei nur noch auf die, so viel ich sehe, einzige und schwerlich erheblich zu nennende Ausnahme von dem Satz, dass Opferer der Einzelne ist, hingewiesen; sie betrifft jene durch langere Zeit, haufig durch ein Jahr, sich hinziehenden Somaopfercomplexe (Sattra d. h. Sitzungen), zu welchen sich eine Anzahl Brahmanen in der Weise zusammenthat, dass, während sie sieh in die üblichen priesterlichen Functionen theilten, doch Jeder von ihnen in gleicher Weise als Opferherr galt, etwa auf Grund einer Abrede wie der folgenden: "Was wir durch diese Feier, durch dies Thieropfer gewinnen werden, das gehört ans zusammen. Zusammen gehört uns gute That. Wer aber etwas Boses thut, das gehört ihm allein"1). Ob derartige Sattra, deren Erwähnung in einem jungen Hymnus des Rgveda (VII, 33, 13) nicht unzweifelhaft ist, eine Neuhildung darstellen oder ob in ihnen möglicherweise ein Rest alter gentilieischer

Val. Samb. XXII, 22.

<sup>3)</sup> Satapatha Brahmana IV, 6, 8, 13.

Opfor gesehen werden darf, würde es verfrüht sein entscheiden zu wollen. —

Dem Darbringer des Cultus stehen zur Seite die von ihm beauftragten, für ihn thätigen Priester. "Jede Bitte, welche beim Opfer die Priester thun, gehört allein dem Opferer!)".

Wir wissen jetzt, wie weit entfernt das vedische Indien von einem Idealzustand der kindlichen Freiheit gewesen ist, in welchem Jeder als sein eigner Priester der Gottheit ohne fremde Vermittlung zu nahen sich berechtigt gefühlt hätte. Der nralte Gebrauch des Eintretens bestimmter Personen, die mit besonderer Kenntniss und besondern Zaubereigenschaften ansgestattet waren, um den von Schwierigkeiten und Gefahren erfüllten Verkehr mit Geistern und Göttern zu vermitteln, hatte schon in vorvedischer Zeit zur Bildung eines mehr oder minder abgegrenzten Priesterstandes, ja einer Priesterkaste geführt. Der Rgveda zeigt uns einen bestimmten Kreis von Familien wie die Vasishthas, Viavamitras, Bharndvajas etc. als die Inhaber der Kunst rechten Opferns und Betens. Wir versuchen hier nicht, von der socialen Stellung dieser Brahmanenkaste ein Bild zu geben; die Rolle aber, welche die Priester im Cultus spielten, muss uns eingehend beschäftigen;

Hier sei nun zunächst auf die nabeliegende Consequenz des eben erörterten Satzes, dass das vedische Indien keine sacra publica kannte, hingewiesen: natürlich gab es anch keine sacerdotes publici. Insonderheit fehlte erklärlicherweise durchans der Typus des priesterlichen Collegiums etwa nach Art der römischen Pontificos oder Salier; eine solche staatlich autorisiete Continuität der Inhaber eines bestimmten priesterlichen Wissens oder Könnens hätte eine Organisietheit des öffentlichen Lebens vorausgesetzt, wie sie dem vedischen Volk fremd war.

<sup>1)</sup> Satupatha Bellemann I, 8, 1, 26.

Von forn vergleichbar jenen Collegien ist vielleicht das was in der That ihr Prototyp gebildet haben mag: der von der Natur geschaffens Kreis der priesterlichen Familie oder des priesterlichen Clans wie der eben erwähnten Vasishthas und Visyamitras. Ein wesentlicher Unterschied ist aber, dass von jenen antiken Körperschaften jede ihren bestimmten Zweig der sacralen Functionen als Alleinbesitzerin oder Alleinbefugte inne hatte, während die vedischen Priesterfamilien im Grossen und Ganzen denselben Cultus, in erster Linie denselben Somacultus der Hauptsache nach übereinstimmend ansübten. Differenzen zwischen den Familien waren immerhin vorhanden, die sich gewiss als um so grösser erweisen würden, in je ältere Zeit wir den Sachverhalt zurückverfolgen könnten: und vermuthlich würden auch, wenn unsre Ueberlieferung eine günstigere ware, neben dem Allen gemeinsamen Hauptcultus mancherlei Sonderculte und Specialriten, die im Besitz der einzelnen Familien waren, zum Vorschein kommen!). Offenbar aber bewegte sich die ganze Entwicklung auf das Verschwinden dieser Besonderheiten hin. Dazu mag einerseits beigetragen haben, dass die Verknüpftheit des Cultus mit der einzelnen heiligen Stätte, dem einzelnen heiligen Object, der ganze Geist der am Boden haftenden cultischen Localtraditionen wenn nicht gefehlt lat so doch nur schwach entwickelt gewesen zu sein scheint. Andrerseits aber wird jene allgemeine Ausgleichung eben durch das Nichtvorhandensein eines staatlichen Organismus befordert worden sein, der, wie es in den antiken Gemeinwesen geschah, die cultischen Specialitaten in den Dienst des Ganzen gestellt und sie dadurch in ihrer Eigenart erhalten hätte. So fiel denn bei dem immer entschiedeneren Zurücktreten der Familie schliesslich alles Gewicht ganz auf den Einzelnen; seine Sache war

Eine solobe in der That uns erkounbare Specialität wird auten (S. 381) zur Sprache kommon.

es, welches geistliche Wissen und Können er erwerben und welche Verwendung dafür er im Dienst reich lohnender Opferherren finden mochte: und nur insofern trat an Stelle der alten Unterschiede ein neuer, jedoch wesentlich anders gearteter, als der immer zunehmende Umfang der rituellen Wissenschaft unvermeidlich Specialisirungen mit sich brachte, das "dreifache Wissen" der recitirenden, der singenden und der die eigentliche Handlung vollziehenden Priester sich anseinanderlegte, wo es dann dem Einzelnen offen stand sein Studium zu wählen.

Die Beziehung zwischen dem sacralen Auftraggeber und dem von ihm beschäftigten Priester zeigte zwei Hauptformen: der Priester fungirte entweder als Hauspriester (Purchita) oder als Opferpriester (Rtvij), d. h. er hatte entweder im Auftrag eines königlichen Herrn die Verwaltung des im Namen Jenes vollzogenen Cultus zu leiten, oder er hatte für ein einzelnes Opfer eine der bestimmten priesterlichen Stellungen, die für Jedes derselben fest vorgezeichnet waren, auszufüllen.

Der Purchita im gewöhnlichen Sinn des Worts ist durchaus als im Dienst des Königs atebend, wie umgekehrt der König als einen Purchita beschäftigend zu denken. "Nun über die Stellung des Purchita", sagt ein Brähmaua"). "Nicht essen die Götter die Speise eines Königs, der keinen Purchita hat. Will also ein König opfern, soll er einen Brahmanen zum Purchita machen, damit die Götter seine Speise essen." Gelegentlich freilich ist von Purchitas auch in weiterm Sinn die Rede: so in der Vorschrift, dass an derjenigen Stelle des Opfors, wo für einen Opferherrn der Brahmanenkaste die Vorfahren desselben als von Agni begnadete Opferer genannt

Aitareya VIII, 24. Characteristisch die ar, dass der Purol

ütz ergebmässig als in einem König gehörig betrachtet wurde, ist auch Satepathu Br. IV, L. 4, 5, 6.

werden, bei einem Opferherrn der zweiten oder dritten Kaste die Ahnen seines Purchita in die betreffende Formel einzusetzen sind!). Man wird dies dahin zu verstehen haben, dass auch abgesehen vom Königshause in bedentenderen Häusern Brahmanen sich als geistliche Vertrauensminner in einer festen Stellung, die derjenigen des königlichen Purchita analog war, befanden. Unsre Ueberlieferung in jedem Fall lässt durchaus den königlichen Purchita als den eigentlichen, im Vordergrund alles Interesses stehenden Träger dieses Titels hervortreten und giebt uns — insenderheit wenn wir die Angaben der vedischen Ritual- und der Rechtstexte durch die reichhaltigen ansservedischen Materialien, namentlich die der buddhistischen Erzählungsliteratur und der grossen Epen?) ergänzen — ein deutliches Bild von der Stellung eines solchen geistlich-hößschen Würdenträgers.

Der König ernennt den Purchita<sup>2</sup>), der in der Regel sein Amt bekleidet zu haben scheint, so lange des Königs und sein eignes Leben dauerte. Häufig lässt die Erzählungsliteratur nach des Vaters Tode den Sohn Purchita werden; es scheint sich also — ob schon in vedischer Zeit wird dahingestellt bleiben müssen — eine gewisse wenn auch mehr factische als rechtlich festgestellte Erblichkeit entwickelt zu haben. Das Verhältniss zwischen König und Purchita wird geradezu der Ehe, der Ernennungsact wird der Hochzeit angeähnlicht, indem für ihn derselbe Spruch vorgeschrieben wird, mit welchem der Bräntigam die Hand der Brant zu ergreifen hat: "Der bin ich, das bist du; das bist du, der

<sup>1)</sup> Weber Ind. Stud. X, 79.

<sup>\*)</sup> Pile das Malmbhurata selse men Hopkins, Raling Caste in Ancient India 151 (eg.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Norm auch effenber einen: das einzige Zougnies über mehrere Purchitas, das mir zur Haml ist (Säyann im Rv. X, 57, 1; vgl. Geldner Veilische Stedles II, 144), findet sich in einer Ernählung von recht fictivem Character; die betreffenden vier Purchitas waren übrigens Brüder.

bin ich; der Himmel ich, die Erde du, des Liedes Weise ich, des Liedes Worte du. So lass uns zusammen die Fahrt thun!). Und in ahnliche Nahe an den König wird der Purohita herangerückt, wenn er und des Königs Gemahlin und Sohn mit den drei Opferfeuern verglichen werden; er selbst mit dem ersten und vornehmsten J. Die Erzählungsliteratur macht diesen engen Zusammenhang zwischen König und Purohita anschaulich. Sie zeigt den Purchita, der in höchster Pracht mit dem König, hinter ihm auf dem Staatselefanten sitzend. feierlich die Stadt umreitet - den Purchita, welcher den aus der belagerten Stadt fliehenden König allein mit der Königin und einem Diener begleitet - den bösen Purchita, der mit dem bösen König zusammen vom Volk erschlagen wird: überall steht der Purchita in nächster Nähe neben dem König, mit Glanz und Reichthum überhäuft. Kein Zweifel, dass solcher Glanz schon in vedischer Zeit dem Purohita zukam; schon damals ist diese Würde für den Brahmanen das höchste Ziel des Strebens; die allerhöchste Höhe aber hat erreicht, wer - was für mehrere Fälle bezeugt ist - die Purohitawarde von zwei oder drei Königreichen in sich vereinigt: eine Stellung undenkbar ohne die übermächtige Ausbildung cines priesterlichen Prestige, welches schwach entwickelte königliche Individualitaten hoch überragte. Dass solche Ziele am ersten dem geschicktesten und scrupellosesten Intriguanten erreichbar waren und dass ihre Erreichung den glücklichen Gewinner dazu prädestinirte im Getriebe der höfischen Kabalen eine leitende Rolle zu spielen, liegt in der Natur der Sache.

Auf dem Purchita, dem "Wächter des Reichs", wie ein alter Spruch ihn nennt, lässt schon der Rgveda das ganze Gedeihen des Königthums berühen; "der König waltet sicher

Alt. Br. VIII, 27. In Hochseitsspruch heiset as: "So lass and the Hochzeitsfahrt thun."

<sup>2)</sup> Ehmdaadbat 94.

in trautem Heim, dem strömt immerdar schwellende Nahrungsfülle, dem neigen sich willig die Unterthanen, bei welchem ein Brahmane voran geht", sagt jener Veda (IV, 50, 8) mit deutlichem Hinblick auf die Würde des Purchita, des "Vorangestellten". Im Einzelnen weist das Bild, welches die Rochtstexts und die Erzählungen von der politischen und therhaupt der öffentlichen Thatigkeit des Purchita geben, eine vollkommen bestimmten Umrisse auf: sehr natürlich hei dem fliessenden, an keine festen rechtlichen Normen gebundenen Wesen der altindischen Staatsverwaltung. Der Purchita soll gesetzes- und regierungskundig sein, bei allen Staatsgeschäften voranstehen, den König berathen und dieser. nach seinem Rath bandeln; wir finden ihn den König belehrend, speciall ihn die heiligen Texte lehrend, im Namen dos Königs richtend, sowohl Bussen verhangend wie Eigenthumsfragen entscheidend; beim Regierungswechsel im Fall schwieriger Successionsverhältnisse kann er eingreifen und die nöthigen Masssregeln treffen.

Es gehört nicht hierher anders als in kurzer Hindeutung diese Pflichten und Rechte der Purchitawürde zu berühren. Wir haben uns vor Allem mit ihrer sacralen Seite, in welcher die Wurzel ihrer ganzen Macht liegt, zu beschäftigen. Es ist wohl nicht zu viel gesagt, wenn man in sacraler Hinsicht den Purchita geradezu als ein alter ego des Königs bezeichnet. Wir erwähnten schon die Anrufung des Agni, bei welcher man an der Stelle, wo die Ahnen des Opferheren zu nennen waren, des Purchita Ahnen nannte. Beim Rossopfer sell der König, wenigstens nach der Ansicht einiger Lehrer, gewisse Spenden mit den Opferfeuern des Purchita vollziehen!). An dem Fasten, durch das der König Missgriffe in der Criminal-rechtspflege zu büssen hat, soll der Purchita theilnehmen?).

<sup>1)</sup> Sutapatha Br. XIII, 4, 4, 1.

<sup>3)</sup> Vanishtha 19, 40 fg.

Die Hauptsache aber ist, dass von ihm die obersten Anordnungen für alle königlichen Opfer und sonstigen Culthandlungen auszugehen haben. Mit den verschiedensten Variationen wird in den Ritualtexten erzählt, wie die Götter, wenn es ihnen im Kampf gegen die Damonen schlecht ging, sich an ihren Purchita, den Gott Brhaspati wandten: "Finde für uns eine Opferhandlung aus, durch die wir den Sieg über die Damoness gewinnen". Achulich erzählt ein buddhistisches Sütra!), wie ein König der Verzeit nach grossen Siegen beschliesst ein gewaltiges Opfer darzubringen, "das mir", sagt er, "für lange Zeit zum Segen und zur Freude gereichen möge". Da lässt er seinen Purchita rufen, um von ihm Belehrung über das zu feiernde Opfer zu erhalten, und dieser ertheilt sie ihm, indem er die Gelegenheit zu mancherlei moralischen und erbaulichen Betrachtungen benutzt<sup>2</sup>). Schon im Rgveda (X, 98) finden wir den Purchita Devapi, welcher für seinen König ein regenspendendes Zaubergebet erlangt und es beim Opfer anwendet. Der Atharvaveda (III, 19) zeigt den Purchita Schlachtzauber treibend. Ein buddhistischer Text\*) berichtet, wie der Purohita dem Konig Vorzeichen meldet und das zu deren Expiation Nöthige angieht. Bei der grossen Masse der heiligen Handlungen des hänslichen Cultus, bei den Zauberhandlungen und Sähnungen, welche im Namen des Königs zu vollziehen sind, werden wir uns ohne Zweifel anch den Purchita als den eigentlich Thatigen vorzustellen haben\*):

Kütadamasutta (Digha Nikaya).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Unter diesen ist für unsern Gegenstand die Aussinandstrationig darüber interessant, dass es nicht wold angeht zu opfern, wenn die öffertliche Monning gegen die Tugendeu, die Weisheit u. s. w. der Königs und dann übnlich das Parchitz etwa engen könnet eine neue Veransshauflichung dafür, wie bei einer selchen Gelegenbeit König und Purobitz als die zwei Hauptpersonen neben einender stehen.

Mahavagga (Vinnya Pitaka) X, 2, 6.

<sup>4)</sup> Vgl. Vanishilis 19, 3 fg. and Bählors Note in Gantania 11, 17,

den rechten Nachfolger des Medicinmanns der Wilden, welcher für seinen Häuptling allen Zauber verrichtet.

Wenn wir nun beim regulären Opfercultus - den Vollund Neumondsopfern, dem Somaopfer u. s. w. -- eine Reihe von Opferpriestern in fest geordneten Functionen, den recitirenden Hotar, den singenden Udgätar, den Soma pressenden, Speuden vollziehenden Adhvaryu, den Alles überwachenden Brahman finden -- wir werden mis mit diesen Priestern weiterhin eingehend zu beschäftigen haben -, so muss hier die Frage aufgeworfen werden: wie verhalt sich zu diesen Opferpriestern der Purchita )? Mir scheint in der Natur der Sache zu liegen, dass jener oberste Intendant des königlichen Cultus die Rolle eines dieser Priester vorkommenden Falls wohl übernehmen konnte, dass über keine dieser Rollen ihm von selbst und mit Nothwendigkeit zufiel. Die Ueberlieferung bestätigt, so viel ich sehe, diese Auffassung durchaus. Sie stellt, wo die geistlichen Persönlichkeiten des königlichen Hofs aufgezählt werden, neben die Opferpriester den Purchitaals von ihnen verschieden"), kennt auch keine Regeln darüber - und bei der Ausführlichkeit, mit welcher die Ritualtexte sich über derartige Fragen verbreiten, könnten solche

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vergleiche die Behandlung derselben Frage von Geldmer, Ved. Studien II, 143 ff. Ich kams mich mit ihm nur an wanigen Stellen einversfanden erklären.

Danu VII, 78; vgl. IV, 179. Rv. I, 94, 6 konnte für sich allein angeschen unbi die Vorsteilung erwecken, dass der Purchita "ein richtiger rreif d. h. Opferprisater" gewosen sei (Geldner n. a. O. 114); betrachtet man die Stelle aber im Lichte alles dessen was wir senst wissem, so zeigt sich, dass der Dichter nicht so strong verstanden werden durf. Er identifiert den Gott Agni der Reihe nach mit verschiederen rivijas und bewichnet ihn auch als Purchits, welche Würde immerhin derjenigen der strijns verwandt genng ist, ans so mit diesen in einem Athem gemannt zu werden. Dans führt er fort; aller Recijthömer bist du kundig. Es ist klar, dies ein Poet so reden konnte auch alm den Purchita im strengen Sint zu den rivijas zu rechnen.

Regeln nicht fehlen - dass der Purchita allgemein oder mi irgend welchen Stellen die Functionen eines dieser Priester zu versehen habe1). Aber in mehreren Fällen finden wir doch, dass der Purchita thatsachlich als Opferpriester fungirte. Und zwar, wie es seine hohe Stellung mit sich zu bringen scheint, vorzugsweise in der angesehensten der betreffenden Functionen. Hier ist nun, wenn ich mich nicht täusche, im Lauf der Zeit ein Wechsel vor sich gegangen. Für das ältere Zeitalter, so lange die das Opfer schmitekende dichterische Production noch in lebendiger Blüthe stand, war der vor nehmste Priester der, welcher das poetische Kunstwerk vortrug und in vielen Fallen gewiss es auch selbst geschaffen hatte, der Hotar. Später, als jene Production mehr und mehr versiegte und man sich begnügte, die Schöpfungen der alten Dichter immer von Neuem zu wiederholen, ging der höchste Rang auf einen, wie es scheint, um dieselbe Zeit neu aufgekommenen?) Priester über, auf den das Opfer in seiner Gesammtheit beaufsichtigenden Brahman. Dem entspricht es, wie ich glaube, dass es in der ültern Literatur vorzugsweise der Hotar"), in der jangeren der Brahman ist, in dessen Functionen wir den Purchita auftreten sehen. Für den Hotar giebt uns der Rgveda (X, 98) ein classisches Beispiel in dem Fall des bereits erwähnten Devapi; "als Devapi der Purchita,

b) Wenn man nicht als demrtige Regel eine Stelle wie Ait. Br. VII. 26 verstehen willt ich verweise über dinselbe unf S. 381. — Man benchte noch speciall, wie bestimmte Punctionen bei der Königsweibe dem Adhivarju oder Purchitz aufgelegt werden (Sat. Br. V. 4, 2, 1; 4, 4, 15; Kätyäyms XV, 5, 30); neben dem Adhivarju ware offenbar ein andrer Strij mit seiner technischen Beneichnung als solcher, z. B. der Brahman gemannt worden, wenn us sich am einen solchen gehandelt hätte und nicht eben der Purchitz für diese Beneichnungen incommensanabel gewesen wäre.

<sup>7</sup> Hieraber siehe anten S. 395 fg.

<sup>7)</sup> Die Rotarstalle scheint es auch der Regel mich gewesen zu wilk, welche der Opferhart, sofern er als Princter fungirte, selbst sinnshm. Apastombe Sr. XII, 17, 2, Gabhille I, 9, 9.

zum Hotardienst erwählt, für Samtann sich in sehnsuchtsvolles Sinnen versenkte, gewährte Brhaspati ihm gnädig gottgehörtes regenerlangendes Wort." So ist Agni, der göttliche Purchita der Menschen!), zugleich der Hotar zor Zoger!), und die beiden in der sog. Apri-Litanei stehend angerufenen "göttlichen Hotar" heissen zugleich "die beiden Purchita"1). Auf den Brahman andrerseits als auf denjenigen Opferpriester, dessen Functionen der Purchita übernahm, weist vornehmlich die in einem Brahmanatext\*) enthaltene Vorschrift hin, dass der vom Opferberrn zu geniessende Antheil der Opferspeise, falls Jener ein Kshatriya und mithin zu solchem Genuss unqualificirt ist, dem Brahman zu übergeben seit "denn die Stelle für den Purohita ist bei einem Kahatriva der Brahman; der Parohita aber ist das halbe Ich eines Kshatriya." Und die Erzählung eines andern Brähmanatextes"), wie Indra dem Vasishtha gewisse geheime Sprüche offenbart hat, läuft in die Worte aus: "Deshalb pflangten sich die Geschöpfe, die den Vasishtha zum Purchita hatten, fort. Deshalb soll man einen Vasishthiden zum Brahman machen; so pflauzt man sich fort"). So ist denn auch Brhaspati, der Purchita der

Unter den Göttern ist unser Agni unch Brimspati schon im Rv. Purolitz (II, 24, 9; IV, 50, 7). Der Unterschieft scheint zu sein, dass Agni Purolitz der Menschen, B. der Getter ist.

<sup>7)</sup> Agni beiset Hotar und Parobita zaginich Rv. I, I, I; III, 3, 2; 11, 1; V, 11, 2. Seine Bezeichnung als Parobita wird mit technischen Ansdrücken die auf den Horar hinweisen verknaph VIII, 27, 1; X, I, 6.

By, X, 66, 13; das. 70, 7 dand cogar bereichnunderweise kurzweg purchlitze größt gesugt nater Wegliebung des einhenden technischen Ausdrucks heter?

Anareya Br. VII. 26.

<sup>7</sup> Taux Samh, III, 5, 2, 1,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die beiden suletzt angeführten Stellen sind von Guldmer (Verl. Stallen B. 144 fg.), der im Allgemeinen in der Verkunpfung der Begriff-Brahman und Perohita entschieden an west gebt, doch mit Recht berungspragen worden. Em Theil der von ihm beigehrechten Materialien scheint.

Götter, in der jungeren vedisehen Literatur stehend ihr Brahman<sup>c</sup>). Das Alles beweist jedoch nicht mehr, als dass dies Zeitalter die Uebernahme der Brahmanfunction durch den Purchita als das Natürliche empfand, keineswegs aber, dass darin eine feste Regel lag: daher wir uns denn auch nicht wundern dürfen gelegentlich einen Purchita in einer ganz andern Stellung, nämlich als Sänger<sup>x</sup>), beim Opfer anzutreffen.

Wir können diese Bemerkungen über den Purchita nicht abschliessen ehne den Hinweis darauf, dass man versucht lat aus der bevorzugten Stellung dieses priesterlichen Beamten die ganze Existenz der Brahmanenkaste mit ihrem Cultmonopol berzuleiten. Diese Auffassung trifft, ohne wesentlich modificirt zu werden, schwerlich das Rechte. Die Absonderung eines erblichen Priesterstandes liegt, wie wir gesehen haben, in der rgvedischen Zeit als vollzogene, vermuthlich langst vollzogene Thatsache vor. So konnte dieselbe, wenn überhaupt, nur aus dem überragenden Einfluss vorvedischer. vielleicht vorindischer Purchitas hergeleitet werden: und da ist es doch weder beweisbar noch wahrscheinlich, dass der Einfluss solcher königlicher Sacralbeamten mehr als einen Beitrag unter andern Beiträgen zu jenem so natürlich sich entwickelnden Erblichwerden priesterlichen Wissens und Könnens und damit zu der Bildung der Brahmanenkaste

inie unter dem Vorwurf an leiden, dass das Wurt brahmen von ihm not allen grosser Vorliebe als technische Priesterbereichnung verstamten seint (vgl. anten S. 396 Anon I). So scheint mir auch die (von G. übrigem nicht berücksichtigte) Stelle Taitt Sanda I, S. 9, 1 nichts en beweisen, welche brahmen und rhäuge in demodben Zusammenham aufführt, in dem das Satap Br. V. 3, 1, 2 purchitz und sügemäng mennt.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> And die Stellung des prischerlichen Gottes Bylmapati in den filteren Texten kommen wir S. 396 Ann. 1 aurück.

Paño, Rr. XIV, 6, 8. Hier sel much meh auf die Unterscheidung des Brahman und des Parchita Ayv. G. I, 12, 7 aufmarksam gemacht.

geliefert haben soll. Für den vedischen Standpunkt jedenfalls stellt sich die Purchitawürde nicht als Wurzel, sondern umgekehrt als Consequenz des Daseins der Brahmanenkoste dar, als Consequenz des Satzes, dass man zur Besorgung der Cultangelegenheiten nur durch die Geburt innerhalb gewisser Familien befähigt wird. Dass dann weiter jene einflussreichen Hofbeamten bei der allmahliehen Steigerung des brahmanischen Kastenhochmuths und der brahmanischen Ansprüche eine wesentliche Rolle gespielt haben werden, bleibt freilich wahrscheinlich genug. —

Nach dem Purchita betrachten wir den zweiten Typus von Beauftragten eines saeralen Auftraggebers: die für das einzelne Opfer zu wählenden, bei jedem Opfer in bestimmter Zahl und mit bestimmt abgegrenzten Verrichtungen erscheinenden Opferpriester (rteijas).

Die alteste Liste der Opferpriester') durfen wir, wie es scheint, in einem Verse des Rgveda (H. 1, 2) finden, in dem Agni mit ihnen allen der Reihe nach identificirt wird: "Dein, Agni, ist die Hotarschaft, dein die Potarschaft nach der Ordnung; dein ist die Neshtarschaft; du bist der Agnidh des Frommen; dein ist die Prasastarschaft; du thust den Adhvaryndienst, und Brahman bist du und Hausherr in unserm Hause") — also, wenn wir den "Hausherr" d. h. Opferveranstalter fortlassen, sieben Priester, wahrscheinlich die im Rgveda so oft erwähnten "sieben Hotar", deren Zahl mit derjenigen der sieben Rahis, der mythischen Vorfahren der grossen Brahmanengeschlechter, in Zusammenhang stehen wird.

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> Die Materialien, welche diese Liete betreffen, sind schon vor langer. Zeit von Weber Ind. Stud. X. 141. 376 gesammelt und autreffend gewärdigt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Andre Stellen des Rgvedn, in denen einer oder mehrere disser Namm fehlen, die sich aber wechselseitig ergänzen, bestätigen diese Lister w. Weber n. a. O. X. 141 mit Ann. 4. Namentlich sind die Lieder an die rtuderutte zu beschten.

Dieselbe Siebenzahl von Priestern hat sieh auch an verschiedenen Stellen des jüngeren Opferritusis, direct zu Tage tretend oder dentlich durchscheinend, in Formeln wie im thatsachlichen rituellen Vorgang erhalten. So in der Priesterbestellung, welche der Adhvaryu bei der Morgenpressung des Sonnopfers vornimmt'): dieselbe erstreckt sich auf den Hotar, die beiden Adhvaryn, die beiden Prasastar, den Brahman, den Potar, Neshtar, Agntdhra. Lassen wir dahei den zweiten Adhvaryn und den zweiten Prasastar als spätere Hinzufügungen zu dem ursprünglichen Bestande fort\*), so haben wir die obigen siehen Priester und damit eine neue Bestatigung dafür, dass dies der alte Bestand von Opferpriestern ist: denn es ist in der That nicht abzusehen, welche Grunde in dieser Liste der Priesterbestellungen zur Weglassung eines neben den Genannten gleichberechtigt fungirenden Priesters - untergeordnetere Opferdiener kommen naturlich nicht in Betracht - hätte führen können. Ebenso richtet ein offenbar später hinzugefügter Priester (s. unten S. 397), der Achavaka, in seiner Aufforderung zum Somagenuss mit den Andern zugelassen zu werden, die Anrede an "den Opferberrn, Hotar, Adhvaryu, Agnidh, Brahman, Potar, Neshtar, Upavaktar"3). Annähernd stimmt unsre Priesterliste auch

Kary, IX, 8, 8 ff.; Ind. Studion X, 376.

<sup>5</sup> Der zweite Achtvaryn ist der in den altesten Quellen uirgends stwähnte Pratiprastidart; wir werden es nuten (S. 390) wahrscheinlich zu unsehen suchen, dess in alter Zeit ein endrer Priester, der Agntill – er ist in der obigen Liete genannt – als ein sweiter Adhruryn aufgefasst wurde. – Auch für die Würde des zweiten Pragüstar, wenn darunter der Achavaka zu verstehen ist (s. Schol, zu Käry, IX, S. 10 am Ende), lösst sich die jüngere Entstahung direct wahrscheinlich machen (s. anten S. 397); der Duni pregunteren könnte sich übrigene einfach aus der in der betreffenden Formet insticirten Parallelieitung mit Mitre-Verunge erklären.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die letzte Henennung ist Synonymm von Prasastar. — Man von gleiche über diesen Ritus und die betreffende Formel Kanan, Br. XXVIII, & Sunkhäymm VII, 6, 7, Appuläymm V, 7, 5, Kätyävana IX, 12, 11.

zur Reihe der Priester, welchen beim Somaopfer eigne Feueraltüre (dhishnya)!) und eigne Somabecher (camasa)!) zukommen; die geringen Abweichungen sind nicht der Art, dass sie an unserer Auffassung der sieben Priester als des Priesterbestandes eines ültesten Zeitalters Zweifel erwecken könnten.

Wir müssen hier noch auf die Berührungen unsrer Priesterliste mit der acht Priester umfassenden des altiranischen Somaopfers\*) hinweisen. Die Identität eines der hervorragendsten vedischen Priester mit dem vornehmsten Liturgen des avestischen Rituals ist ein wichtiges, lange bekanntes Factum: der vedische Hetar, dem die grossen Reeitationen oblagen, entspricht dem avestischen Zaotar, welcher beim iranischen Somaopfer die Gathas vortrug. Auch die Namen und Functionen der übrigen avestischen Priester weisen ganz auf die Sphäre der in der vedischen Somafeier wichtigen Handlungen hin, auf das Waschen, Pressen, Siehen des Soma, auf seine Vermischung mit Milch, das Herzubringen des zum Opfer erforderlichen Wassers, das Unterhalten des heiligen Feners. Aber es ist bei den Verschiebungen, welchen die Benennungen und, wie wir sehen werden, auch die Functionen der einzelnen Priester ausgesetzt waren, begreiffich, dass eine directe Identification der vedischen und avestischen Priesterthümer sieh nur an einigen Stellen und auch da mur ganz vermuthungsweise versuchen lässt; so möchte man den Ätarevakhsha, den "Feuerpfleger" dem vedischen Agmidh ("Feuerentflammer") vergleichen, den Asnatare ("Wascher"), der den Soma zu waschen und durchzusieben hat, dem vedischen Potar ("Reiniger"). Die avestische Liste ist aber micht allein durch das was sie enthalt von Wichtigkeit, sondern auch durch das was sie nicht enthält. Neben dem

<sup>1)</sup> Ind. Studien X, 366,

<sup>\*)</sup> Elembardhet 377.

<sup>\*/</sup> Siehe Darmusteter, Le Zond-Avesta, vol. I S. LXX fg.

Zaotar, dem Recitirer der Litaneien, giebt es keine eignen Sänger: eine Thatsache, die im Zusammenhang damit, dass in der von uns besprochenen Liste der altesten vedischen Priester gleichfalls die drei Sänger des gewöhnlichen vedischen Rituals fehlen, wohl beachtet zu werden verdient.

Sehen wir nun zu, welcher concrete Inhalt sich an die Namen unsrer Liste knüpft, welche Spuren allmählicher Entwicklung des Cultus sich aus ihnen herauslesen lassen.

Halten wir uns zunächst an die beiden im ganzen Ritual hervortretendsten Priester der Liste, welche denn auch in der prosaischen Formulirung derselben voranstehen, den Hotar und Adhvaryu. Der Unterschied beider ist klar und einfach: Jener hat zu recitiren, dieser die concreten Verrichtungen des Opfers zu besorgen. Der Name des Hotar, der den Vollzieher des Opfergusses bezeichnet, scheint auf ein Zeitalter zurückzuweisen, in welchem es einem und demselben Priester oblag, das Lob des Gottes, die Einladung an den Gott vorzutragen und die Spende auszugiessen. Bei kleineren Darbringungen erhielt sich diese Einheit der priesterlichen Function; für grössere1) - ausgehend vielleicht vom Somaritual - trat die erwähnte, bereits für die indoiranische Zeit zu statuirende Scheidung des Redners und des eigentlich Handelnden ein, so dass es der Redner war, welcher - nicht im Einklang mit der etymologischen Bedeutung des Worts den alten Namen des einen redend-handelnden Priesters überkaut. Ihm lag es ob bei den einzelnen Hauptspenden des Somaopfers das Gedicht vorzutragen, das die Thaten, die Macht und Herrlichkeit des jedesmal verehrten Gottes feierte, ihn zum Trank einlud, ihm die Wünsche des Opferers anbefahl -

<sup>&#</sup>x27;) Wir haben hier den Unterschied der in den systematischen Opfertexten des Veda so gemannten jobatagus und gajatagus; bei diesen redet der Hotar, bandelt der Adhvuryu; bei jeuen fangirt der alte Einschpriester, unf den übrigens von dem sabstantielleren Theil seiner Obliegenbeiten ber die Bereichnung Adhvuryu übertragen worden ist.

Gedichte (uktha), mit welchen schon in der Zeit des Rgveda der Vortrag des "Rausches" (mada) verbunden wurde"), proseischer, hier und da wohl aus abgerissenen Versfragmenten zusammengesetzter Anrufungen, welche den Gott unter Aufzählung der ihm zukommenden Ehrentitel einluden, sich am Soma zu berauschen"). Zum Schluss rief der Hotar aus: "He! Wir bringen dem N. N. Verehrung!" (ye yajāmahe)"), und der Adhvaryu schuttete die Spende in's Fener.

Zu geringeren Darbringungen gehörte keine Recitation sondern nur der letzterwähnte Opferruf. Das jüngere Ritual, welches Darbringungen von eben dieser Form vielfach erhalten hat\*), lässt in andern sehr häutigen Fällen den Hotar die Spende mit zwei Einzelversen begleiten; der typische Inhalt des ersten (puronuväkyä) ist die Einladung an den Gott herbeizukommen, des zweiten (yajyä), vom Opfer zu geniessen. Es scheint, dass von diesen beiden Versen der zweite sich zuerst gebildet hat; er kann als eine aus dem Opferruf ye yajämahe hervorgegangene Entfaltung angesehen werden. Serien von Versen dieser Art, die für gewisse feste Reihen von Spenden bestimmt sind, gehören zum characteristischen Bestande der rgvedischen Opferpoesie\*). Zugehörige erste

Siehe Hillebrandt, Bezoubergers Beitrage IX, 192 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Man möchte glanben, dass diese Aurufungen, die much "Ankündigungen" (nieht) genannt werden, den ursprünglichsten Kern der grossen Recitationen darstellen; in limen hat sieh in der That ganz das Verfahren der Naturvölker erhalten, beim Opfer die "landatory names" der beopferten Wesen anzurofen. Dass aber die Nirids in ihrer uns erhalteness Formbesonders alt seien, wie Haug (Ait. Brähm, Introd. 36) annimmt, auss bestritten werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dazu kam noch der Opferruf egaleg (— sukalegt, und etwa bedeutend ewold bekomm's <sup>2</sup>f). Nebensächlichere Details, welche diese Opferrufe bebreffen, übergehe ich.

Beispiele findet man bei Hillsbrundt, Neu- und Vollmomhopfer S. 94 ff. aud soust häufig.

Vgl. meine Bemerkungen Z. D. M. G. XLII, 243 fg. — Das spalere

Verse fehlen dabei: ihr Typus scheint im Rgyeda erst in wenigen Anfängen beobachtet werden zu können'). - Es bedarf kaum der Erwähnung, dass ausser den die Spenden begleitenden Recitationen dem Hotar zahlreiche andre nebensächlichere zufielen: so beim Somaopfer vor Allem die grosse Frühlitanei an die Morgengottheiten und zahlreiche kürzere die einzelnen Phasen der beiligen Handlung begleitende Vor-Dichter dieser mannichfachen Litanejen werden natürlich vor allen Andern eben die Priester gewesen sein, die sie auch vortrugen; und so ist kein Zweifel, dass wir uns die Rshis der rgvedischen Poesie vornehmlich als Hotarpriester oder als durch die Anlässe, bei welchen sie als Hotarpriester fungirten, zu ihren Schöpfungen angeregt zu denken haben. Kein Zweifel auch, dass der Priester, welcher so das kunstgerechte, wirkungsvolle Wort an den Gott zu orsinnen oder doch auszusprechen hatte, für das Bewusstsein der alten Zeit der vornehmste der Opferpriester war: wie ware sonst eben der Hotar unter allen Priestern dazu ansersehen worden, für Agni, den priesterlichen Gott, das menschliche Gegenbild abzugeben?

Den Hotar lobt man als "schönzungig", den Adhvaryu als "schönhändig". Zu reden hat dieser in der Regel nur so, dass sein weihender, um Erfolg betender, Uebel abwehrender Spruch<sup>3</sup>) die einzelnen Abschnitte seiner mannich-

Rinal Bast auch den grossen Samarocitationen, die gewissermassen die Stalle von Paramyakyas einnehmen (vgl. Katy. IX, 18, 33; Geldner Ved. Stadien B. 152), regelmässig Yäjyaverse entsprochen.

<sup>&#</sup>x27;) Z. D. M. G. n. n. O. — Berguigne (Rech. sur Phist. de la litergie rédique 18 figg.) schoint mir in der Anunhme solcher Anfanga etwas au weit gegengen en sein.

<sup>7</sup> Mohr Derails habe ichein der Z. D. M. G. a. a. O. 242 ig: gegeben. Vgl. auch Bergnigme, Recheveles var Chistoire de la Uturgie vedigne 15 ff.

<sup>7</sup> Im Genem in Process as builded sich um jenem Typus, von welchem oben S. 14 fg. die Rede genessen ist:

taltigen Verrichtungen begleitet. In diese Verrichtungen theilt er sich im Einzelnen — wohl so, dass bei dieser Vertheilung mehr die Rücksichten der praktischen Auskömmlichkeit als feste Principien obwalteten — mit andern Priestern, insonderheit mit dem gleich zu besprechenden Agnidh; im Ganzen aber ist er es, der im Mittelpunkt des concreten Opferwerks steht, als der hauptsächliche Besorger der Opferfeuer und der Opferstreu, Ordner und Reiniger der Geräthe, Bereiter und Darbringer des heiligen Gebäcks, Presser, Reiniger, Darbringer des Soma.

Unter den übrigen, an die besprochenen beiden Hauptpersonen sich anschliessenden Priestern der oben mitgetheilten
alten Liste betrachten wir zunächst den eben erwähnten
Agnitch, den "Fenerschürer". "Er schürt die Fener", sagt
von ihm ein Brahmana"), und in der That findet sich unter
seinen Obliegenheiten eine Reihe von Verrichtungen, die auf
die Opferfener, ihre Reinigung, Zulegen von Brennholz u. dgl.
Bezug haben"). Im Ganzen wird er als ein Gehilfe des
Adhvaryn angesehen werden dürfen"); bei vielen kleinen, mit
einer geringeren Zahl von Priestern ausgestatteten Opfern
stehen Adhvaryn und Agnitch zusammen als die handelnden
Priester dem Hotar als dem redenden gegenüber"); eine

<sup>1)</sup> Kanada Br. XXVIII, 3.

<sup>7)</sup> Siehe z. B. Hillehmudt, New und Vollmendoopfer 32, 82, 135;
Tairt. Samb. VI, 3, 1, 2, Vaittmeentes 18, 1, Apastamba V, 13, 8 etc.

<sup>\*)</sup> Man sehe beispielsweise die bei Hillebrandt S. 68 beschriebene Sitaation. Auch die Art, wie Adhvaryn und Agnidh ausannen bei einem verbreiteten Typus von Opnerspenden (z. B. Hillebr, S. 94) das Vertragen des Opferspruche berbeifahren, durf in diesem Zussumentung erwähnt worden. Der Adhvaryn segt ann Agnidh: "Out! Mache ihn bören!" den Hoter atmilieh. Der Agnidh: "Es sei! Er höre!" Und nun der Aillevaryn zu dem so aufmerksam gemachten Hoter: "Trage den Opferspruch vor!"

<sup>\*)</sup> Ich ashe bler vom Brahman, dem Aufsichtsführer über des Gauze, dem xierten Briesner der bleineren Opfer, abr vgl. über ibn S. 396.

Situation beim Neu- und Vollmendsopfer, wo der Hotar mit der einen Hand den Adhvaryu, mit der andern den Agnidh an der Schulter berührt und hierauf diese beiden Priester sich niederlassen!), giebt der Gleichartigkeit der beiden einen bezeichnenden Ausdruck!).

Der unter verschiedenen Namen als Upavaktar (Zusprecher), Prasastar (Befehlsertheiler), Maiträvaruna (Priester des Mitra und Varuna) erscheinende Priester tritt bei den kleineren Opfern vom Typus des Voll- und Neumondsopfers nicht auf; er kommt beim Thier- und Somnopfer zu den bisher erwähnten hinzu. Seine Functionen sind doppelter Art. Ihm liegt, wie seine beiden erstgenannten Namen dies ausdrücken, das Ertheilen zahlreicher Befehle (praiska) an andre Priester ob; schon der Rgveda (IX, 95, 5) augt vom Soma, dass er die Rede antreibt "wie der Zusprecher die des Hotar"). Dann aber hat er seinerseits auch eine Reihe von Recitationen vorzunehmen und ist in dieser Hinsicht beim Thieropfer der einzige"), beim Somaopfer einer

<sup>1)</sup> Hillehrandt S. 90 fg.

<sup>3)</sup> Wenn schow im Rgveda einmal von den "beriden Adhvaryn" die Rade ist (II, 16, 5) vgl. I, 181, 1; X, 52, 2), so kann bei der bier geschilderten Psrallelität von Adhvaryn und Agnuth wohl die Frage aufgeworfen werden, ob nicht für die ulte Zeit diese beiden — statt, nach dem spätera Zustande, Adhvaryn und Pratipraathätar — zu verstehen end. Diese Vermuthung — für mehr als eine solche darf sie nicht gegeben unrehm — würde durch Rv. X, 41, 3, vor Athem aber durch den Vers bei Sänkhävana Sr. I, 6, 3 (in undem Passung allerdings Agv. Sr. I, 3, 24) unteestützt werden.

<sup>\*</sup> Zur Verauschunfichung vergleiche man Schwab, Altmit Thieropfer 90: "Der Maitravaruna tritt vor den Hotar auf den rochte Seite des
Hotarsitzes, stellt seinen Stab in die Vedi (Opfordäche) hinein und mit
etwas nach vorn geneigtem Körper stehemt richtet er au den Hotar seinen
Praislu zur Kecitation des . . . Opforversen.\*

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sichs z. R. Schwah 96, 114, 117, 132 fg. 137, 144 fg. Violfich theilt er sich mit dem Hotze derartig in die Arbeit, dass von den besiden.

unter mehreren Gehilfen des Hotar. Beim Thieropfer bildet er mit dem Hotar zusammen ein so gleichartiges Paar, dass die Anrafung der "beiden göttlichen Hotar" in einer eben diesem Opfer angehörenden Litanei") nicht anders als von dem in die Götterwelt verlegten Gegenbilde eben dieses Priesterpaares verstanden werden kann. — Der dritte seiner oben aufgeführten Namen, Maitravaruna, hängt damit zusammen, dass beim Somaopfer Recitationen an Mitra und Varuna unter den ihm obliegenden bervortreten; die besondre Beziehung, in der er zu diesen Göttern steht, ist sehen in den spärlichen Daten des Rgveda deutlich erkennbar"). Vielleicht steht seine Rolle und Benennung als "Befehlsertheiler" mit dieser Beziehung zu Mitra und Varuna, den göttlichen Befehlshabern, nicht ausser Zusammenhang").

Die noch übrigen drei Priester der alten Liste gehören speciell dem Somaritaal an. Von ihnen tritt der Potar und der Neshtar in den jüngeren Veden ganz zurück, jener der Wortbedeutung nach der "Reiniger" des Soma, dieser der "Führer", nämlich der Herbeiführer der Gattin des Opferherrn. Es ist zu vermuthen, dass der "Reiniger", in den solennen Aufzählungen an zweiter Stelle, unmittelbar hinter dem Hotar genannt, im Ritual des "sich reinigenden Soma" (S. pacamana) einst eine bedeutende Rolle gespielt hat; in den uns bekannten Opferordnungen ist er zu einem Schemen berahgesunken; er steht eben nur an seiner altüberkommenen Stelle unter den übrigen Priestern ohne selbst wesentlich in den Gang der heiligen Handlung einzugreifen. Der Neshtar, in specieller

zu irgand einer Spende gehörigen Versen (oben S. 387) er den ersten, der Houer den aweiten spricht.

The der Aprilitanci.

<sup>3)</sup> H, 36, 6, cf. 1, 10, 6.:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) pra-sas ist ein häufiges Verhum für königliches Herrschen, und die königlichen Herrscher zur Goger eind ja Mitra und Varnum. Vgl. varungeprasiohan Re. X. 66, 2.

Beziehung zu Tvaahtar dem Gott der Fruehtbarkeit stehend. tritt nur an einer Stelle des Somaopfers in den Vordergrund. Die Spende an die Götterfrauen') giebt Gelegenheit, die Gattin des Opferers am Ritus theilnehmen zu lassen, wobei natürlich auf Fruchtbarkeit gerichteter Zauber getrieben wird. Der Priester, der von der betreffenden Somaspende zu geniessen hat - der Agntdh -, thut dies, indem er sich auf den Schooss des Neshtar setzt. Dann führt der Neshtar die Gattin herbei, die sich mit dem Hauptsänger (Udgatar) zu beaugeln hat, indem sie ihn bittet, ihr Samen zu spenden; sie begiesst ausserdem ihren entblössten Schenkel zu wiederholten Malen mit Wasser"). Der Sinn der letzten Handlungen ist klar; aber auch der Somagenuss des auf dem Schooss des Neshtar sitzenden Priesters wird eine verwandte Bedeutung limben; es wird sich irgendwie um einen Austausch von Kraft handeln zwischen dem Priester, der den Zanbertrank des den Götterweibern geweihten Soma in sich aufnimmt, und demjenigen, der das menschliche Weih zum Opfer herbeizuführen im Begriff steht\*). Die obseöne, übrigens mehr für das moderne Empfinden als für das des vedischen Inders austössige Farbung der mit dem Neshtar in Verbindung stehenden Riten hat Anlass zu der Vermuthung gegeben\*), dass dieser Priester dem Cult unarischer Barbaren entstamme-Meines Erachtens ganz ohne Grund: denn dass es beim Somaopfer einen Priester giebt, der zu der Gattin des Opferers und damit zu Fruchtbarkeitszauber in besondrer Beziehung steht, ist obenso unauffällig, wie es selbstverständlich ist, dass

<sup>7)</sup> Genamer: en Agni als von den Götterfrauen begleitet.

<sup>7)</sup> Weber, Ind. Studion X, 390 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Der Agnidh spendet dem Neslerar Somon, der N. der Guttintsagt die Taittinys Sambita (VI, 5, 8, 6). Vgl. auch Satapaths Br. IV. 4, 2, 18.

<sup>9</sup> Hillebraudt, Vodincke Mythologie I, 230, 261 A. 2.

dieser Zauber bei Ariern so gut wie bei Barbaren eben die Farbung trägt, die seinem Wesen entspricht.

Der letzte jener sieben Priester, der Brahman (später Brahmanacchamsin), ist beim Somaopfer überwiegend mit Recitationen an Indra in der Weise des Hotar, zu dessen Gehilfen er zählt!), beschäftigt. Wir werden noch auf ihn zurückzukommen haben (S. 396).

Unter den Priestern unsrer Liste, in welchen wir den Priesterkreis einer altesten Zeit zu erkennen glauben, fehlen mehrere, die für das historische Ritual von hoher Bedeutung sind). Es fehlen vor Allem die Sanger, in der jungeren, wohl anch schon in der rgvedischen Zeit drei an Zahl3), welche benn Somaopfer - an den kleineren Opfern nahmen sie nicht Theil - bald einzeln abwechselnd bald gemeinsam die verschiedenen Theile der mit Interjectionen oder Jauchzern aller Art und auch mit Zauberworten durchsetzten Opfergeslinge vorzutragen hatten. Diese Gesange zerlegten sich in zwei grosse Gruppen. Auf der einen Seite gehörte zu jeder der drei Somapressungen des Opfertages - der morgendlichen, mittagliehen und der des Nachmittags - ein Gesang oder ein Complex von Gesangvorträgen an den durch das Sieb von Schaafhaar rinnenden, sich lanternden Soma (Somo pavamana). Es sind Gesange einer ganz undern Art') als die sonst den Rgveda erfüllenden Einladungen an die Götter. Man möchte meinen, dass sich der ermunternde, damonen-

Alberdings nicht in der später stehend gewordenen, durchaus k\u00e4nstliehen Vertheilung der viermal vier Priester (Ind. Stud. X, 143 (g.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Folgende berührt sieh mehrfiich mit den Datlegungen von Hang, Ait. Brihm, Introduction p. 17 fag.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Auf zwei von ihnen (Prastoner und Udgatur) wird Rv. VIII, 81, 5 deutheh auguspielt; duss der Pratihartur im Rv. nicht gemannt ist; hans Zufall sein.

Bekanntlich beht schon die Anerdnung des Rgredu sie als etwas Besomieres herzog.

verscheuchende Zuruf der Priester an den zum Vorschein kommenden, göttlich beseelten Rauschtrank zu diesen Gesangen entwickelt hat, welche sich durch ein ganzes Buch des Rgveda in hundertfacher Wiederholung an den Soma wemien: strome gereinigt; mische dich mit der Milch der Küher stärke Indra und die Götter; vertreibe jeden bösen Feind; bringe uns Licht und alles Heil. Neben diesen Somaliedern aber tragen die Sänger eine zweite grosse Masse von Opfergesangen an die gewähnlichen Opfergötter vor, im Ganzen so dass die hervorragenderen Gottheiten, welchen nach der Ordnung der drei Pressungen der Soma dargebracht und die Litaneien der Hotarpriester vorgetragen werden, auch ihren gesungenen Preis empfangen!). Es ist wohl nicht zu kühn, wenn man den Ausgangspunkt des Opfergesangs da zu finden glaubt, wo die Gesange eine selbstandige, mit nichts Aehnlichem in den andern Zweigen des Rituals correspondirende, ebenso bestimmt ausgeprägte wie umfänglich hervortretende Geltung zeigen, beim Preise des Soma Pavamana, wahrend es sich leicht als ein Zweites, als eine Erweiterung des ursprünglichen Bestandes auffassen lässt, wenn dann weiter ähnliche Gesänge parallel mit den von

<sup>4)</sup> Und awar wenigstens meh dem spätern Rimal so dass der Gesangvortrag der recitieten Litanei vorangeht. Die in den Ritaaltextus durchgeführte Regel ührigens, dass Gesänge und Litaneien hauer in gleicher Zahl und je einzeln in einander gehörig vorhanden sein müssen, ist eine reine Künstelei von vermitblich relativ junger Herkunft. Die Gesänge an den sich läuternden Some stehen mit den Litaneien der Hoter in keinertei wirklichen Zusammenhang; dass man einen solchen doch behauptete und Alles auf die gleiche Zahl von Gesängen und Litaneien zu schuitt, fehrte zu willkürlichen Künsteleinn, wie die Ind. Stud. X, 385 A. 1 (vgl. such 374 A. 3) arwähnt sind. — Der nabeliegende Gestanke, dass das Erscheinen oder Nichterscheinen von Gesangvorträgen bei den einen und bei den andern Somalarbringungen als Indienen für die Unterschnitung literer und jüngerer unter diesen Darfringungen verwertlich werden könnte, seheint sich nicht zu bewahrheiten.

Art Pleonasmus darstellend zum Preise der vornehmsten somatrinkenden Gottheiten eingefügt wurden. Ist nun aber nicht der Gosang selbst der Somalieder dem Ritnal des altesten Priesterkreises abzusprechen? Das bereits erwähnte Fehlen der Sanger in den alten Priesteranfzählungen (S. 393)) wie im avestischen Somaritual scheint zu dieser Ausieht zu führen. Aber die Möglichkeit darf nicht übersehen werden, dass der Gesang ülter ist als die Existenz eigner Sänger; es wäre denkbar, dass in alter Zeit beispielsweise dem Potar, dem "Länterer" des Soma, wie sein Name sagt, der Vortrag der Gesange an den sich läuternden obgelegen hätte. Zur Gewissheit ist hier natürlich nicht zu gelangen.

Ein weiteres später bedentsames Priesterthum, welches, wie ich glaube, der alten Zeit abgesprochen werden muss, ist das des Brahman. Der Brahman ist im Ritual der Jüngeren Veden der Ueberwacher des ganzen Opfers. Er soll alle drei Veden kennen; sein Werk wiegt des aller andern Priester auf; er waltet des Opfers mit dem Gedanken, sie mit dem Wort. Auf dem Brahmansitz neben dem vornehmsten der drei Opferfeuer sitzend, diesem Fener zugewandt, die feierlich zusammengelegten Hände vorstreckend, inmitten alles Geräusches selbst schweigend, ist er der "Arzt des Opfers": alle in dem unübersehbaren Gewirt der heiligen Handlungen und Recitationen vorgefallenen Versehen werden ihm gemeldet und er hat sie gut zu machen "wie man Glied an Glied fügt oder wie man mit einer Nestel Lederzeng oder etwas Andres, das sich gelöst hat, zusammenknüpft".

Deutliche Spuren aber scheinen darauf zu führen, dass man dies Priesterthum in der ältesten Zeit noch nicht kannte.

<sup>3)</sup> Wenn un dem Gennes der Somabscher (comasa) auch die Sänger theilnehmen, an heuchte man doch die eigenthämlich isolirte Stellung derselben hei der betreffenden Commonin, s. Schol, zu Küty, IX, I2, R.

Vor Allem das Fehlen des Brahman in der oben (S. 383) besprochenen Priesterliste, dazu auch — was für sich allein
freilich nicht von Gewicht sein würde — das Fehlen aller
irgendwie sicheren Erwähnungen im Rgveda!). Was noch
jene Liste anlangt, so ist genaner ausgedrückt die Sachlage
die — und hierdurch wird, scheint mir, die Beweiskraft der
selben noch verstärkt —, dass in der That darin ein Priester
mit dem Namen des Brahman erscheint; derselbe entspricht
aber nachweislich nicht dem Brahman des spätern Ritmals,
sendern einem andern, mit Recitationen ganz überwiegend
zu Ehren des Indra beschäftigten Priester, dem Brahmanäechamsin!). Kennen wir so für die ältere Zeit die Bezeichnung

<sup>9</sup> An dissent letzten Penkte leidet die Argumentation unter det Schwierigkeit, dass das Wort brohman an nich sowohl den Bruhmanen im Allgemeinen wie den Opferpriester Brahman im technischen Sinn bozaseinen kann. Geldwer (Ved. Stud. II, 145) will be im Rv. häufig ain bem speeitischen Sinn eines Oberpriesters oder Parchitas verstebent eine Auffassung. für welche mir die Durchsicht der betreffemien Stellen keinerlei Anhalt au liefern scheint. Die im Allgemeinen berechtigte Tendenz, die ggvadischen Worts nach threm technischen Sinn im spätern Ritual zu erklären, kann nicht anterschiedales für jeden Fall gelten. Immerhin soll nicht bestritten worden, dans, wenn X, 141, 3 - nn einer jungen Stelle - von "Behaspatt dem Brahman" die Rede ist, das Wort schon seinen suntern technischen Sum haben kann. Von der Stelle II, I, 3 halte ich dies für unwahrschunlich. Wenn Brhaspati such IV, 50, 7, 8 mit dem bruhman, welcher dem König verangeht, identificirt za werden scheint, so mus dabei doch Vers 9 berücksichtigt werden, wo brahmen in der Gegenübersteilung gegen rajan unzweitsthaft aur den Bruhmanen im Allgemeinen Bereichnet. So ut se sehr wohl möglich, dass der Gott Brhaspati, ehe er zum Bruhman det Götter im technischen Sim wurde, einfach als der Brahmann, der Priester unter dan Göttern verstanden worden ist: womit es im Emklang steld dass dieser Gott in der Formel Brhaspatir ukthämaddas samsiskat (Ait. Br. II, 38 stc.) die technischen Functionen nicht des Brahman, sondern des Hotar ausübt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieser ist, wie ausdrücklich vorgeschrieben wird (Kary, IX, 8, 11), in solemer Sprache als Brahman zu benammen. Den Grund des Namenswechsels könnte wehl die Einführung des Brahman im spätern Sma.

Brahman in andrer technischer Verwendung, so wird es eben dadurch um so viel wahrscheinlicher, dass sie damals in Jener technischen Verwendung, in welcher die spätere Zeit sie brauchte, night existirt hat. Endlich weist auf relativ junge Herkunft dieses Priesterthums auch die durchaus glaubwürdig aussehende Ueberlieferung') hin, nach welcher einst nur ein Angehöriger des Vasishthageschlechts Brahman sein konnte; eine gewisse Litanei, die zu dem Wenigen gehört, was der Brahman beim Opfer zu sprechen hat, soll einst den Vasishthiden allein bekannt gewesen und, wie sich die sagenhafte Fassung natürlich ausdrückt, dem Vasishtha offenbart worden sein. Man sieht, dass es sieh um eine von der priestarlichen Praxis eines einzelnen Geschlechts ausgehende Neuerung handelt - eine Neuerung jungen Datums, wenn wir das recht moderne Aussehen jener Litanei zum Maussstab nehmen dürfen -, die dann allgemein durchgedrungen ist, begünstigt offenbar von derselben Tendenz, der sie auch ihre Entstehung verdanken wird, der immer angstlicher werdenden Sorgfalt für die peinliche Correctheit aller kleinsten Minutien, von denen der Erfolg des Opfers abhängig geglaubt wurde").

walcher den Namen jerzt für sich mit Beschlag belegte, abgegeben baben. Wie es scheint mit einer gewissen Absächtlichkeit werden die beiden Besteutungen von Bruhmen im Şatapatha Br. IV, 6, 6, 5 durch einember gewerfen.

<sup>1)</sup> S. die Materialien bei Wahar Ind. Stud. X, 34, 35.

<sup>\*)</sup> Es sellie hier nicht anternommen werden saamstliche uebenstelliche Priesterwürden, die in der Ueberfieferung erscheinen, durchzugeben. Dach sei kurz noch der Achavaka ("Aureder" — wohl so geannat wegen für. V. 25, I. vgl. Kanah, Br. XXVIII, h) erwähnt, welcher in der jüngeren verliechen Literatur stellemi als der dritte Gehilfe des Hotar (mehen Maitravarma und Brahmanachenamein) bei dem Racitationen des Sonneopfers auftritt. Von der Existenz diesen in der alten Liste fohlenden Priesters in der altern Zeit kann ich keine einigermassen zuverlässige Spur entdecken (unders Bergnigne, Rech, eur Chisteire de in Utwegte verlige 47); die Angeleen z. B., der Kambutaha Brahmana XXVIII, 4—6 (vgl. noch Alt. Be VI.)

## Diksha und Opferbad.

Dem Somaopfer geht eine Weihung des Opferers voran; ihr entsprechen beim Ausgang der heiligen Handlung Riten, welche diese Weihung wieder aufheben. Die Weihung heisst Diksha, eine Desiderativbildung die wahrscheinlich "das Verlangen dem Gott zu dienen" bedeutet"); die abschliessende Handlung heisst Avabhrtha d. h. "das Hinabtragen"; der Opferer trägt die ausgepressten Somaschösslinge und andre beim Opfer gebrauchte Gegenstände zum Wasser hinab"); er reinigt sie und badet selbst mit seiner Gattin und den Priestern.

Die Diksha, eingeleitet durch ein Opfer an Agni und Vishnu<sup>3</sup>), wird in einer Hütte vollzogen<sup>4</sup>), in welcher der Opferer — Aehnliches gilt für seine Gattin — gebadet, geschoren und gesalbt, mit frischem Gewande bekleidet, mit der heifigen Schnur umgürtet sich auf sehwarzen Antilopen-

<sup>14, 8)</sup> scholnen mir direct auf seine Hinzufügung in relativ junger Zeit hinzuweisen.

<sup>7)</sup> Die Ableitung von daß "brennen" (Whitney: Hillebrandt Mythologie I, 482) halte tele aus sachlichen Gründen für verfeidt; der freiwillige Feuurtod des Weisen wie des Kalanos, an den Hillebrandt erinnert, ist dem Verla freud und passt nicht in die Zusammenhänge, in welchen die Dikklik steht. Weber (Ind. Stud. X., 358 A. 1) denkt nu eine Wurzel das, vgledassgan, lat. deeus. Nüber liegt das durch seine Hänfigkeit im verliechen Sprachgebrauch empfohlene däs "einem Gott diemen".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dies Himsburgen zum Wasser heiset technisch abhy-axa-har (nut dem Acc. apah), wie das Himsbeleigen des Opferers zu demselben abhy-aus-i (ava-t) heiset. Es ist dansch, bei den hekannten Beziehungen der Verba har und bhar, nicht zu bezweifeln, dass das Satapatha (IV, 1, 5, 1) ganz recht hat zu segen tad gad ape bhyavaharanti tamidd scabhrthab. Ein Wegnebmen trgend weicher Unreinheit liegt in dem Worte schlechter dings nicht.

<sup>\*)</sup> Vgl. ohon S. 23 Ann. 1.

Ygl. zum Folgenden ausser den Quellentexten Weher Ind. Stud. X, 358 (g. um) B. Lindmer, die Dikaha, Leipzig 1878.

fellen, die in der Nähe des Opferfeuers ausgebreitet sind, niedersetzt!). Sein Haupt ist verhüllt; an den Zipfel seines Kleides ist ein Antilopenhorn gebunden, mit dem er sich wenn nöthig zu jucken hat. So sitzt er schweigend his zum Sonnenuntergang, dann trinkt er von der gekochten Milch, welche die zur Dikshä gehörige Nahrung bildet, und durchwacht die Nacht, oder er schlaft in seiner Hütte, sich in Agnis Schutz übergebend, damit der Gott die Nachstellung der bösen Geister abwehre!). Diese Weihung, die mit mancherlei Observanzen — z. B. der Pflicht stammelnd zu sprechen und die drei letzten Finger zur Faust zu schliessen — ver-

O Einige Texts aprochen anch con cinem oder zwei Antilopenfellen als Obergewand des Opferers. Das Fell der sehwarzen Antilopo, das im Opforritual eine bedeutsude Rolle spielt, gilt in den Brühmmutsatun als Verkörperung hieligen Wessens (brahmun). Das Sitzen auf disson Fell und das Sieldsekbeiden mit demselben wird also für die Auffassung der sudischen Zeit eine Imprägnirung des Opferers mit der Substanz der Heiligkeit buleuten, wie das Sitzen auf dem Fell des zeugungskräftigen Ziegenbocks Impragnirung mit Zengungskraft ist (vgl. Sat. Br. V. 2, 1, 24). So boschröht der Athercaveda (XI, 5, 6) den Brahmnesch "mit dem Autilopenfell bakteider, geweiht (eltkahita), mit langem Bart. Auch dem Autilopoulioru (s. sogleich im Text) kommt offanlar eine Bladishe beiligende tesp, vor Dümouen und Unreinhalt schützende Mucht pur daher es auch hel der königlichen Salbang gebraucht wird, um über den begetzten Körper himmstreichen (Satapatha Br. V. 4, 2, 4; Kny. XV, 6, 8). - Man verglaicha noch die Verwendung von Schuhen aus dem Pell der schwarzen Antillope Tsitt, Sauth, V. 4, 4, 4. - Gold die saurale Bedeutung der seliwarson Antilope night inletzt mrück and die so häufige Verwandung der schwarzen Parbe (schwarze Gewämler u. e. w.) Int primitiven Call da wer en sich durum hamielt den Menschen für die nachstellenden bösen Geister unsichtbar an unschou? Dans wurde a. R. stimmon, dass man den Damonen die Opferahfalle unter das schwarze Antilopenfell worf (Hillebrandt, Nen- und Vollmendsopfer 171); zwischen ihnen und den Monschen sollte eine verdunkehnle Halle sich befinden? Oder spieten bei der schwarzen Antilope etwa totsmistische Verstellungen mit (vgl. oben S. 87)?

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Taitt, Saml. VI, 1, 4, 5 by. Ueber the Wachen: Maitr. Saml. III, 6, 3, Apastamba X, 12, 6 etc.

bunden ist, danert nach den Ansichten Verschiedener kürzere oder längere Zeit, nach Einigen bis zur vollen körperlichen Erschöpfung des Opferers<sup>1</sup>).

Der Rgveda scheint bis auf eine oder zwei ganz zweifelhafte Stellen\*) den Ritus der Diksha nicht zu erwähnen; das Interesse der Dichter galt eben ansschliesslich dem Preis der Götter, nicht den alten kaum noch verstandenen Zaubergebrauchen, die sich mehr auf den Menschen als auf die Götter und vollends auf irgend einen bestimmten Gott richteten. Ein solcher ältestem Typus zugehöriger Zaubergebrauch aber ist die Diksha offenbar\*). Sie ist zu den bei den verschie-

<sup>()</sup> Annloge dieser Vorbereitung zum Somaopfer finden sich auch in andern Zusammenhängen als Vorbereitungen zu irgend welchem heiligen Act. So wird für den Schüler, der sein Schülergeifüblie verletzt hat, die Vorsehrift zegeben, die Nacht vor der dadurch erforderten Reinigungs erremonis in der Nahe den Feoers in ein ehwarzes Antilopenfell gehüllt untelbringen, aus welchem er am Morgen herauskriecht (Bandhäyana Dh. III. 4, 4). Ganz der Dikahi ühnlich. — Observarzen wie Fasten in digtals Vorbereitung für heilige Handlungen sind geläufig; a durüber den abehaten Abschnitt.

<sup>7</sup> VII. 33, 13, rgl. Pischel Geldner Verlische Studien I., 260. Verleicht kommt soch IX. 83, I in Betracht, wo es heiest dass "wossen Lubnicht durchglüht ist, der Rebe (nicht Gare)" des Soms eieht theilhafüg wird. (Ueber die Dikshä üls innere Durchglühung " auten). Die mit der Dikshä im engsten Zesammenbung stehende (S. 408) Ceremonie des Opfithades wird übrigens VIII. 93, 23 erwähnt. Dass das Wort ausbirtha der in demselben Sins steht, in dem es päter so oft gebraucht wird, hab er mit dem mindesten Grand an berweifent (vgl. Ladwig V. 186); zum Ueberfinse wird dies ausdrücklich nurch weusspraaß in Vers 22 bewissen, ein Wort das was es auch bedeuten mag (ist es Intensivhältung zu ni-pails jedenfalls in specialier Beziehung zu dem das Opfirhad betroffenden Verstellungskreise steht (Vaj. Sauch. VIII, 37).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich lasse in der Ererterung über die Dikelië ganz die traititionalle Auffassung der Bethammateute bei Seite, welche in ihr ein Symbol der Embryoschaft seben; des Avabhpthabad ist dann die Gebert (Art. Br. L. 3, 22). Man begreiff nicht, walchen Sinn diese Verwandlung des Opfernier während der Daner des Opfere in einen Embryo haben soll; die betreffenden.

densten Naturvölkern übereinstimmend auftretenden Riten zu stellen, welche die Herbeiführung des Verkehrs mit Göttern oder Geistern durch die Erregung eestatischer Zustände bezwecken. Die stebenden Mittel hierbei smd das beschauliche Verweilen an einem einsamen Ort, Sichabschliessen und Sichverstecken vor störenden Geistern, mancherlei Selbstpeinigung, sodann Schwitzbäder in heissen Dämpfen und vor Allem das Fasten — "der fortwährend gefüllte Magen kann keine geheimen Dinge sehen", sagen die Zulus!). Fasten!) und Er-

Riton passen dazu auch so mangelhaft wie möglich. Uebrigens scheint es, dass den Theologen, welche ein Dikahu mit Sprüchen ausgestattet haben, die betreffende Auffassung noch fremd war; ich kanu in den Sprüchen nichts antdecken, was auf sie hindentete. Die Sache würde natürlich ein wesentlich andres Aussehen bekommen, wann Rv. VII, 33, 13 (\* oben S. 400 Ann. 2) jätan wirklich so viel bedentete wie ätkshinn: was ich für nicht sehr wahrscheinlich halte.

<sup>1)</sup> Man findet reiche Materialien über diesen Gegenstand in Tylore Auflingen der Cultur (dentsche Lebers.) II. 417 fgg., vgl. auch Lang. Math, Ritual, and Religion I, 111 fgg. Hier sei nuch creaturt, since bei den Küstenbewohnern des nordwestl. Amerika sich der vom Gott inspirirte Zauberer (Hametne), wenn er zu einer Festlichkeit geladen ist, durch Hunger und Abgeschlossenbeit in der dunkelsten Ecke seines Hausse auf das Fost vorbereitet, denn der Brauch erheineht, dass der Heilige blass und hager messieht (Ausland 1890, 269). Genz Alanich der vedischen Dikaha. Noch bei den Schotten kommt es vor, dass a person was grapped up in the skin of a newly slain bullock; the betroffunde Person wird an sinem wilden, einsamen Ort medergelegt und empfängt dann Inspirationen (Lang a. a. O. I, 107). - Day Sichmrückzinhen in sine dunkle Ecke, das Sichamhallon mit einer Thierhant a. del. wird an den im primitiven Cult. so anondiah haufigan Vorsichtsmass-regeln gehören, durch welche man nich in besonders fnierlichen oder gefährsteten Momenten gegenüber sehlellichm Geistern zu siehern sucht. So wird bei den Indianam die monstraironde Ecsu mit solewars bemaltem Gesicht unter einer ledermen Zeltdecke ningesperre (Places, due Kind? II, 484), und viele ülmiliche Sitten finden sich, über weiche z. H. Wilken in seinen Aufsätzen über das Haaropfer (Reuse coloniale intera, III, IV) Sammlungen giobt.

Vgl. noch Sampatha Brühmunn IX, 5, 1, 1 fgg. Othenherg, nellgam des Vesa.

schöpfung nun sind, wie wir dies schon berührt haben, Hauptelemente der Dikshii; das Moment der eestatischen Entzückung dentet sich, wenn ich recht sehe, wenigstens in einer Spar-- der stammelnden Sprache des Geweihten<sup>1</sup>) - an. Bei zu weit getriebener Diksha, heisst es?), schwinden die Athemkräfte. "Es wird gelehrt: wenn der Diksha-Geweihte mager wird, dann wird er opferrein. Wenn nichts mehr in ihm ist. dann wird er opferrein. Wenn Hant und Knochen ihm aneinanderhängen, dann wird er opferrein. Wenn das Schwarze in seinen Augen verschwindet, dann wird er opferrein. Fett unternimmt er die Diksha, mager opfert er" (Apastamba St. X, 14, 9, 10). Neben den erwähnten Momenten aber hat offenbar auch Erhitzung wenigstens ursprünglich bei der Dikshii eine Rolle gespielt, obwohl diese in den uns vorliegenden Beschreibungen des Ritus zurücktritt. Das Antilopenfell und die Umhüllung des Haupts, dazu die Nahe des Feners muss immerhin eine gewisse Erhitzung hervorgerufen haben: es wird anch ein eigner Spruch dafür angegeben, wenn dem Geweihten der Schweiss ausbricht1). Das Wesentliche und Entscheidende aber in Bezug auf das Moment der Erhitzung ist, dass die Dikshä in den verschiedensten Wen-

Hillsbrandts (Mythol, I, 483) Doutnur dieses Zages ist sehr weuig übermugend.

<sup>3)</sup> Satapatha Br. XIII, 1, 7, 2.

<sup>3)</sup> Apastamba Sr. X, 14, 1. — Eine besondere Erklärung verlangt noch die für das Jucken getraffene Vorsorge (das Autilopenharn, s. oben S. 390 mit Aum 1). Man empfängt den Eindruck, dass diese auf der Vorstellung von einem gefährlichen, im Körper des Geweilten wollenden Fluidum beruht so dass die Berührung mit einem Werkzeug von übelvortrelbondus Kraft gerathener schien als die mit den Händen Ethnologen werden hier vielleicht ein präciseres Resultat erreichen; vorläufig verzeichne ich, dass dem nordamerikanischen Indianerjüngling, ebe or zum vollberechtigten Krieger wird, verboten ist sieft den Kopf oder irgend einen andern Theil des Körpers mit den Fingern zu krutzen; et mass dazu ein Stück Holz nehmen. Plose, das Kind? H. 429.

dungen') ausdrücklich und nachdrücklich für ein Tapas (Kasteining) erkfart wird. Als eine Art mystischer Substanz oder als ein Fluidum weilt die Zauberkraft dieses Tapas im Körper dessen, der die Diksha vollzogen hat. Verunreinigt er sich durch einen verbotenen Anblick, "so weicht die Diksha aus ihm; seine blauschwarze Dunkelheit (nilam), seine packende Kraft (harus) vergeht." Triffi ihn Wasser vom Himmel, so "vernichtet dieses seine Kraft, seine Stärke, seine Diksha, sein Tapas", und man muss, um den Schaden gut zu machen, zum Wasser sprechen: "Ihr Wasser! Benetzende! Gebt mir Kraft, gebt mir Starke, gebt mir Kraft! Vernichtet nicht meine Diksha, mein Tapas!"1). In dieser Verknüpfung mit dem Begriff des Tapas nun erweist sich die Diksha als zugehörig zu einem Kreise von Observanzen, die von der Anwendung der Erhitzung zur Erreichung übernatürlicher Erfolge ausgehen. In der That steht, wenn unter der Bezeichnung Tapas die mannichfachsten Formen der Kasteiung begriffen werden, doch namentlich in der alteren Zeit die Beziehung auf die Hitze als das Vehikel der Kasteiung im Vordergrunde; bedeutet ja doch auch das Wort Tapas nichts andres als Hitze. "Ans dem entflammten Tapas ward Ordnung und Wahrheit geboren", heisst es im Rgveda (X, 190, 1). Der Priester erhitzt die Scherben, auf denen der Opferkuchen gebacken werden soll, indem er sie mit brennenden Kohlen bedeckt, und spricht dazu: "Werdet heiss (tapyadhram) durch das Tapas der Angiras, der Bhrgu<sup>1</sup>)" (Vaj. S. I. 18). In der späteren Literatur begegnet häufig das Tapas der "fünffachen Hitze": die Echitzung durch vier Feuer, die nach den vier Weltgegenden den Asketen umgeben, und die Sonne. Ein

Siehe a. B. Vaj. Samb. IV, 2. 7; Apastamba Srant. X, 6, 5 (vgl. auch 12, 3); Ayvalayana Srant. IV, 2, 3.

<sup>2)</sup> Taitt, Sauthita III, 1, 1, 2 fg.

<sup>2)</sup> Prinsturpuschlochter der Vorzeit.

Jamatext beschreibt den Asketen, der "starr wie eine Säule, das Antlitz nach der Sonne gerichtet, auf einem dem Sonnenbrand ausgesetzten Platz sich brennen lässt\*1). Als Ergebniss aber dieser Erhitzungen und der andern mit ihnen verbundenen Acte der Selbstpeinigung - des Fastens, Wachens, Athemanhaltens3) u. s. w. - betrachtete man Erlenchtung und übernatürliche Macht der verschiedensten Art. "Die Götter sind in sie eingegangen", sagt einmal der Rgveda (X, 136, 2) von den in eestatischem Taumel Erregten und rührt damit an eine Vorstellungsweise, die von den niedrigsten Wildheitsformen der Religion bis in die höchsten hinein ihre bedeutsame Rolle gespielt hat. Es ist ein Dichter des Rgveda (VIII, 59, 6), welcher in der durch das Tapas erzeugten Vision die alten Schöpfungen der Vorfahren, der ersten Opferer in der fernsten Vergangenheit des Menschengeschlechts erblickt. Aus der von Tapas erfüllten Seele wird der Traum geboren und "die tapasgeborene, zu den Göttern dringende Rede". Durch das Tapas gelangt zur Sonne, wer grosses Tapas vollbracht hat; nachdem er Tapas genbt, hat Indra die Sonne gewonnen. Den König, welcher dem Brahmanen die Frau genommen, erinnert man an die sieben Bshis, die Ahnen der Brahmanengeschlechter, "die zum Tapas sich niedergesetzt haben"; die dem Brahmunen eigne Zaubermacht des Tapas wird dem Beleidiger desselben Unheil bringen. Das Tapas gieht die Kraft zu den gewaltigsten Schopfungen;

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bhagavali, H. 1, 65 (Weber, Abh. der Berliner Akad. d. Wiss. Phil. bist, Klasse 1866 S. 286).

<sup>7)</sup> Dus Athanumhalten war eine wichtige Form des Tapas; unm mhint an, dass dedurch Hitze orzongt words (siehe z. R. Raudhäyanz Dh. IV. I., 24, und vgi, am der huddhistischen Literatur Stellen wie Majllisse Nikaya vol. 1 p. 244). Usbrigms kommt danaben des Athanumhalten als rituelle Vorsiehtemmissregul in Betracht, um die Aufmilme gefährlicher Substanzen durch den Athan im verh
üben (s. unten den Atschnitt über Zanberei).

die Gottin Ashtaka, Tapas vollziehend, hat Indrae Grösse geboren; die Rshis sind aus dem Tapas geboren'). An zahlreichen Stellen lassen die Legenden der Brahmanatexte Prajapati den Weltenschöpfer Tapas vollziehen, durch das er die Kraft erwirbt, die Welten und Wesen aus sieh bervorgehen zu lassent so vollzog er einst solches Tapas, dass ans allen seinen Poren Lichter hervorkamen, das sind die Sterne?). Auch diesem oder jenem andern mythischen Wesen hilft, an zahlreichen Stellen der Brähmanatexte, das Tapas zu einer Erleuchtung, in der sich ihm irgend ein Geheimniss der Opferkunst offenbart. Von dem Opferer, der die Nacht vor der Anlegung der heiligen Feuer wacht - wieder haben wir die Situation, dass das Tapas irgend einen besonders heiligen Act vorbereitet - wird gesagt: "So wendet er sich den Göttern zu. Den Göttern vereinter, abgemuhter, an Tapas reicher legt er die Feuer an" (Satapatha Br. II, 1, 4, 7). Die buddhistischen Texte geben ein anschauliches Bild davon, wie man im Zeitalter des Buddha fastend und schwitzend unter Kasteiungen, die den Korper aufs Aeusserste erschöpften, visionäre Erleuchtungen erwartete,

Diese in Indien anzutreffenden Erscheinungen sind deutlichermaassen ein Exemplar eines über die Erde verbreiteten Typus; gerade für die niedrigsten Formen religiösen Lebens ist die Cultivirung eestatischer Geistergemeinschaft besonders characteristisch. So würde es denn anch ohne solche positive Aeusserungen des Rgveda, wie wir deren mehrere beigebracht haben, selbstverständlich sein, dass hier nicht späte Neubildungen vorliegen, sondern dass der ganze Vorstellungskreis auch in der altesten vedischen Zeit seine Rolle gespielt haben muss, eine bedeutendere, als begreiflicherweise

Av. XIX., 56, 5; Talli, Ar. V. 6, 7; Rv. X, 154, 2; 167, 1; 109, 4; Av. III, 10, 12; Rv. X, 154, 5.

F) Şatapotlur Br. X, 4, 4, 2.

in dem engbegrenzten Gesiehtsfeld der eigentlichen Hymnenpoesie zur Erscheinung kommen kann. Wir weisen in diesem Zusummenhang noch auf ein Lied des Rgveda (X. 136) hin, welches zwar das Wort Tapas nicht nennt, aber sieh doch ganz und gar in einem den Tapasideen eng verwandten Gadankenkreise bewegt: dasselbe Lied, dem wir oben (S. 404) die Aeusserung von dem Eingegangensein der Götter in die eestatisch Erregten entnommen haben. Dies Lied schildert lebendig das orginstische Treiben der alten vedischen Welt, noch unveredelt von dem Erlösungsdurst, der die Asketen buddhistischer Zeiten im Innersten bewegte, noch ganz in die rohen Formen des wilden Medicinmannerthams gehamt. Das Lied spricht von den "langhaarigen Verzückten" (kesia, muni), in braunen Schmutz gekleidet, die im Wehen des Windes einhergeben, wenn die Götter in sie gefahren sind. die mit Rudra Gift') aus dem Becher trinken. "In trunkener Verzückung haben wir der Winde Wagen bestiegen. Nur unsern Leib könnt ihr Sterblichen sehen . . . . Des Windes Ross, des Sturmgotts Freund, gottgetrieben ist der Verzückte. Die Meere beide bewohnt er, das im Osten ist und das westliche<sup>2</sup>). Auf der Apsaras, der Gandharven, der wilden Thiere Pfaden wandelt er." Der vedische Opfercultus hat dies Treiben besessener Wundermanner im Ganzen von sieh fern gehalten; die nüchterne Geschäftigkeit der rituellen Geheimnisskrämerei und ihrer officiellen Techniker war eben auf eine andre Tonart gestimmt. Aber in mancherlei Spuren und Resten ragt das Wesen des Tapas doch in den Cultus der vedischen Welt hinein, und wir werden nicht irren, wenn wir unten diesen Spuren dem Ritus der Dikshä eine hervor-

<sup>1)</sup> Ecstavo erregendo Medicamento?

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) So wird von dem mit Tapus erfüllten Brahmanenschiller gesugtt "Er geht in einem Augenblick vom setlichen zum abreilichen (?) Meer." Atharravuda XI, 5, 6.

ragende Stelle anweisen, wenn wir den Vollzieher dieser Weihe, der hungernd und wachend, stammelnde Sprache redend, in das Antilopenfell gehüllt neben dem dämenenvarscheuchenden Zauberfeuer sitzt, den der Ethnologie so wohlbekannten Typen der wilden Zauberpriester, welche durch Kasteiungen Besessenheit zu erreichen auchen, vergleichen. —

Zur Schlusseeremonie, welche am Ende des Opfers der Diksha entspricht, steigt man vom Opferplatz zum Wasser hinah. Der Opferer und seine Gattin haben das Antilopenfell und die Umgertung, die sie von der Diksha her trugen, abgelegt. Diese Dinge werden in's Wasser geworfen; ebenso die Opfergefässe, welche mit Soma in Berührung gewesen waren. Auch die ausgepressten Somaschösslinge werden im Wasser untergetaucht. Zum Schluss steigen der Opferer und seine Gattin sowie die Priester selbst in's Wasser. Mann und Frau reinigen einander den Rücken. Beim Heraussteigen legen sie frische Gewander an. Die Opferspenden und Sprüche, welche diese Riten begleiten, richten sich vor Allem an Varuna, den Befreier von aller Schuld; die Bitte um diese Befreiung tritt in den verschiedensten Formen hervor, "Hundert und tausend Aerzte hast du; o König. Weit und tief soll deine Gnade soin. Treibe Hass und Untergang in die Ferne. Auch die vollbrachte Sunde löse von uns." Und in einem Spruch, der an das personificirte Reinigungsbad selbst gerichtet ist: "Du hast die von den Göttern gottbegangene Sunde hinweggeopfert und die monschbegangene der Menschen. Aus deiner Weite schütze uns, o Gott, vor Schuden "

Ist Reinigung von Schuld und Sünde wirklich der ursprüngliche Sinn, ist Varuna der Befreier der ursprüngliche Gott des Opferbades? Man sieht, dass diese Beziehungen, auch wenn sie dem eigentlichen Wesen des Ritus fern lagen, doch besonders leicht von den das Opfer deutenden und mit

ihren eignen Erfindungen ausschmückenden Theologen hinemgetragen werden konnten. Das Wasser legte es nah, den Herrn der Wasser, Varuna, mit Spenden und Verehrung zu bedenken. Waschungen waren ferner als Beseitigung von Unreinheit und Schuld geläufig, und Varuna war ja eben der Befreier von Schuld. So konnten sieh bei der Ausgestaltung des Opferbades diese Züge von selbst zusammenfügen. Das ursprüngliche Wesen der Ceremonie aber haben wir offenbar in andrer Richtung zu suchen. Es ist eine weit verbreitete Vorstellung, dass der Mensch die Spuren des Verkehrs mit den übernatürlichen Mächten, die als ein heilig-gefährliches Fluidum an ihm und seinen Besitzstücken haften, nicht in das Alltagsleben hinübernehmen darf!). Eröffnet worden war jener Verkehr bei der Dikshä; hier wird er abgeschlossen. Die rituellen Kleidungsstücke und Utensilien, mit denen sich Mann und Frau bei der Diksha versehen hatten, werden letzt abgelegt. Aber zur vollkommen Beseitigung des bedenklichen Fluidums gehört ein Bad, Ein Brähmanatext (Maitr. S. III, 6, 2) sagt geradezu: "Wenn er zum Opferbad in's Wasser hinabsteigt, trägt er die Diksha wieder in's Wasser hinein", und unter den Sprüchen begegnet eine Wendung. welche diesen ursprünglichen Sinn der Handlung durchaus trifft: "Die reinen Gewässer, die lösenden, die Löserinnen von Dikshā und Tapas" (Apastamba Sr. XIII, 21, 3). Die an diesen Stellen ausgesprochene, durch die Riten selbst klar bestätigte Entspreehung von Diksha und Opferbad lasst in der That keinen Zweifel übrig, dass nach dem ursprünglichen Sinn es nicht Sünde und Unreinheit, sondern die anhaftenden Spuren übernatürlicher Potenzen waren, von denen das Bad lösen sollte\*).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Man vergleiche namentlich Robertson Smith, Religien of the Semiter, vol. I p. 405, 432 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dus Wasser, welches diese Potenzen in sich aufgemunnen hat, schält dadurch seinerseits besondre Zunberkraft. In Bezug auf das Opferhad

Es mag hier beilaufig auf eine dem Opferbade durchaus gleichartige Ceremonie hingewiesen werden, mit der uns jüngere vedische Texte bekannt machen: das Bad oder genauer die Waschung, welche den Abschluss der bei einem Brahmanen durchzumachenden, dem Vedastudium gewidmeten Lehrzeit bildet. Diese Wuschung verhalt sieh zu der Weihung, welche die Lehrzeit eröffnet, genau so wie das Opferbad zur Duksha. Im Anfang der Lehrzeit hatte der Jüngling Gelübde übernommen, die ihn in besondre Berührung mit göttlichen Machten brachten, den Zustand des Tapas — der ja auch für den Dikshavollzieher characteristisch ist — in ihm erzeugten'); jetzt legt er diese Gelübde nieder: die Waschung spült die Spuren jener Berührung hinweg. Entsprechende Formeln bei beiden Gelegenheiten weisen auf einander hin: "Agni, Herr des Gelübdes, ich will das Gelübde üben" — nachher:

des grossen Rossopfers heinst es: "Wenn der Opferer hermagestiegen ist, steigen Uebeltliäter hinein, die vorher keine weiteren Observanzen in üben brauchen. Die heissen durch dus Rossopfer gereinigt". Kätväyans XX. 8, 17, 18. - Zur Ceremonie dinses Opferbaties geharte es, wie hier noch erwähnt worden möge, diese ein verkrüppelter, missgestallieter Mensch (mich Şankhayanı and der Familio des Atri; die Tajustexte haben diese Augabe meht) in's Wasser geführt worde bis dieses ihm in den Mand lief; dann wurde eine Spende auf sein Haupt "der Embryotodung" geopfart). mun liess film los und jugte film fort (Sankh, XVI, 18, 18-fg-; vgl., Katy. a. a. O. 16). Vermuthilich reprüsentirt der Mensch den Varung verfallenen toud darum Varunas Konnzeichen (Taitt Ar. I, 2, 3) an sich tragonden Sünder: das in seinen Mand laufende Wasser reinigt ihn von Sämten bis nufwärts zu der schweren Schuld der Embryotoftung. Das Satap, Brähmung erklart, ich glaube weniger wahrscheinlich, jeuen Mensehen direct als Symbol des Varana (XIII, 3, 6, 5; obeneo Taitt, Br. III, 9, 15, 3). Irrig ist in Jedem Fall die Ausfeht Wabers (Z. D. M. G. 18, 268), dass der eigentliche Sinn der Ceremonie in einem Menschanopfor liege und es der Tool des (in der That gur nicht sterhauden) masgestalten Atralen sei, sufweichem die Sühnkruft des Rossopfer-Avabhrtim bernhe.

<sup>4)</sup> Vgl. Atharver, XI, 5, 1, 2, 4. Bei Manu XI, 122 wird die mystische Heiligkeit des Schälers als "bruhmahafte Schärfe" bereichnet.

"Agni, Herr des Gelübdes, ich habe das Gelübde geübt"). Die im Eingang der Lehrzeit angenommenen heiligen Attributs des geistlichen Schülers, Umgürtung, Stab und Antilopenfell legt er ab und wirft sie in's Wasser\*); neue Kleider werden angelegt. Man sieht, in wie genauer Parallelität diese Riten und das Opferbad stehen und sieh wechselseitig erläutern\*).

## Cultische Observanzen.

Die Diksha ist das in der vedischen Ueberlieferung am meisten hervortretende Beispiel eines Complexes von Observanzen, welche die Vollziehung einer heiligen Handlung vorbereiten. So können die Erörterungen unsres vorigen Abschnitts als Einleitung dienen für den jetzt zu unternehmenden Versuch, in grösserem Zusammenhang die verschiedenen Typen solcher Observanzen zu überblicken, welche theils dem Vollzieher bestimmter Riten obliegen, theils mit dem Eintritt in bestimmte Lebensstufen oder mit dem Erlernen gewisser Theile des vedischen Unterrichtspensums verbunden sind. Es hundelt sich bald darum - wie dies bei der Diksha im Vordergrund zu stehen scheint - den Menschen mit gewissen zauherhaften Qualitäten zu erfüllen, bald undrerseits um Riten, welche wenigstens ursprünglich die Abwehr böser Mächte bezweckten: denn wer sich zur Darbringung heiliger Handlungen oder zur Aufnahme eines besonders geheiligten Wissens anschiekt, begiebt sich damit in eine dem Geisterangriff vorzugsweise ausgesetzte Sphäre und bedarf der gesteigerten Vorsicht. Jene positiven und diese negativen Maassregeln vermischen sich übrigens vielfach, und die Deutung im Einzelnen ist häufig, wie das nicht anders er-

<sup>1)</sup> Himnyakesin G. I, 7, 8; 9, 8.

b) Ebendasells J. 9, 10.

<sup>\*)</sup> Wir verweisen hier noch auf den nächsten Abschnitt (S. 420), im welchem auf die rituelle Bedoutung der Bades suränkrakommen ist.

wartet werden kann, schwer überwindbaren Zweifeln unterworfen.

Als hanptsächlichste Vorsichtsmaassregeln gegen den Angriff feindlicher Mächte erscheinen das Fasten resp, das Vermeiden gewisser Speisen, das Vermeiden geschlechtlichen Umgangs, das Schlafen auf dem Boden oder auch das Wachen, endlich das Schweigen oder mit einer den Geist eines jüngeren Zeitalters verrathenden ethisirenden Umdeutung, das Vermeiden jeder unwahren Rede. So muss wer die Opferfeuer anlegen will die vorangehende Nacht sehweigend und wachend verbringen'). Der Vollzieher des Neu- und Vollmondsopfers muss sich an dem der Feier vorangehenden Tage des Fleischgenusses und geschlechtlichen Verkehrs enthalten; für das Abendessen wird ihm der Genuss von Waldfrüchten und wilden Pflanzen erlaubt, Speise aber von der Art wie er sie am nächsten Tage zu opfern hat, verboten. Die Nacht soll er mit seiner Gattin am Boden schlafen\*); es findet sieh auch die Vorschrift<sup>3</sup>), dass Mann und Fran diese Nacht wenigstens zum Theil wachend mit Erzählungen u.dgl. hinbringen sollen\*). Er darf nur Wahres reden. Das junge Ehepaar muss in den ersten drei Nächten nach der Hechzeit am Boden liegen, Kenschheit beobachten und gesalzene oder scharfe Speisen vermeiden\*). Dem Brahmanenschüler wird Vermeidung des geschlechtlichen Umgangs und heher Lagerstätte vorgeschrieben"). Nach der Feier der Aufnahme zur Lehrzeit muss er stehend und schweigend den Rest des Tages verbringen und darf drei Tage lang nichts Gesalzenes essen\*).

<sup>)</sup> Apastamba V, 5, 1 fg.

<sup>4)</sup> Hillshrundt, New- und Vallimondsupfer S. S. 6, 14.

F) Gabbila I, 6, 6.

Ueber Geschichtenerzühlen u. dgl. als eine Unbeil abwehrende Vorsichtenmassregel vgl. Franct, Journ. of the Anthrop. Institute XV, 82.

<sup>5</sup> Gobbin II, 3, 15 and offer.

<sup>&</sup>quot; Ebenius III, 1, 17 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ebomins. II, 10, 45, 47,

Ehe dem Schuler ein für besonders heilig geltender Theil des Lehrpensums überliefert wird, muss er "mit verbundenen Augen!), sehweigend, sich drei Tage lang oder einen Tag und eine Nacht der Speise enthalten"?). Auch dem Lehrer wird vor der Vollziehung der Riten, welche mit der Durchnahme eines solchen Lehrabschnitts verbunden sind, vorgeschrieben "einen Tag und eine Nacht Keuschheit zu beobachten und kein Fleisch zu essen"?). Der Darbringer des Sabalthoma liegt zwölf Nächte hindurch auf blosser Erde; er nährt sich von süsser Milch, redet nur das Nothwendigste und beobachtet Keuschheit!). Diese Materialien mögen genugen; sie nach Belieben zu vermehren wäre leicht.

Die Vorgeschichte dieser Observanzen zu schreiben, welche ihrem Hauptinhalt nach über die ganze Erde verbreitet sind\*), ist Sache der Ethnologie. Sie wird in Bezug auf das Fasten insonderheit zu ermitteln laben, wie sich das Motiv der Speiseenthaltung damit Speise für den Gott vorhanden sei, gegen das Motiv der Furcht vor den dem Feiernden

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Achnlich gilt der Anblick des, wie wir zu zeigen versuchen werden (S. 422), mit der Sonnensubstanz gesättigten Gluthkessels beim Pravargysopfer für gefährlich und Blindheit verursachend; die Gattin des Opfererund überhaupt Unkundige durften ihn nicht sehen. Käry, XXVI, 2, 3, 4, vgl. 4, 12; Taut. Ar. V. 3, 7.

<sup>9</sup> Gohbila HL 2, 87.

<sup>9</sup> Şankhuyana G. H. 11, 6.

<sup>4)</sup> Siehe die Materialien bei Wieber Ind. Studien V. 440, 446,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Auf nähere Ausführungen bierüber messe bier natürlich verzichtet werden: doch sei as gestattet wenigstens durch swei Zeugnisse, welche sich beide auf Indianerstämme beziehen, die Gieschartigkeit der betreffenden indischen Ordnungen mit denen weit entfernter Völker zu veranschanlichen Vor der Vollziehung irgendwelcher Riten "to prepare themselves all the people fasted two days, during which they did neyther company with their wiczs, sur eute any meute with sult or garticke" (Acosta bei Lang, Myth, Ritaal, and Religion I, 283). Verbereitende Observanz vor der Mannbarkeitsfeier des Madebens in Californien: drei Tage sich der animaliselem Nahrung sulbalten, in entfernter Hatte ieben (Ploss, das Kind i H, 432).

besonders nahen und gefährlichen, durch die Speise angelockten und mit ihr, wenn man sieh nicht hütet, in den
Mensehen einschlüpfenden schädlichen Geistern sowie vor den
nicht minder schädlichen unpersönlichen Substanzen, und
weiter etwa noch gegen das Motiv des Hungerns zum Zweck
der Erzeugung ecstatischer Zustande abgrenzt<sup>4</sup>). Wenn im
vedischen Ritual das Fasten häufig in specieller Gestalt als
Verbet des Genusses von schärfen oder gesalzenen Speisen
— so bei der Schüleraufnahme, der Hochzeit, dem Begrähmiss
— oder auch als das Verbot von Fleisehgenuss auftritt, so
muss dazu bemerkt werden, dass aberglaubische Enthaltung
von Salz, was auch immer ihr eigentlicher Sinn sein mag,
über die Erde verbreitet ist<sup>2</sup>); den Ursprung des Fleiseh-

<sup>1)</sup> Auf den ersten der hier aufgezühlten Gesächtspunkte könnte die oben erwähnte Regel, dass man von der Speise, die man opfern soll, am Abend verher nicht ersen durf, hindcaten; auf den zusäten die Weise, wie das Fasten im Begräbnissritual erscheint (siehe unten den Abselmitt über dieses und die dort beigebrachten ausserindischen Parallelan). Ohne dass iah dar gunnan verwickelten Prage hier irgend ukhar tretan klainte und wollte, sei wenigstene auf eine sehr characteristische Notis hingewiesen, die Wilken (Reem coloniale internationals IV, 399) alies die Neusenlander mittheilts wer die Ceremonie der Haarschneidung verrichtet, durf nicht suther come sonders mass durch Andre gefüttert werden. Offenbar ist hier die Enreld vor den beson Gristern im Spiele, die den Handelnden selbet umgeben (vgl. Wilken ebendus, 352). Diesem Pasten bei der Hanrechneidung aber scheint eine Reihe der Palle des Fastens im verlischen Rituri abnilien. - Der Vollstämtigkeit wegen sei bier noch mil das Faston von dem Gennestgend einer heiligen Speise, um dieselbe min und ungemischt wirken zu besom findische Belege, die ausdrucklich diesen Zwack des Fastons orgebon, sind mir gegetwartig nicht rur Hand), und zuf das Fasten nach dem Gennes verbotener Speiss, his die Eingeweide heer sind, hingewiesen (Apostamba Dh. I, 9, 27, 3; Gaot, XXIII, 23).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Siehe die von Frauer Tokeniam S. 44 A. 6 gemmmelten Materialiere, egt. Heliu. Dus Seiz S. 14. Nach Apistamba Dh. H. 6, 15, 15 and geschmine Spetiem bei den Indora (wie bei den Grischen, s. Heliu z. a. 0, 25) vom Opfer ausgeschlossen. Eine Untermelnung dieses Gebernehe kann blie nicht untermenmen wurden; als rein varhäufiger Erklärunges ersuch so.

verbots liegt es wohl nahe in der Schen vor der Scele des getödteten Thieres au vermuthen!). — Für den Standpunkt der verlischen Theologen ist das Fasten auf der einen Seine eine Hauptform der asketischen Anspannung (Tapas) — "das ist das ganze Tapas, das Nichtessen", sagt ein Brahmana") —; andrerseits aber wird das Fasten, sofern es einem Opfer vorangeht, vor Allem als eine Pflicht so zu sagen der gesellschaftlichen Hoffichkeit gegenüber den Göttern empfunden, welche der Mensch zu bewirthen vorhat: "Das ist sehen nicht in der Ordnung, wenn Jemand zuerst essen wollte, während andre Menschen nicht essen; wie aber erst, wenn Jemand zuerst ässe, während die Götter nichts essen").

In Verbindung mit dem Fasten ist hier noch der folgende bemerkenswerthe Ritus zu erwähnen. Bei der Opferfeier des Väjapeya ("Krafttrunk") fand eine Salbung oder vielmehr Begiessung des Opferers nach Art der Königsweihe zum Zweck seiner Erfüllung mit Kraft und Obmacht statt. Für diese Ceremonie wurde in ein Gefäss Wasser mit Milch gegossen, sowie nach Einigen 17 verschiedene Speisen"), nach Anderu alle Speisen, soviel man ihrer ersinnen kann, mit Auslassung einer einzigen. "Diejenige, die er nicht nimmt, von der sage er sich los, von der geniesse er nicht sein

die Vermutliung hingestellt, dass die Unfrachtbarkeit von Salzboden, die Ungenisssbarkeit des sulnigen Meerwassers das Salz als Träger von Gode und Tod ersebeinen liess. — In umgekehrtem Sinne übrigens findet sich im vedischen Ritual das Sulz such als Reprüsentant von Nahrungsfülle und Vichreichtbung a. z. B. Satapatha Br. V. 2, 1, 16.

<sup>7)</sup> Für die Unreinbeit oder Gofährlichkeit des Fleischgenusses ist bemichnend das Verhot des Vortrags gewisser besonders heiliger Vedsabschnitte "bei Fleischgenus», Todten- und Geburtsschmäusen." Sänkhuyans G. VI, L. 7.

<sup>[4]</sup> Satapatha Br. IX, 5, 1, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>] Sat. Br. I, I, I, S.

<sup>\*)</sup> Die Zahl 17, dem Prajapati heilig, kehrt durch das ganze Vajapoyaritual fortwährend wieder.

Leben lang. So geht er nicht bis zum Ende'); so lebt er lange"). Ganz Achnliches findet sich bei der Errichtung des Agnialtars. Der Grund und Boden, auf welchem der Altar stehen soll, wird gepflügt und Samen aller Art darauf gestreut. Alle Kranter sind es. Das ist alle Speise, alle Kräuter. Damit legt er in ihn (der Priester in den Opferherrn) alle Speise. Davon soll er eine Speise fortnehmen: von der geniesse er nicht sein Leben lang"). Für den Standpunkt der vedischen Ritualordner mag der Gedanke der sein, dass dem Allgenuss nachzutrachten Verderben bringt, dass aber dem Ziele am nachsten kommt, wer in kluger Selbatbeschränkung wenigstens auf einen Gennss verzichtet. Die Betrachtung weitverbreiteter Ordnungen der Naturvölker indessen führt zu der Vermuthung, dass hier in der That ein letzter Nachklang nralter "Tabu"-Satzungen, vielleicht wenn night ganz so doch theilweise von totemistischer Natur\*), vor-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das beiest wehlt er mecht sieh nicht des übermissigen Unterfangene schuldig, alle Speise his und die letzte sieh aneignen in wollen. Und zugleich auch: er findet nicht ein vorzeitiges Ende sines Lebens.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Satapatha Br. V. 2, 2, 4; vgl. IX, 3, 4, 4. Sinhe Weber, Ueber den Yajapera, S. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Satapatha Br. VII., 2, 4, 14. Vgl. Weber, Int. Stat. XIII, 245. Hier sei auch auf Gobinha Regel für den Erierner eines gewissen besonders heiligen Lindes hingewiesen (III, 2, 58), die vormuthlich zu übersetzen ist; "Er vermeide irgend eine Art von Getreide, irgend einen Ort, irgend ein Gewand." In den Sacred Books XXX, 76 fürchte ich den Sine der Stelle verfehlt zu auben. — Nicht geram gleichurrig, aber immerkin vergleichbur ist das oben (S, 81) erwähnte Verbet des Gemasse von Ziegendeisch öder des Sitzens auf Kupagrus für den, der die Ziege oder das Gras ab Fetisch des Opferfeners verwundt bat, sewie das Verbet für den, welcher seine heiligen Fener der guten Vorbeileutung wegen dem Hause eines Reichen extremmenn hatte, fotten in diesem Hause stwas zu essen (Apastambu V, 14, 2): atl das hätte eine Verletzung des heiligen Fenera und damit eine Geführdung des eignen Wohlseine eingeschlossen.

Ceber Speiseverhote in Berichung auf Totomismus sehn man Pruner Totomism 7 fg. 42 fg.

liegt. Ueberans häufig findet sich der Gebrauch, irgend eine bestimmte Fruchtart unberührt zu lassen, des Fanges irgend einer Thierart sich zu enthalten - Schonung des Totemthiers oder Enthaltung zu Gunsten von Geistern oder den Seelen Verstorbener, auch in der Weise, dass der Einzelne nach seiner Wahl oder nach irgend welchen Vorzeichen ein Bundniss mit einer Gottheit schliesst und zu deren Ehren diese oder jene Art der Entsagung auf sieh nimmt1). Etwas derartiges, vielleicht so zu sagen ein Vertrag mit Leistung und Gegenleistung, der den Geistern eine Speise abtritt, damit sie dem Menschen die übrigen lassen und ihn in deren Genuss schützen, konnte sich hier in diese vedischen Riten eingefügt haben. Auch wenn dem Erbauer des Agnialtars der Genuss von Vogelfleisch untersagt ist2), scheint sich dies zu Tabuvorschriften der Naturvölker, die ein ganz ahnliches Anssehen haben, zu stellen.

Wenden wir uns vom Fasten und den ihm ahnlichen Gebräuchen zu den übrigen oben (S. 411) erwähnten Observanzen, so liegt bei den meisten das ursprüngliche Motiv klar zu Tage: die Furcht vor geisterhaftem Angriff. Aus dieser Furcht wagt der Anleger der Opferseuer nicht zu schlasen und nicht zu reden, bringt der vom Lehrer aufgenommene Schüler den Rest des Tages schweigend zu, schweigt der vor einem besonders heiligen Abschnitt des Lehrpensums stehende Schüler und halt die Augen verbunden, offenbar um die fürchtbaren Erscheinungen, welche ihn umschweben, nicht zu sehen, bringt endlich der Jüngling, der nach vollendeter Lehrzeit unter Vollziehung feierlicher Riten in den Stand der Erwuchsenen übergeht, den betreifenden Tag in

Siebe e. R. Lappert, Kulturgeschichte I, 118; II, 319, 313.

<sup>7)</sup> Şatapatha Br. X. 1, 4, 13. Der Erklärung disser Regel ams der Vogelgestalt des Altars wirde man sicherer vertranne, wenn nicht genan dasselbe Verbat sich für den Erlerner des Jyeshthasaman aufgestellt würde (Gobbils III, 2, 57).

der Zurückgezogenheit sitzend zu!). Auch das Schlafen am Boden scheint in denselben Zusammenhang zu gehören: man will sich den Feinden, welche Nachts die gewohnte Lagerstatte bedrohen könnten, entziehen. Dass bei der geschlechtlichen Enthaltung urspränglich eine ähnliche Vorsicht wenigstens mit im Spiele sein kann, wird bei der Erörterung der Begräbnissriten zur Sprache kommen; eine andre Bedeutung dieser Observanz wird S. 429 besprochen werden.

In einer Anzahl von Vorschriften, die hier noch erwähnt werden müssen, tritt das Motiv auf das Klarste zu Tage: die Vermeidung von Allem, was mit dem Tode und den Todten zusammenhängt. Der Brahmane, welcher das die Schulzeit abschliessende Bad genommen hat (Snätaka), darf auf keine Richtstatte, geschweige denn auf einen Leichenacker gehen, keinen Leichentrager sehen. Der Lehrer, der zum Walde hinausgeht, um dem Schüler die aus dem Dorf verbannte Geheimlehre vorzutragen, darf kein Blut, keine Leichenstätte und nicht, wie es in einer Regel von ansicherer Deutung zu heissen scheint, gewisse "leichenförmige" Thiere") sehen. Aus der Beziehung auf die Todten möchte ich auch wenigstens den zweiten Theil der Regel erklären, dass der Snataka nicht auf einen Baum und nicht in einen Brunnen steigen oder nach andrer Fassung nicht einmal in einen Brunnen hinabblicken soll\*); die Erdtiefe gehört den Todten\*). Hierher werden auch die Regeln, die das Sitzen auf blosser Erde u. dgl. verbieten2), zu stellen sein. Dasselbe aber scheint

<sup>7)</sup> Şünkhüyana G. III, 1, 12.

<sup>\*)</sup> Sänkhäyana G. H. 12, 10; VI, 1, 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Siinkhiiyana G. IV, 12, 27 fg. (vgi. 7, 34, 35); Agrallyana G. III, 9, 6 etc.

<sup>\*)</sup> Vgf. die unten im Abschnitt vom Leben nach dem Tode beizubringemten Materialien — Kann aber die Regol über das Besteigen von Bäumen nicht ähnlich zu deuten sein? Man zurgleiche unten im Abschnitt über das Begrähnisseitung die Rolle des Baume bei der Bestattung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Z. B. für den Snätuka, Sänkhäyans G. IV, 12, 21.

mir anch von den Observanzen zu gelten, in welchen eine Schen vor der Verwendung von Thongefassen zu Tage tritt, Wer das Jyeshthasaman lernen will, darf "von der Anweisung der Observanz an nicht aus einem Thongestass essen noch daraus trinken"), und so wird für das Gefäss, in welchem das bei dem Vortrag von Geheimtexten zu verwendende Wasser sich befindet, ausdrücklich vorgeschrieben, dass es von Metall sein soll). Ebenso gilt für den, welcher die geheime Kunde des Prayargyaopfers lernen will, die Regel, nicht aus einem Thongefäss zu trinken<sup>4</sup>). Diese Gebrauche können nicht ausser Zusammenhang mit den Bestimmungen betrachtet werden, dass der Topf mit der Milch für das Neumondsopfer (Samnayya) mit einem nicht thönernen Gefässe zugedeckt werden muss\*), dass der zum Somaopfer sieh Weihende die Milch, von welcher er sich zu nahren hat, aus einem nicht thönernen Gefass zu sich nimmt<sup>5</sup>), dass die Opferbutter der zum Somaopfer gehörigen Schwurhandlung (Tanunaptra) mit einem nicht thönernen Gefäss bedeckt wird!). Die Ueberlieferung der Brahmanazeit erklart die Verwerfung des Thons an einer Stelle daraus, dass "thr (der Erde) gleichsam beigemischt ist, was der Mensch auf ihr Unwahres redet "): das wird sich insofern dem ursprünglichen Sinne annähera, als es sich offenbar in der That um Unreinheiten handelt,

<sup>1)</sup> Gabbila III, 2, 60, 61,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>j Ebemias, III, 2, 35. Dieselbe Regel für das Gefäss mit der Hunigspena bei der Ehrenaufnahme des Gastes, Päraskara I, 3, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>7)</sup> Satapatha Br. XIV, 1, 1, 30. Paraskara (II, S, 2) wiederhoft diese Regel wie überhaupt den gensen Kreie von Vorschriften, dem sie augehört, für den Snataka, der die desten drei Tage nach Beendigung der Schnitzaut beobachten sell.

<sup>9</sup> Hillabrandt, New and Vollmendsopfer 14.

<sup>&#</sup>x27;) Katyayana VII, 4, 33.

<sup>5</sup> Katyayana VIII, 2, 1.

Satapatha Br. XIV, I. I. 20. Dafür dass das Thongeftes als ein Stank Erde angeseben wurde, ist such der Spruch Katy, XXV, 5, 20 churacteristesch.

die ihren Sitz im Erdboden, dem Herkunftsort der irdenen Gefässe haben. Nur die ethisirende Wendung, welche die angeführte Stelle dieser Unreinheit giebt, ist offenbar segundar, Andre Stellen der Brahmanaliteratur aber führen, wie mir scheint, genau auf den richtigen Punkt. Zu dem Verbot der Bedeckung des Milchtopfs beim Neumondsopfer mit einem thönernen Gefäss sagen nämlich mehrere Brahmanas: "Wenn er es mit etwas Thonernem bedeckte, würden die Väter (d. h. die Verstorbenen) die Gottheit sein, der es gehört"(). Die Erdsubstanz ist mit den Todten in fortwährender Berührung und gehört den Todten; "das Haus von Erde"") heisst schou im Rgveda sei es das Grab sei es die irdene Graburne. So scheinen die auf die Vermeidung von Thongefässen bezüglichen Observanzen den vorher besprochenen durchaus gleichartig und wie jene durch die Schen vor der Berührung mit dem Todtenreiche veraulasst zu sein.

In dieselbe oder eine verwandte Kategorie gehört es auch, wenn dem Snataka zur Pflicht gemacht wird, nicht gegen Abend in ein andres Dorf zu gehen und nicht ein Dorf auf einem Schleichwege zu betreten<sup>3</sup>), sodann wenn ahnliches Fernhalten wie gegenüber den Todten auch gegenüber Wöchnerinnen, menstruirenden Weibern n. dgl. vorgeschrieben wird; auch diesen haftet ja ähnliche Unreinheit an wie den Todten. Wir dürfen auf das Zusammenbringen weiterer Einzelheiten derselben Art verzichten; im Ganzen wird das Wesen dieser Observanzen, bei denen es sich um das Vermeiden irgendwelcher Gefahren handelt, klar sein.

Neben ihnen stehen nun aber, wie bereits oben beruhrt wurde, Observanzen entgegengesetzter Art, deren Besprechung

<sup>1)</sup> Taittiriya Brahmans III, 2, 3, 11; Maitrayani Samhina IV, 1, 3,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Es ist desseibs Wort mennaga gebroncht wie an den oben beigebrachten Stellen. Rv. VII, 89, 1.

<sup>\*)</sup> Gobbiis III, 5, 52, 35.

hier angeschlossen werden muss; solche nämlich, deren Zauberwirkung sich darauf richtet, den Ausübenden mit irgend einer Substanz gewissermanssen zu durchtranken!), nach der ursprünglichsten Auffassung vermuthlich, für ihn ein Bündniss mit irgend welchen Geistern resp. die Besessenheit durch dieselben zu begründen und aufrecht zu erhalten. Als Substanzen, um welche sich ein Zauber von dieser Form bewegt, treten besonders hervor Regen und Gewitter auf der einen. Hitze und Sonnengluth auf der andern Seite.

Zum Lehrpensum des Samaveda gehörte ein Gesang, das Sakvarilied, in welchem man den Vajra, Indras Waife und das Symbol seiner allbezwingenden Macht verkörpert fand, und von dem schon der Rgveda sagt, dass durch ihn mit grossom Getöse die Vasishthas Indra Kraft eingeslösst haben\*): einer jener Texte, deren Studium wegen der ihnen innewohnenden heiligen Furchtbarkeit aus dem Dorf in den Wahl verwiesen war. Dem Schüler, der diesen Gesang lernen wollte, waren für einen Zeitraum von zwölf oder neun, sechs, drei Jahren - nach Einigen auch uur für ein Jahr - Observanzen vorgeschrieben, unter denen sich die folgenden finden?; dreimal des Tages hat er "Wasser zu berühren"; er hat schwarze Kleider zu tragen und schwarze Nahrung zu geniessen; wenn es regnet, muss er sich setzen, aber nicht unter ein Dach gehen; er muss zum regnenden Himmel sagen: "Wasser ist das Sakvardied"; wenn es blitzt: "So sieht das Şakvarılied aus"; wenn es donnert: "Die Grosse") macht grossen Lärm". Fliessende Gewässer darf er nicht überschreiten ohne "Wasser zu berühren"; ein Schiff darf er nur im Fall

<sup>1) &</sup>quot;Er schärft seinen Glanz damit", wird Taitt, Ar. V. S. 13 genat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pañe, Br. XII, 13, 14; Taitt, Sanda II, 2, 8, 5 otc.; Rt. VII, 33, 4

<sup>3)</sup> Gobhila III, 2,

<sup>4)</sup> D. h. die vielleicht als Kuh vergestellte Wolks? Vgl. Bergsigma Register unter auce.

der Lebensgefahr und unter Wasserberührung besteigen, "denn, augt man, im Wasser ruht des Sakvartliedes Trefflichkeit", Wenn endlich der Schuler "den Gesang selbst singen lernen soll, wird ein Gefäss mit Wasser aufgestellt, in welches Krauter aller Art gethan sind; in das muss er die Hande tauchen. "Wer also wandelt", wird von diesen Observanzen gesagt, anach dessen Wunsch sendet Parjanya Regen". Es ist dentlich, wie alle Regeln darauf hinzielen, den Brahmanen mit Wasser in Verbindung zu bringen, ihn gleichsam zum Verbünderen der Wassermächte zu machen, Feindschaft derselben gegen ihn zu verhüten. Auch die sehwarzen Kleider und schwarzen Speisen haben diesen Sinn; dass sie auf die Regenwolken hindeuten, wird man nicht bezweifeln, wenn man sich der Verwendung eines schwarzen Opferthiers zur Erlangung von Regen erinnert - "es ist schwarz, denn dies ist das Wesen des Regens 1); bei Gelegenheit eines andern Regenzaubers heisst es ganz direct: "Er legt ein schwarzes, schwarz eingefasstes Gewand um, denn dies ist das Wesen des Regens"). So darf angenommen werden, dass sich hier, in die Vorstellungskreise und Ordnungen des vedischen Schulunterrichts eingefügt, malte Zaubergebräuche erhalten haben, welche den Regenzanberer zu seiner Würde vorbereiteten und weihten\*). Vielleicht gehört es in denselben Zusammenhang, wenn unter den Observanzen, welche dem durch die Lehrzeit hindurchgegangenen Brahmanen (Snataka) oblagen, auch die Regel erscheint, im Regen unbedeckt zu gehen\*) und nicht zu laufen\*);

<sup>)</sup> Taitt. Suphita II, 1, 8, 5, vgi. oban S. 350.

<sup>2)</sup> Elemins, II, 4, 0, 1.

<sup>\*)</sup> Wenn in diesen auf Gewitter und Regen bertigliehen Verstellungskrote Indes und sein Veire vertlochten ist, so werden wir hierin wahl eine Spar der in der regvollischen Poesie, wie aben gewigt worde, stark verblassten Bedeutung Indrae als Gewittergott sehen dürfen.

<sup>1)</sup> Plimckars II, 7; 7;

<sup>7</sup> Gobbila III, 5, 11 and sonst hanny.

er durfte sich, möchte ich dies deuten, als ein Mann, der auf den Regen Einfluss zu üben beanspruchte, der Berührung mit demselben nicht in ängstlicher Hast entziehen.

Eine andre mit dem Schulcursus des Sämaveda verflochs tone Observanz ist die "Sonnenobservanz"; bei ihr ist Alles darauf gerichtet den Brahmanen in Verbindung mit der Sonne zu setzen. "Die, welche diese vollziehen, tragen nur ein Gewand. Sie lassen nichts zwischen sich und die Sonne kommen ausser Bäumen und Schutzhütten. Sie steigen nicht tiefer als bis zu den Knien in's Wasser ansser auf Anweisung ihres Lehrers"). Ganz ahnlich eine dem Yajurveda zugehörige Observanz für den, der das Opfer der heissen Milch (Pravargva, Gharma) lernt oder vollzieht: "Er hat Folgendes zu beehachten. Er darf sieh im Sonnenschein nicht bedecken - "ich will nicht vor ihm (dem Sonnenwesen) verborgen sein". Er darf im Sonnenschein nicht ausspeien ich will ihn nicht bespeien". Er darf nicht im Sonnenschein seinen Urin lassen - "ich will ihn nicht beschmutzen". So weit sein Schein reicht, so weit reicht er - "ich will ihn nicht durch jene Dinge verletzen". Nachts soll er bei Licht essen; damit macht er sich ein Abbild dessen, der da glaht 11. Die Stelle schliesst dann freilich mit Worten, aus denen der Geist eines andern Zeitalters weht: "So aber sprach Asuri: Nur eine Satzung ist es, in der die Götter wandeln, die Wahrheit. Darum soll er allein die Wahrheit reden".

Wir fügen dieser Zusammenstellung noch die Bestimmungen an, die beim Somaopfer für den, der die zweite, gesteigerte Weihe<sup>3</sup>) auf sich nimmt, gelten. Die Weibe (Diksha) stellt, wie wir oben ausgeführt haben<sup>4</sup>), wenigstens ihrem

<sup>&#</sup>x27;) Gobbila III, 1, 31 ff.

F) Satapatha Brahmana XIV, 1, 1, 33. Disselben Vorschriften wiederholt Paraskara II, 8 für den Snätaka.

<sup>\*)</sup> andutaradikskā. Vgl. Weber, Ind. Studien X, 363.

<sup>&</sup>quot;) Sinhii S. 402 fg.

ursprünglichen Wesen nach einen mit Erhitzung verbundenen, wahrscheinlich die Erzeugung von Eestase bezweckenden Zustand dar. Bei der zweiten Weibe schliesst der Opferer die Fanste noch enger und zieht die heilige Schärpe noch fester (s. oben S. 398 fg.). Hier heisst es nun in: Er nimmt die Erhitzungsobservanz auf sich! (d. h. er nimmt nur heisse Milch zur Nahrung). Mit kochendem Wasser wischt er sich die Hände ab. Denn durch kaltes verlöscht Agni: zu dessen Entstammung verführt er so". Man sieht, wie auch hier die Observanz darauf gerichtet ist, den Opferer mit der Substanz oder Kraft der Hitze zu erfällen.

Hier schliessen nun weiter naturgemass Observanzen an, deren Sinn es ist, den Verlust einer derartigen Kraft zu verhüten. Dahin gehört das Verhot des Badens und des Scheerens von Haar und Bart (des Beschneidens der Nägel u. s. w.).

Baden wie Scheeren, beides in deutlich erkennbarer Parallelität, erscheint im Ritual in sehr verschiedenartigen Zusammenhängen, auf welche bei dieser Gelegenheit einen Blick zu werfen zweckmässig sein wird.

Das Bad mit seiner Kraft irgend welche dem Menschen anhaftende Substanz zu entfernen, muss je nachdem es sich um eine heil- oder schadenbringende Substanz handelt, vermieden oder vorgenommen werden. So begegnet es im Ritual sehr hänfig in der Bedeutung der Reinigung, welche vor irgend einer heiligen Handlung vollzogen wird. Ehe der Somaopferer in die Diksha eintritt, badet er mit einem Spruch, in dem die Wasser als reinigend, alle Unreinheit von hinnen führend angerufen werden<sup>3</sup>). Braut und Brautigam baden vor der Hochzeit oder vollziehen Waschungen. Die Frau, an welcher die Zauberhandlung gegen Unfruchtbarkeit oder

<sup>1)</sup> Taitt, Samhita VI, 2, 2, 7; vgl. Apastamba XI, 2, 2 fg.

<sup>\*)</sup> Vgi. Satapatha Brahmana XIV, 1, 1, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vaj. S. IV, 2 (Rv. X, 17, 10); Kiny, VII, 2, 15.

in ihrer Schwangerschaft die Scheitelziehung vollzogen werden soll, badet vorher, und so fort. Auf der andern Seite aber darf, wer sich Uebungen unterzogen hat, die eine besondre Heiligkeit oder Geweihtheit mittheilen, vor Ablauf der Zeit, wahrend welcher ihm dieser specielle Character beiwohnen soll, nicht baden: wovon dann wieder die Consequenz ist, dass eine solche Periode des untersagten Badens ihren Abschluss in einem Bad findet, welches jenen Character abwascht und seine bedenkliche Hinübernahme in's profane Loben verhindert. Die besonders ausgeprägte Anwendung dieser Anschauungen auf den Darbringer des Somaopfers, in der Corresponsion der ihn mit einem Fluidum der Geweihtheit durchtrankenden Diksha und des jenes Fluidum fortnehmenden Avabbrtha-Bades, haben wir oben (S. 408) betrachtet. Wir haben dort auch schon die vollkommene Analogie berührt, in welcher dies Verhaltniss zu den für den Brahmanenschüler geltenden Gebrauchen steht. Bei diesem geht ein reinigendes Bad1) der Aufnahmeceremonie voran, welche den ihm eignen Character der Geweihtheit begründet; ein Bad schliesst die Lehrzeit, indem es diesen Character fortnimmt. Die Consequenz wurde sein, dass inzwischen das Baden untersagt gewesen ware. Dieselbe hatte praktisch an Undurchführbarkeit gestreift und ist wenigstens im Zeitalter der uns vorliegenden Ritnalrechtstexte nicht gezogen worden?). Doch wird für die der Lehrzeit des Brahmanenschülers durchaus analoge einjährige Weihezeit, die mit dem Bartscheeren (godana) des heranwachsenden Jünglings verbunden ist<sup>2</sup>), "das Baden,

<sup>&#</sup>x27;) Hiranyakesin G. l. 1, 7.

Sinhe Apastambo Dharm, I, I, 2, 30 (aber vgh 28); Bamildyana
 L 2, 3, 39; Gantama II, 8 (aber vgl, 18); Mann II, 176.

<sup>\*)</sup> Eröffnet wird diese Weiheneit wie die Lehrzeit durch einen Antder "Einführung" gewannt und der Einführung des Brahmanenschübers gleich ist. Auch har sind als stämtige Pflichten das Tragen des Gürfels, das Ausgehou auf Almoson, das Anlegen von Brennheit um bailiges Fener, n. s. w. vergeschrieben. Gehhila III, 1, 10, 27.

Kämmen, Zähneputzen, Füssewaschen" in der That verboten!). Zu den asketischen Uebungen, die mit der Feier der Jahreszeitenfeste (caturmasya) verbunden sind, gehört es "nicht in's Wasser zu steigen vor dem Reinigungsbade (avabhrtha)" ): wo die Zusammengehörigkeit des für eine gewisse Zeit geltenden Badeverbots und des Bades am Ende dieser Zeit besonders deutlich hervortritt. In einem Vers, der das Streben des der Askese (tapas) sieh Hingebenden als nutzlos schildert"), heisst es: "Was soll der Schmutz, was das Fell, was der Bart, was die Askese?" Der Schmutz, d. h. offenbar das Vermeiden des Bades, ist also ein Characteristicum dessen, der durch Tapas einen Zustand besonderer Zaubermacht in sich erzeugen will. Es scheint, dass die uns beschäftigende Anschauungsweise vom Menschen auch auf das in eine beilige Handlung verflochtene Thier übertragen wurde; das Opferross, welches man vor seiner Darbringung weihte und es dann ein Jahr lang in Freiheit herumstreifen liess, musste während dieser Zeit "von Gewässern, in denen Baden möglich ist" fern gehalten werden\*).

Aehnliche Regeln wie für das Baden werden, wie bereits erwähnt, für das Scheeren aufgestellt. Nur kommt hier die uralte Rolle des Scheerens bei jenen Einweihungseeremonien dazu, die für das Kind ein Jahr oder einige Jahre nach der Geburt und dann später wieder für den heranwachsenden Jüngling vollzogen werden — wo das Haar zurechtgeschnitten und in die der einzelnen Familie eigenthümliche Form gebracht, zum Abzeichen der Familie gestaltet, später auch der Bart geschnitten wird: ursprünglich vielleicht als ein Opfer des Abgeschnittenen für Götter oder Geister<sup>1</sup>), in der vedi-

<sup>&#</sup>x27;) Gobbila III, 1, 20, 21.

<sup>1)</sup> Katyayana V. 2, 21.

b) Altaneya Br. VII, 13.

<sup>7)</sup> Katyayana XX, 2, 18.

b) Vgl. Lippert, Kniturgeschichte U, 344; Wilken, Revus ... loniale

sehen Zeit nur noch als Reinigung des Hauptes und als eine zu langem Leben und Glück führende, insonderheit auch mit der Correctheit der gentilieischen Verhältnisse verknüpfte Handlung empfunden<sup>()</sup>).

Dann aber erscheint das Scheeren ganz wie das Bad im Ritual als reinigende Verbereitung für heilige Handlungen oder Weihungen. So lasst sich, wer das Vollmonds- und Neumondsopfer vollziehen will, am Tage vorher das Haar (ausgenommen den das Familienabzeichen bildenden Schopf) und den Bart scheeren<sup>3</sup>); auch das Beschneiden der Nagel wird erwähnt. Der Somaopferer, welcher, wie oben bemerkt, beim Eintritt in die Diksha (Weihe) badet, lässt sich ebendann auch Haar, Bart und Nägel sehneiden<sup>2</sup>). Man sah hierin ein Abthun dessen, was am Körper nicht rein ist, der "todten Haut"); es mochte auch die Absicht mitspielen — ausgesprochen scheint dieselbe allerdings nirgends zu sein — bei dem Opfern das Familienabzeichen möglichst ausgeprägt sichtbar zu machen. Eine Reinigungshandlung ist das

internationale IV, 387. Due votische Ritual but ein Haaropfer, das als solches empfunden wurde, so viol ich sehe, nur im Todteneult erindien (s. unten den betreffenden Abschnitt).

<sup>&#</sup>x27;) In dem zugehörigen Sprüchen beiset est "Mit dem Messer, mit dem Dister ("der Schöpfer") des Brhaspati, Aguis und Imiras Haut geschoren hat zu langem Leben; damit scheore ich es dir zu langem Leben zu schönem Ruhm und Wohlsem". — "Reinige sein Haupt, beschädignicht sein Leben", wird zum Barbier gesegt. Siebe Agralayans Griya L. 17, 12, 16; 18, 5 und die Parallelstellen. Man beschte auch Gautems XX. 0.

<sup>[]</sup> Hillebrandt, Neu- and Volimondsopfer S, S fg.

<sup>\*)</sup> Hierber schuint mir anch die Scheerung hei den drei Jahrecceiten-opfern (catermasya) zu gehören; mit diesen war eine Reihe von Observanzen verbunden, deren Eingang die Scheerung hezoichnet. Vgl. Schendin Br. H. 6, 4, 5 fgg., Katy. V. 2, 18 fg. 21, Asvalayana Sr. H. 16, 22 fgg. etc.

Satapatha Br. III, 1, 2, 1; Maitr. Samhita III, 6, 2.

Scheeren und Nagelbeschneiden offenbar auch wo es nach einem Todesfall von den Ueberlebenden zugleich mit einer Waschung, Erneuerung des Feuers, Anschaffung neuer Geräthe vollzogen wird<sup>4</sup>): das alte Haar, dem die Machte des Todes nahe gekommen sind, soll den Menschen nicht in das neue Leben begleiten. Und nichts andres bedeutet offenbar die Vornahme derselben Handlungen am Todten selbst vor der Bestattung<sup>2</sup>): vor dem Quasiopfer der Leichenverbrennung und dem Eintritt des Hingegangenen in ein neues Dasein soll dieser von der todbefleckten Unreinheit des alten befreit werden.

Nun treffen wir aber weiter — ganz in gleicher Weise wie beim Bade — auf andersgeartete Riten in Bezug auf das Haarschneiden; wir lernen Fälle kennen, in denen das Haar stehen bleiben musste.

Soll die Persönlichkeit ganz und gar von einem heilbringenden oder zauberkräftigen Fluidum erfüllt sein, so wird dieses als durch den gesammten Körper mit Einschluss von Haar und Nägeln verbreitet gedacht. So heisst es von dem, der die Vedentexte in voller Kenntniss der mystischen Bedentung dieses Acts für sich selbst vorträgt, dass er, mag er auch gesalbt und geschmückt auf bequemem Lager ruhen, sich doch "bis zu den Nägelspitzen mit Tapas (Askese) erfüllt"."). Die Neuvermählte wurde am vierten Tage nach der Hochzeit, vor der ersten ehelichen Beiwohnung, mit Wasser, in welches die Ueberreste von unheilvertreibenden Opferspenden gethan waren, "sammt Haaren und Nägeln gesalbt".). Schon oben begegneten wir einem Verse, der das Tapas wie im Schmutz des Asketen und im Fell, welches er trägt, so

<sup>5</sup> Ayralayana G. IV, 6, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Asyalayana Sr. VI, 10, 2; Grisya IV, 1, 16.

<sup>4)</sup> Satapatha Br. XI, 5, 7, 4,

<sup>4</sup> Gold, II, 5, 6,

auch in seinem Bart verkörpert zeigt!); bis in den Bart himein ist er von dem Zanberfluidum durchdrungen. Die Consequenz ist naturlich, dass man, so lange es darauf ankam sieh die betreffende Kraft zu erhalten, von dem mit ihr gesattigten Haar oder Bart nichts aufgeben durfte. Wir sehen dies in dem eben erwähnten Verse an dem Bart des Asketen. Für die oben (S. 424) besprochene einjährige Observanz beim Bartscheeren des Jünglings galt das Verbot wie des Badens so auch des Scheerems'). Auf die königliche Weilie folgte eine einjährige Observanz, während welcher der Geweihte sich wohl abreiben aber nicht baden, sich das Haar wohl verkurzen aber nicht schoeren lassen durfte<sup>3</sup>). Ueber den Grund spricht ein Brahmanatext4) sich deutlich aus: "Das ist die gesammelte Kraft und der Saft der Wasser, womit sie ihn (bei der Königsweihe) begiessen; die erreicht, wenn er begossen wird, zuerst sein Haar. Wollte er sein Haar scheeren, wurde er diese Herrlichkeit das Ziel verfehlen und verschwinden lassen: deshalb scheert er sein Haar nicht. Ein Jahr lang scheert er es nicht, denn jährig ist die Dauer der Observanz."

Die so gestaltete Observanz wird natürlich, wie die des Nichtbadens durch ein Bad, so durch Scheeren abgeschlossem Für den König, der die königliche Weihe gefeiert hat, vollzieht man ein Jahr später "das den Abschluss der Observanz bildende Somaopfer mit Namen Haarscheerung".). Wir fanden wenn auch nicht für die Schulzeit selbst so doch für eine derselben analog gebildete Observanz neben dem Verbot des Badens das des Scheerens; bei der die Schulzeit abschliessenden

J Air, Br. VII, 13, oben S. 425.

<sup>5)</sup> Gobbille HI, 1, 29

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Katyayano XV, 8, 28; Latyayana IX, 2, 18, 21. Selfect den Pferden im Königreich durfte nicht die M\u00e4hne geselmitten werden (Laty, a, a, O, 26).

Sataputha Brilimana V, 5, 3, 1 vgl, 6.

<sup>\*)</sup> Satapatha Br. s. a. O. 2; vgl. Lavy, IX, S, 1 fgg.

Ceremonie (samavariano) erscheint im Zusammenhang mit dem rituellen Bade auch das Scheeren von Haar und Bart sowie der am Körper wachsenden Haare und das Beschneiden der Nägel<sup>†</sup>). Der Somaopferer, der vor der Eingangsweihe gehadet hat und sich hat scheeren lassen, legt zum Schluss den Character der Geweihtheit durch ein neues Bad ab und lässt sich Haar und Bart scheeren<sup>‡</sup>).

Hier möge noch erwähnt werden, dass auch das Lacheln als Kraftverlust in ahnlichem Sinne wie das Scheeren betrachtet wurde. Der altvedische Vergleich von Blitz und Lachen ist bekannt; die Vorstellung war, dass der Lachelnde gewissermaassen ein Etwas von Lichtkraft von sich ausstrahle. Daher wurde für den Dikshita, den Empfänger der Somaweihe, die Regel aufgestellt, beim Lacheln die Hand vorzuhalten "zum Festhalten des Glanzes").

Ich kann endlich die Vermuthung nicht anterdrücken, dass die Vermeidung eines Kraft- oder Substanzverlustes, die wir als Zweck der Verbote von Baden und Scheeren erkannten, ebenfalls bei dem Verbot geschlechtlichen Umgangs, wenn auch hier wohl nicht als einziges Motiv, mit im Spiele ist. Wenn vorgeschrieben wird das Opferross von Gewässern, welche zum Baden geeignet sind, sowie von Stuten fern zu halten\*), so drangt sich die Parallelität dieser beiden Regein unter einander und mit denjenigen, die dem Menschen bei bestimmten Gelegenheiten Enthaltung vom Baden und vom Geschlechtsverkehr vorschreiben, von selbst auf. Ein Brahmanatext, welcher für eine vom Opferross vollzogene Begattung die erforderliche Sühnspende vorschreibt, erklart die Wirkung

Sankhayana G. HI, 1, 2; Gobbils ID, 4, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apastamba XIII, 23, 16. Elsenso bei grösseren Opfercomplexen, Sankhayana Sr. XVIII, 24, 19; Katyayana XIII, 4, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tuitt, Ar. V. I. 4. Etwas smises Tuitt. Sami. VI, I. 3, 8, — Vgl. much Apastumbs Db. L. 2, 7, 6, 7.

<sup>\*)</sup> Katyayana XX, 2, 12, 13.

dieser Spende dahin, dass der Opferer vermittelst derselben "durch Samen Samen in das Ross setzt"). Der begangene Fehler liegt also darin, dass von der den Göttern geweihten Substanz etwas verloren gegangen ist. Ganz ebenso kehrt in den Sprüchen für den mit der Diksha Geweihten und für den Brahmanenschüler, der einen Samenverlust erlitten hat, für den Mann, der zu einem von ihm nicht zu berührenden Weibe gegangen ist u. s. w., durchweg die Vorstellung von dem erlittenen und wieder zu ersetzenden Kraftverlust wieder").

## Das Gebet.

Das Opfer wurde von Gebet begleitet. Die Weise, in der dieses in die heilige Handlung eingefügt war, haben wir schon beschrieben<sup>3</sup>); für einige weitere Bemerkungen über Form und Inhalt der Gebete sowie über die Auffassungen der vedischen Dichter von dem Wesen und der Macht des Gebets wird hier die geeignete Stelle sein.

Es versteht sich von selbst, dass neben dem rituell geordneten Gebet auch das freie stand, wie die Noth oder der Wunsch des Augenblicks es eingab. Durch sein Gebet

Satapatha Br. XIII, 3, 8, 1, egl. Taitt, Hr. III, 9, 17, 4 fg.

<sup>2)</sup> Der Dikkhä-Geweihte bittet, dass "was ihm vom Safte unbenchtet entfallen sei, ihr von Neuem kräftigen möge" (Valtämsütra 12, 9; Aeinflichee § 8 über entglittenen Speichel). Von dem Brahmanenschüler, der Samenverlist erlitten hat, wird gesagt, dass sein Athem zu den Marutsseine Kraft zu Indra etc. entwichen sei; er betet: "Mich mögen die Marutsbenetzen, mich Indra mat Brhaspati, mich mögen dieser Agrai benetzen mut langem Leben umt mit Kraft" (Taitt, Ar. II, 18). Taitt Ar. I, 30; "Ze mir kehre zurück die Simenkraft, Laben und Segon, zu mir kehre Braismanenschaft, zu mir kehre Resitz. Der Samen, der mir bente zur Erdematenschaft, zu den Kräubern, zu den Wassern entflehen ist, den mehme ich wieder in nich auf zu langem Leben und Ghanz". Vgl. noch Asyalayans G. III, 6, 8, Katysynma XXV, 11, 21 und die öben S. 330 über, das Eschopfer des Brahmanenschülers gemachten Bemorkungen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siebe namentlich S, 396 fg. Vgl. auch S, 14 fg.

"hat der Kaufmann, der eilige, das Land erreicht". "Als Atri, der himb in die Erdspalte gerieth, ouch rief, ihr Asvin, wie ein Weib der Hilfe bedürftig, kamt ihr im Augenblick herbei mit beilbringendster Adlerschnelle"). Schwerlich wird das freie Gebet der vedischen Zeit etwas andres gewesen sein als ein Namhaftmachen des einzelnen concreten Wunsches. verbunden etwa mit Wendungen, welche diesen und die Person des Betenden der Gottheit besonders dringend an's Herz legten; an ein Beten, welches der Ausdruck eines beständig mit der Gottheit sich im Zusammenhang fählenden Innenlebens gewesen ware, kann hier nicht gedacht werden. Uebrigens war das freie Gebet, das sich auf einen bestimmten Wunsch richtete, allem Anschein nach wesentlich eingeengt durch die frühzeitige Entwicklung einer rituellen Kunst, die mehr oder minder jeden Wunsch vorhergesehen und für ihn die wenn auch noch so geringe Opferspende - besonders häufig Spenden von Opferbutter - sammt dem zugehörigen Spruch festgestellt hatte. Für einen Kranken bringt man sechs Spenden von gekochten Reiskörnern dar mit dem Liede: "Ich löse dieh durch die Opferspeise, dass du lehen mögest"; wer sich reichen Bestand von Grossvieh wilmscht, opfert tansend Spenden vom Mist eines Kalberpaars; wer Glück bei Handelsunternehmungen begehrt, opfert abgeschnittene Stückehen von den Waaren mit einer Formel, welche die Götter um Segen für den Handel anruft<sup>3</sup>): überall ein fertiges liturgisches Formular; und wenn es sieh hier auch nicht um die Tradition der altesten vedischen Zeit handelt, haben wir dech Grund auch schon in diese eine so starke Ausbildung zur Starrheit neigender ritualistischer Tendenzen zurückzuverlegen, dass es fraglich erscheinen muss, ob damals der

<sup>9</sup> Re. V. 45, 6: 78, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ayeshiyam G, III, 6, 3 (Rv. X, 161); Gobb. IV, 9, 13; Hirany, G. L. 15, 1.

freien Unmittelbarkeit des Gebets ein wesentlich grösserer Raum zugekommen sein wird.

Das liturgisch geordnete Gebet tritt meistens, aber entfernt nicht jedesmal in Verbindung mit Opferhandlungen auf. Eine gewisse wenn auch nur relative Unabhängigkeit dem Opfer gegenüber weisen schon Jene von Darbringungen nicht begleiteten Gebetshymnen auf, die man in der Frühe des Somaopfertages an die Morgengottheiten richtete: an den das Dunkel erhellenden Agni, an die Morgenrothe, an die beiden Asvin1). Als weiteres Beispielseines opferlesen Gebets sei die "Dammerungsandacht" erwähnt, welche der Brahmanenschüler nach Sänkhayana?) "im Walde, ein Holzscheit in der Hand, sitzend Tag für Tag schweigend . . . bis zum Erscheinen der Sterne vollzieht, indem er nach Ablauf der Dämmerung die grossen Worte, die Savitre) und die Segenssprüche murmelt. Ebenso Morgens nach Osten gewandt, stehend, bis die Sommenscheibe erscheint". Solehes Gebet konnte natürlich durch Gesten der Adoration verstärkt werden wie die des Upasthana, des verehrungsvollen Sichhinstellens vor ein Object der Anbetung, z. B. vor das heilige Fener oder die Sonne. Ueber die segensreiche Wirkung eines solchen Upasthana, das man au seine Opferfeuer richtete, sagt ein Brahmanatext1); "Der Bittende findet einen Geber, aber der Erhalter mag auch den, welchen er zu erhalten hat, abersehen. Wenn er nun

<sup>9</sup> Siehe oben S. 207, 237.

<sup>7</sup> Grhyashira II, 9,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die "grossen Wurte" sind die drei, wie es scheint in rgvedischer Zeit noch nicht zu dieser sedennen Verbindung zusenmengestellten Worte böhr böhrab stab. Das erste beisst "Erde", das deitte "Sonne"; in dem zweiten möchte ich eine Aneimanderfügung der sesten Halfre von bhüh und der zweiten Halfre von stab sehen; so würde die ganze Formal eine Vereinigung von Erde und Sonne ausdrücken. — Unber die Savitri s. oben S. 64 A. 2.

Satapaths Hr. II, 3, 4, 7.

(zum Feuer) sagt: "Ich bin von dir zu erhalten; erhalte mich!" dann kennt das Feuer ihn; dann bedenkt es dass es ihn zu erhalten hat."

Das rituell fixirte Gebet -- oder etwas das dem Gebet shnlich ist - kounte auch die Gestalt des blossen Gedankens annehmen. Beim liturgischen Vortrag des Verses in dem das Wort "reich an starken Söhnen" vorkommt, soll der Priester an einen starken Sohn denken, wenn die Gattin des Onferers sich einen solchen wünscht; in einer analogen Verbindung soll er an Leibesfrucht denken, wenn die Gattindes Opferers nach dieser Verlangen hat; wenn er sich anschickt auf die Somaschösslinge mit dem Pressstein zu schlagen, soll er an seinen Feind denken, um die Kraft der Schläge auf diesen zu richten; an einer bestimmten andern Stelle des Rituals soll der Opferer denken: "Agni, Vava, Blitz, Mond! Möge ich Gemeinschaft mit euch erlangen" - oder was er sich sonst wünseht1). Es kann übrigens bezweifelt werden, dass die Auffassung eines solchen rituell vorgeschriebenen Gedankens als Gebet in unserm Sinn des Wortes genau ist. Es handelt sich, wie es scheint, nicht sowohl darum, den Göttern als den Kennern der menschlichen Gedanken einen Wunsch nahexubringen, sondern vielmehr darum, einer mit Zanberwirkungen ausgestatteten Procedur durch die magische Kraft des eignen Denkens eine bestimmte Richtung mitzutheilen, eine bestimmte Wirkung zu verleihen.

Wenn auch, wie wir früher ausgeführt haben<sup>3</sup>), das den Gott beim Opfer preisende und anrufende liturgische Gebet überwiegend poetische Form hat, der das Opfergeräth, den einzelnen Opferhandgriff u. s. w. weihende Spruch dagegen sich in Prosa bewegt, so sind doch vielfach, und zwar einige

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Şunkhayana Şc. V. 9, 19: 14, 12; Şatapatha Br. III, 9, 4, 17; Şünkh, IV, 8, 4, 5. Das stehende Verbina in disser Verbindung ist Myd.

<sup>35</sup> S, ohom S, 3 fg., 14 fg.

Mule gerade an centralen Stellen des Opferrituals, auch prosaische Gebere erhalten'). Zwei derselben, von welchen das eine bei dem Hauptopfer des regelmässigen Cultus, dem Neuund Vollmendsopfer, das andre bei der grossen königlichen Feier des Rossopfers die mit dem Opfer verknüpften Wünsche zum Ausdruck bringt, mögen um ihrer sachlichen Bedeutsamkeit willen hier im Wortlaut ihre Stelle finden. Beim Voll- und Neumondsopfer spricht der Hotar: "Es seien dir bei diesem Opfer, o Opferer, freundlich beide Himmel und Erde, die dem Hausstand Heil bringen, die schnell spenden. furchtles und verschwiegen, die breite Weide besitzen und Sieherheit verleihen, die den Himmel regnen und die Wasser strömen lassen, die Heil bringen und Labung spenden, die Saft und Milch in Fulle haben, denen zu nahen und auf denen zu wandeln gut ist . . . Langes Leben erfieht er (der Opferer); Glück in der Nachkommenschaft erfleht er; Reichthum erfieht er; Vorrang unter seinen Verwandten erfieht er; dass er weiter die Götter verehren möge erfleht er; reichlicheres Bereiten von Opferspeise erfleht er; die Himmulswohnung erfleht er; alles was ihm lieb ist erfleht er. Was er durch dies Opfer orfieht, möge er das erlangen, darin Glack haben. Das mögen die Götter ihm geben. Das erlangt Gott Agni von den Göttern, wir Menschen von Agni " ! Neben den Interessen des Einzelnen treten in dem sebon oben (S. 370) von uns mitgetheilten Gebet des Rossopfers, welches hier noch einmal zu wiederholen gestattet sein möge, die des öffentlichen Lebens hervor. "In Heiligkeit möge der Brahmane geboren werden voll Glanzes der Heiligkeit. In

Natürlich nicht is dem durchweg von der poetischen Furm beherrechten Raveda, also unch nicht in einer Passung, die der altesten vedeschen Zeit angehören kann. — Hier ist auch au die oben S. 387 besprochenen Nividiarmelu zu erinnere.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Asyallyana Sr. I, 9, 1, 5; Satapatha Rr. I, 9, I, 4 fg.: Hillabrandle New- and Vollmandsopfor 143 fg.

Konigsmacht möge der Fürst geboren werden, ein Held, ein Schutze, ein starker Treffer, wagengewaltig; milehreich die Kuh, stark der Zugstier, sehnell das Ross, fruchtbar das Weib, siegreich der Reisige, redegewandt der Jüngling. Ein Heldensohn werde diesem Opferer geboren. Nach Wunsch gebo Parjanya uns Regen zu aller Zeit, Fruchtbar reife uns das Korn. Arbeit und Ruhe sei uns gesegnet!)."

Diese Prosagebete, der Kraft und Würde nicht entbehrend, haben doch wenig von der Wärme und Innigkeit, von der weihevollen Erhabenheit etwa jener Gebete, in welchen der alttestamentliche Beter um sein eignes und seines Volkes Heil fiehte; in nüchtern sachlichem Ton zählt der Priester die Güter auf, welche man sich von dem dargebrachten Opfer für den Opfernden und für das Volk oder richtiger für die höheren Stände versprechen darf — Alles ganz innerhalb der Sphäre positiver Glücksgüter: langes Leben, Reichthum, angesehene Stellung, günstige Witterung; von seelischen, sittlichen Gütern ist nicht die Rede<sup>3</sup>).

In der zuletzt hervorgehobenen Beziehung stehen jene insonderheit dem Somaopfer zugehörigen, theils für die Recitation theils für den Gesang bestimmten poetischen Gebete der ültesten Zeit, welche die Sammlung des Rgveda und damit die Hanptmasse der vedischen Gebete bilden, mit den eben mitgetheilten prosaischen durchaus auf einer Linie. Sie haben es aber neben, ja vor dem Namhaftmachen der menschlichen Wünsche in erster Linie mit dem Preis des Gottes zu thun; seine Grösse und Macht, sein geheimnissreiches Wesen, seine Thaten verherrlichen sie; wir haben den in diesen Lobpreisungen herrschenden Ton sehen an früherer Stelle (S. 3 fg.)

<sup>1)</sup> Vaj. Samhita XXII, 22.

<sup>7)</sup> Wein es beisst: "In Hellichnit mage der Brahmene geboren werden", so ist die "Heiligkeit" (brahmen) doch nicht in ethischem Sum zu versteben; es bandelt sich nur um die mystische Macht und Kunst, so zu ergen um das Zauberfleidum, das dem Priesterstande inneweiner.

näher eharacterisirt. Die Bitte um die Gaben, welche man von dem durch solches Lob befriedigten Gott erhofft, pflegt sich kurz an jenes anzuschliessen. "Wir haben Wansche, Herr der falben Rosse", sagt man zu Indra, "du bist der Geber; hier sind wir; da sind unsre Gebete". Und Indra selbst spricht zu den Frommen: "Den Soma pressend fordert Guter von mir"). Van diesen Gutern ist meist in ziemlich allgemeinen Ausdrücken die Rede, wie das dem wenig individuellen Character jener liturgischen Poesie entspricht. Man bittet um Gaben, um Schätze, um Segen, um Schutz und Sieg über alle Anfechtungen. Wird die Sprache des Betenden bestimmter, so pflegt von langem Leben und kräftigen Nachkommen, von Rindern und Rossen, von Wagen und Gold und auch davon die Rede zu sein, dass es den Feinden, den Geizigen, den Brahmanenhassern übel geben, dass der Gott ihre Habe wegnehmen und sie den Frommen zutheilen möge. Nur selten wird um solche Güter wie rechtes Denken oder darum gebetet dass man nicht thun möge was die Götter strafen; in der Atmosphare befriedigten Wohlergehens, die hier berrscht, treten die Bitten um Versöhnung mit dem erzürnten Gott, um Befreiung von den Fesseln der Schuld, die den Menschen gefangen halten?), weit hinter dem Gebet der Reichen und Glücklichen um Macht und Sieg zurück. Man unterstützt seine Bitten durch die Erinnerung an den eignen Eifer, an die alte Frenndschaft mit dem Gott und dessen frühere Wohlthaten; man giebt ihm zu verstehen, dass, wenn man selbst wäre wie er und er wie der Mensch, Erhörung und reicher Segen nicht auf sich warten lassen wurde. Die Tone der Leidenschaft, der demuthsvollen Hingabe an den Gott, des Ringens nach gross und tief erfassten Zielen

<sup>1)</sup> Rv. VIII, 21, 6; X, 48, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ueber diese insombebeit zu Veruna gerichtsten Gehate verweisen wir auf S. 292 fgg.

menschlichen Daseins sind der Aeusserlichkeit dieser Gebete fremd, deren Bild seine Ergänzung in Jenem Selbstgespräch des Gebetserhörers, des befriedigt und angeheitert vom Opfer nach Hause gehenden Gottes findet'): "So will ich's machen — nein so: ich will ihm eine Kuh schenken — oder ein Pferd. Die Bitte ist zu mir gekommen wie die Kuh brüllend zum lieben Kalbe. Wie der Zimmermann den Wagensitz dreh' ich im Herzen die Bitte herum. Habe ich denn vom Soma getrunken?" —

Die Auffassung der vedischen Dichter<sup>3</sup>) sieht in dem Gebet, dieser "vom Herzen gezimmerten Opferspeise"), ein Mittel den Gott zu erfrenen und zu stärken, das an wirksamer Kraft hinter dem eigentlichen Opfer kanm zurücksteht. Vor Allem ist es natürlich das Element der Lobpreisungen, auf welchem diese Wirkung des Gebets beruht; an ihnen findet der Gott sein Vergnügen; aus der Erinnerung an seine alten Thaten schöpft er Lust und Muth zu nonen. Specielle Vorzüge des einzelnen Gebets kommen hinzu seinen Effect zu steigern. Bald empfiehlt der Dichter sein Lied als altbewährt, als von den Vätern ererbt; bald preist er sein "neues schönes Loblied, aus dem Herzen kommend" den Göttern an; er sagt: "Vorwarts bringe ich mein Wort, das neue, das frisch geborene". Vor Allem aber muss das Lied von tadellos kunstvoller Schönheit sein. Der Sänger hat es gezimmert "wie ein geschickter, werktüchtiger Mann einen Streitwagen"; er hat es von allen Fehlern befreit "wie man Korn mit der Schwinge reinigt", "wie gereinigte Opferbatter." "Dem Agni Vaisvanara wirdein neues, glanzendes, schönes Gebet bereitet wie man den Soma reinigt." Solche

<sup>5</sup> By. X, 119; aben S. 171.

<sup>\*)</sup> Siehe die Materialien bei Berguigne 1, 277 fgg.; II., 267 fgg., rgf. such Zimmer 337 fgg.

<sup>2)</sup> Bgyoda VI, 16, 47.

Gebete, ans dem Gedanken geboren wie der Regen aus der Wolke", strömen dem Gott zu wie die Flüsse zum Meer rinnen, wie die Kühe zur Hürde gehon; wie die Matterkühe das Kalb beleeken sie ihn und brüllen ihn an; sie muschmeicheln und umarmen ihn wie die Gattimen den Gatten. die liebenden den liebenden; sie stärken ihn wie die Somatranke, "Durch ihre Hymnen vermehren die Somaspender des Indra machtige Kraft." "So gross er ist, sein Leib soll noch grösser werden, den man mit Lobliedern und Hymnen preist," "Die Priester mit Gesangen Indra erhöhend haben ihn gross gemacht, dass er die Schlange todten moge." "An den breiten, breitjochigen Wagen schirren sie durch das Lied die falben Rosse des schnellen Gottes, die Rosse die Indra fahren, die durch das Wort angeschirrt werden." Hier spielt die Wirkung des Hymnus und Liedes auf den göttlichen Horer, ihn zu erfreuen und die Wünsche des Menschen ihm mitzutheilen, schon hinüber in eine selbständige, auf der eignen Kraft des geweihten Wortes beruhende Zauberwirkung. Wir treffen hier wieder jene Vermischung von Gebetsspruch und Zauberspruch an, die wir sehen in auderm Zusammenhang (oben S. 315) als ein genaues Gegenbild der Vermischung von Opferhandlung und Zauberhandlung zu berühren gehabt haben').

## Die einzelnen Opfer und Feste.

Die Opfer des Tages-, Monats- und Jahreslaufs. Bei dem speciellen Ueberblick über die einzelnen Opfer des vedischen Cults stellen wir die regelmässig wiederkehrenden Feiera voran. Ueber diese fehlt uns, abgesehen von wenigen mehr oder minder versteckten Spuren, das Zeugniss des

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Ueber das Aussehen der Zenbersprüche und die ihnen zugschriebene Wirkungsart s, unten den Abschnitt aber das Zenberweien.

Rgveda; bei der fast ausschliesslichen Beziehung der alten Hymnenpoesie auf das Somaopfer ist das nicht anders zu erwarten. Die ganze Sachlage erlaubt aber auch diesen Kreis von Opfern wenigstens den Grundzügen nach mit grosser Wahrscheinlichkeit in die alteste Zeit zurückzuverlegen.

Regelmässige Opfer begleiten den Lauf des Tages, des Monats, des Jahres. Betreffs der beiden an den Tag geknüpften Handlungen, des morgendlichen und abendlichen "Feneropfers", kann man freilich zweifelhaft sein, ob diesen der ursprünglichen Intention nach der vollwerthige Character eines Opfers beiwohnt; es scheint zutreffender, sie in erster Linie als die regelmassige Bedienung des Opferfeuers, die zu dessen Erhaltung nothwendig ist, zu verstehen!). Neben dem Feueropfer werden morgens und abends auch Speisegaben an alle Wesen dargebracht. Man bedenkt die im Hause und um das Haus waltenden Götter und Genien; an der Schwelle und im Mörser, im Bett und in der Wassertonne legt man Speise hin. Auch den Seelen der Hingegangenen glesst man im Süden, der Himmelsgegend der Todten, eine Spende aus; man wirft für Hunde und Vogel Futter hin; man speist schwangere France, Knaben, Greise.

Dem Monat folgt das Neumonds und Vollmondsopfer, dem Jahreslauf vor Allem drei um je vier Monate von einander entfernte Feste an den Vollmondstagen um den Beginn des Frühlings, der Regenzeit, der kühlen Jahreszeit. Die beiden Hauptpunkte des Mondmonats — unter ihnen vornehmlich der Vollmond —, neben ihnen und hinter ihnen zurücktretend dann noch der Halbirungspunkt eines Halbmonats, der achte Tag des abnehmenden Mondes: dies sind nach der einfachen Ordnung des Veda die regelmässigen Festzeiten. Ein Fest-

<sup>(7</sup> Dass dieser morgendlichs und abendliche Ritus sehm auf die tgredliche Zeit zurückgeht, wird durch Stellen wie Rv IV, 2, 8, VII, 1, 6 sahrsebeinflich gemacht. — Beher die morgendliche Venerauschurung als diese auf Bertsiffahrung des Sommanfgangs gerichteten Zauber siehe S. 103.

kalender, welcher ohne Unterschied Tage von jeder beliebigen Lage innerhalb des Monats zu Festiagen gemacht hatte, wie die Fasten des alten Rom, war nicht vorhanden und konnte kaum vorhanden sein: es fehlte die dafür nothwendige Consolidirung des Kalenderwesens; es fehlte ferner an dem Nebeneinanderstehen verschieden gearteter Cultmittelpunkte und Priestereollegien, deren Concurrenz in einem solchen Festkalender ihre Erledigung gefunden hätte. Den gewiss im Lauf der Zeit von der priesterlichen Beslissenheit immer stärker empfundenen Ansprüchen aller der zahlreichen Gottheiten auf einen Antheil an den regelmässigen Opfern genügte man nicht durch die Emrichtung neuer Feste, sondern dadurch dass man die alten immer grösseren Götterschaaren gelten liess; keines der regelmässigen vedischen Opfer wird in dem Entwicklungsstadium wenigstens, welches die Ritualtexte uns vorfahren - einem Gott gefeiert').

Bei den Kuchenspenden des Voll- und Neumondsopfers scheint sieh unter den mannichfaltigen Gottheiten,
welche den Ritualtexten zufolge betheiligt sind, als hauptsächlichste Indra hervorzuheben. Nicht als ob dieser seiner
mythologischen Natur nach irgend etwas mit den Mondphasen
zu thun gehabt hätte; der Mond zeigte eben nur die Zeit an,
zu welcher dem mächtigsten aller Götter seine Ehren erwiesen
werden mussten. Ich möchte glauben, dass dies Opfer in
seiner häufigen Wiederkehr als das Hauptstück innerhalb des
regelmässigen Cultus betrachtet werden darf?). Der Nou-

f) Anders die ausserordoutlichen, im Full eines bestimmten Wunscher dargebrachten Opfer: diese pflegen sich an einem Gott, der eben den betreffenden Winsch erfüllen soll, zu richten.

<sup>\*)</sup> Wenn die Rimshexte (e. Hillebrandt Neu- und Vollmondsopfet III. 112) Agni-Soma um Vollmond mit Agni-Indra am Neumond alternovm lassen, so muchen die Datan des Rgvoda (vgl. oben S. 93 fg.) es unwahrscheinlich, dass schon in äftester Zeit eines der hervortretendsten Opfer un Agni-Some gerichtet gewosen ist. Allem Anschein nach ist hier der

mond - oder allgemeiner der abnehmende Mond - war auch die Zeit, zu welcher die Seelen der Vorfahren ihre monatliche Speisung erhielten.

Während die erwähnten, an den Gang des Tages und des Monats geknüpften Feiern wesentlich identisch im Opferritual des einen wie der drei Feuer (S. 348 fg.) auftreten, gehören die drei den Jahreslanf begleitenden, der natürlichen Dreitheilung des indischen Jahres in die heisse, die nasse, die kühle Zeit eutsprechenden Feste allein dem grösseren Ritual an; die Meinung muss gewesen sein, dass ihrer Begehung der Unterhalter nur des einen häuslichen Feuers nicht gewachsen oder nicht würdig sei. Neben ritueller Dutzendwaare, welche offenbar der Werkstätte der jüngeren vedischen Opferordner entstammt, begegnet hier eine Reihe alter Riten, welche die unverfalschte Farbe volksthümlichen Cultwesens bewahrt haben. Bei jedem der Feste stehen insonderheit die Maruts im Vordergrund, welche Gottheiten die nach-rgyedische Zeit schwerlich in dieser Weise hervorgehoben hatte. Bei der zweiten Feier, die um den Beginn der Regenzeit vollzogen wird, stellt die Darbringung von Kartrafrüchten, welche man auf die Opferspenden wirft, offenbar, der sonstigen cultischen Verwendung dieser Früchte entsprechend'), einen Regenzauber dar; das rechtzeitige Einsetzen der feuchten Zeit soll befördert werden. "Dass Kartrafrüchte genommen werden, geschieht für Regen, für die Erlangung von Speisesegen", sagt ein Brähmanstext") ansdrücklich: beiläufig bemerkt ist dies, so viel ich finden kann, die einzige sichere im Ritnal der drei Feiern erkennbare Beziehung auf die

ursprüngliche Zustund durch die bekunnte, einem jüngeren Zeltafter augehörige priesterliche Varliebe für dies Götterpaar verschoben worden, wohel auch die Identification des Soms mit dem Monde mitgewirkt haben wird, um jenem Gott einen Platz bei der Vollmondefeier zu vorschaffen.

Siehe z B. Teitt Samb, H. I. D. 2.

<sup>7)</sup> Maire Samb, L 10, 12 am Embs.

Naturvorgange des indischen Jahres. Bei demselben Fest werden aus Mehl hergestellte, mit Welle beklebte Figuren eines Widders und eines Mutterschaafes, in welchen die Organe der Fortpflanzung besonders stark hervorgehoben sind, den Darbringungen beigefügt; ein Kitus offenbar bestimmt die Fruchtbarkeit der Heerden zu befordern. Das mit der namlichen Feier verbundene grosse Sühnopfer ist bereits oben (S. 319 fg.) besprochen worden; in diesem Opfer mag die Veranlassung dafür liegen, dass Varuna, der über Schuld und Sühne waltende Gott, bei dem ganzen Fest neben den Maruts den vornehmsten Platz einnimmit1). - Mit der dritten der drei Felern ist ein grosses Todtenopfer, eine Art Allerseelenfest verbunden; des uralte winterliche Todtenfest der indogermanischen Zeit kann an dieser Stelle in den Rahmen des indischen Rituals eingefügt scheinen. Neben der Todtenfeier aber steht ein Opfer an Rudra Tryambaka, den geführlichen bogenführenden Gott, dessen Angriffe man von sich und den Heerden entfernen, dessen hellende Kraft man sich zuwenden will. Auf einem Kreuzweg, an der Wohnstätte der unheimlichen Götter, opfert man ihm je einen Opferfladen für jeden Hausgenossen, einen überschüssigen Fladen\*) vergrabt man in einem Manlwurfshaufen: "Das ist dein Theil, Rudra; der Manlwurf ist dein Thier": "damit weist er ihm den Manlwurf unter den Thieren zu; so that Jener dem ührigen Gethier keinen Schaden", erklart ein Brahmana"). Man murmelt; "Wir haben dem Rudra sein Theil gegeben,

Udber die Maruts und Mitro-Varma als Regenspender e. Bergaigen
II. 185; rgi. oben S. 202. — Deakbar ist es nich, dass Varma als Regengott zu dieser Stelle gelangt war und dami als sändensträfender Gott die
Sühnfeler hierber zog.

<sup>7)</sup> Ganz ao wie bei der eben erwähnten Sühnfeler ein die Sände in sieh aufnahmendes Opfergebäck für Jedon Hansgenessen, und eines dure über, hergestellt wird (oben S. 319).

<sup>5</sup> Sat. Br. H. 6, 2, 10,

dem Gott Tryambaka, dass er uns gut macht, dass er uns glücklich macht, dass er uns zu festem Ziel führt. Du'l hist Arzenei; Arzenei für das Rind, Arzenei für Ross und Mann, Gedeiben für Widder und Mutterschaaf". Man umwandelt das Fouer dreimal nach links hin, mit den Hünden auf die linken Schenkel klatschend, und dreimal nach rechts hin auf die rechten Schenkel klatschend; auch die unverheiratheten Madchen der Familie gehen mit herum und beten zum Gott Tryambaka, der den Jungfrauen Gatten giebt: "wie die Gurke vom Stengel möge ich mich von hier lösen, nicht von dort" - vom elterlichen Hause, nicht vom Hause des Gatten. Zum Schluss werden die Reste der Opferfladen in die Luft geworfen, wieder aufgefangen und in zwei Körben an den Enden eines Wagebalkens hoch aufgehängt, als Wegekost für Rudra, dass er in die Ferne ziehen möge ohne den Menschen Schaden zu thun.

So weit das Ritual der drei Jahreszeitenopfer mit ihren characteristischen, volksmässigen Gebrünchen. Wohl nur durch eine Künstelei der Opfertheoretiker ist mit diesen Festen ein viertes in Zusammenhang gesetzt worden, das Sunastriya. Der Name lehrt, dass es Genien gewidmet ist, welche dem Pflug Segen verleihen. Wenn dies Pflügerfest, entsprechend dem Hinüberreichen der drei undern Feste über die zwölf Monate des Jahres, auf den dreizehnten Monat, den zur Ausgleichung der lunaren und solaren Zeitrechnung bestimmten Schaltmonat bezogen wird<sup>2</sup>), so ist das natürlich eben nur ein Einfall, welcher eine dem eigentlichen Wesen des Festes vollkommen fremde Deutung in dasselbe hineinträgt<sup>2</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) Rudra scheint angeredet.

<sup>\*)</sup> Siebe die Materialien bei Wabez, Ahh. der Beri, Akad. der Wiss. (phil. hist, Classe) 1861, 336.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Neben diesem und dem S. 445 zu erschnenden Fast der Erstlingsfeüchte stehen andre, im Gunzen wenig chameteristische Ackerbaugsbrüncher a. namentlich die von mir in den Sarred Boeks vol. XXX p. 304 unter Nr. 23—25 gesammelten Quellon sowie Kanaika Sütra 20; 24, 1, 2.

Hier müssen unter den auf den Jahreslauf bezuglichen Riten weiter die Reste erwähnt werden, welche sich von Sonnwendgebräuchen, genauer von Gebräuchen der Wintersonnenwende, erhalten haben'). Sie erscheinen in der Ueberlieferung im Zusammenhang eines das Jahr durchziehenden, den Sonnenlauf begleitenden Cyclus von Somaopfern. So sind sie in den Rahmen des Somarituals hineingespannt und mit dessen exclusiv priesterlichem Ceremoniell wenn auch nur oberflächlich verwoben. "Man schlägt die Trommeln. (Der Priester) schlägt die Erdpauke. Die Lärmmacher machen Lärm"); offenbar handelt es sich um die Verscheuchung der in der dunkelsten Jahreszeit besonders machtigen bösen Geister und Todtenseelen. Um ein weisses, rundes Fell, das die Ueberlieferung mit Recht als Abbild der Sonne erklärt), rauft ein Arier mit einem Südra; der Südra muss es lodassen und fortlaufen; der Andre schlägt ihn mit eben jenem Fell nieder. Der Sinn scheint klar: die Sonne ist in Gefahr den feindlichen, dunkeln Machten anheimzufallen, aber es gelingt sie dem arischen Volke zu erhalten. Auf die Sonne, welche im Rgveda (VII, 87, 5) "die goldne Schaukel am Himmel" genannt wird, scheint es auch zu gehen, dass einer der Priester auf einer Schaukel zu sitzen hat. Er berührt mit der Spanne der rechten Hand das Schaukelbrett und die Erde und spricht: "Der Grosse hat sieh mit der Grossen vereint. Der Gott hat sich mit der Göttlichen vereint": dies soll wohl heissen, dass

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Man vergleiche immentlich die verdienstliche Untersuchung von Hillebrundt, die Sonnwunffeste in Alt-Indien (Roman, Forschungen Bd. V.). Den Versuch dieses Forschurs Verschiebungen zu erweisen, walche für die betreffende Feier die Auffassung als Mitt sommerfeier ersehen würden, kunn ich nicht für gehöngen halben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>] Sänkhitvana Sr. XVII, 14, 10 fg. Die "Erdpanke" besteht in dem liber ein Lech in der Erde gespannten Fell eines Opferstieren sie wird mit dem Schwanz desselben Stieres geschlagen.

<sup>7)</sup> Vgl. oben S. 88 mit Ann. 4.

die Sonne ihren niedrigsten, der Erde nachsten Stand erreicht hat. Eine Reihe andrer Gebräuche, die zum Sonnenlauf in keiner directen Beziehung stehen, kommt hinzu. In einem umhegten Raum auf dem Opferplatz übt ein Paar Beischlaf. Man durchschiesst ein Kuhfell mit Pfeilen. Um ein Fenertanzen Mädchen mit gefüllten Wasserkrügen, welche sie schliesslich in das Feuer ausgiessen. Sie singen:

"Schon duften die Kühe, juchhe! Hier ist süsser Saft! Nach Wohlgeruch duften die Kühe! Der süsse Saft! Die Kühe sind Mütter der Butter! Der süsse Saft! Die sollen bei uns sich mehren! Der süsse Saft!

Die Kühehen die wollen wir baden! Der süsse Saft!" u. s. w. Ueberall handelt es sich offenbar um Fruchtbarkeit der Menschen wie der Natur. Auf jene zielt die Vereinigung des Paures hin. Die Pfeilschüsse sollen, scheint es, den Verschluss der Wolke eröffnen; die wichtigen Winterregen sollen fallen; es soll Wasser für die Kuhheerden geben. Die derbe Handgreiflichkeit der alten Volksgebräuche hat sich durchaus erhalten und hebt sich von den rituellen Künsteleien, in deren Mitte die Ueberlieferung sie hineinstellt, scharf ab. —

An den Jahreslauf knüpft sich weiter das Fest, oder vielmehr je nach den verschiedenen Fruchtgattungen die Feste der Erstlingsfrüchte<sup>1</sup>); man hat bei diesen einen gewissen, wenn auch der Natur der Sache nach nicht vollkommen festen Anschluss an die nun einmal als die normalen Festzeiten empfundenen Termine des Voll- und Neumonds herzustellen gesucht<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 305, Lindner im Fastgrass an Böhtlingk 79 fg.

<sup>7)</sup> Siehe Kaneh, Rr. IV, 12; Paddhati zu Katy, p. 346 fg. ed. Weber, Der Sinn der Bestimmung, dass die betroffende Feler, wenn zur Neumend gefehert, dem Neumendsopfer unchanfolgen, wenn zur Vollmund, dem Vollmundsopfer voranzugehen hat, ist klar: mat will das Opfer unter allem Umständen in die glückbringende Zeit des sunehmenden Lichte fallen hossen.

Hier sind schliesslich noch einige an feste Daten geknupfte Riten zu erwähnen, die aussorhalb des Rituals der drei Feuer stehen und allein mit dem hauslichen Opferfener zu vollziehen sind: so ein am Vollmond des Asvayuja (am den Beginn des Herbstes) darzubringendes Opfer für das Gedeihen der Heerden!), ferner die vermuthlich einer vargleichaweise jungen Zeit angehörigen Riten des Schlangencults") am Anfang und Ende der durch die Schlangen vornehmlieh gefährdeten Zeit (am Vollmond des Stavana [Juli-August | und des Margastrsha [Nov.-December]), vor Allem aber die während der Wintermonate zu vollziehenden Feiern der drei Ashtakas\*). Der Zeitpunkt derselben - das letzte Mondviertel der betreffenden Monate - steht im Einklang mit der Bedeutung, welche sich aus den unbestimmten und sehwankenden Angaben der Texte als die eigentliche hervorzuheben scheint; in erster Linie sind es offenbar die Manen, welchen die Ashtakas gelten, so dass diesen Feiern für das hausliche Opferritual eine Shnliche Bedeutung zuzuschreiben sein wird, wie sie im Ritual der drei Fener dem Seelenfest, welches mit dem letzten der grossen Jahreszeitenopfer vorbunden ist (oben S. 442), ankommt\*). Man brachte den

<sup>1)</sup> Von sonstigen auf die Viehracht bezüglichen Gebrauchen führe ich das dem Endra dargebrachte Rimiopher (eidegana) und den Rims der Lossung die Stierne (ersketunge) und einhe für diese und verwandte tie-hrauche die Quallen, weiche ich Sacret Books XXX p. 304 Nr. 26 zusammengestellt habe, sowie Kansiks Satra 19; 21, 1 fgg.; 24, 19 fgg.; 51. Von einer eingehenderen Behandburg dieser Riten abenst wie der Arkergebräuche mass ich hier absehen.

<sup>7</sup> Siebe oben S. 69 umt die dort eitirte Schrift von Winteruitz

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die unweste Besprachung derselben s. bei Caland, Altimbischer Almeneult S. 166 fgg.

<sup>9)</sup> Mit der Teiltunverskrung verbinden sich insonderheit bei der s. g. Ekashtaka, welche der Wintersonnenwunde und dem Jahrenwechsel benachbart ist, auf den Jahrenkanf und dessen socrale Heitigung berügliche Vorstellungen; s. Atharvaveda III., 10; Ind., Studien XV, 145 fg.; XVII. 219 fg. etc.

Manen das im Todtencultus gewöhnliche Klösseopfer und auch ein Thier dar. "Selbst wenn er (der Opferer) noch so unbemittelt ist, soll er die Ashtaka doch mit einem Thier feiern. Oder er soll einen Opferkuchen bereiten. Oder er soll einer Kuh Futter vorwerfen. Oder er soll im Walde Gestrüpp anzünden und sagen: "das ist meine Ashtaka". Aber er soll es nicht unterlassen etwas zu thun").

Die Pravargyafeier. Indem wir nun von diesen Opfern, welche so zu sagen den regulären vedischen Festkalender ausmachen, zum Somaopfer überzugehen uns anschieken, möge hier zuvörderst ein Ritus erwähnt werden, welcher in der Ueberlieferung als eine dem Somsopfer zugehorige, dieses vorbereitende Ceremonie erscheint, ursprunglich aber vermutlich selbständig gewesen ist; das Opfer beisser Milch an die Asvin (Pravargya, Gharma)\*). Ein spannenbohes Gefliss wird erhitzt"). Unter demselben liegt eine Silber, über ihm eine Goldplatte. Mileh einer Kuh und einer Ziege wird hineingegossen\*) und den beiden Asvin geopfert; der Opferer geniesst seinen Antheil davon. Die Ritnaltexte schreiben die täglich zweimalige Wiederholung dieser Feier, Morgens und Nachmittags, durch eine Reihe dem Hauptsomsopfer vorangehender Tage vor\*); im Rgveda scheint allein der morgendliche Character der Feier hervor-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gobbila IV, 1, 18 fgg. Ob das Feuer gut brannte gab ein Omen für Glück oder Unglück ab (Talti, Samb III, 3, 8, 5). Liegt bier ein Sammuwendgebrauch vor? Anzünden von Gestrüpp begegnet abrigene unch bei dem Ritus zur Befriedigung eines todten Gläubigers (Kanziks Sütra 46, 40).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Siebs annoutfielt Garbe, ZDMG, XXXIV, 319 fgg.: Hang Ait. Br. vol. II p. 41 fgg.: Hillebrandt Ved, Myth. I. 209 A. 4.

Satupathu Re, XIV, 1, 2, 17; Katy, XXVI, L. 16; Taitt. Ar. V. 3, 5.
 Vgl. olan S, 89.

Ueber andre dabei in's Spiel kommande Opfersubstanzen a oben.
 S. 367 Ann. 2.

<sup>4)</sup> Siehe das Nübere Ind. Studies IX, 219.

zutreten, wie dies der Natur der Asvin entspricht. "Agni beglanzt das Antlitz der Morgenröthe; zu den Göttern hat sich der Beter Rede erhoben; herwärts kommt nun, ihr Wagenlenker, ihr Asvin zum strotzenden Gluthtrank\* - beginnt ein Lied (V, 76), und ein andres spricht von den Gluthtränken, welche die Morgenröthe begleiten (VII, 33, 7), Fragen wir nun nach der Bedeutung dieses Opfers, so scheint mir hier - wenn ich dies auch nur als Vermuthung auszusprechen wage - eine ursprünglich auf die Sonne meh richtende Zauberhandlung vorzuliegen!). "Von der Sonne her haben sie den Gharma gebracht", heisst es schon im Rgveda (X, 181, 3). Die Hitze des Gluthtranks stellt die Hitze der Sonne dar; das Opfer soll diese siehern, stärken, vor Allem aber selbstverständlich ihre Kraft dem Opfører zu Gute kommen lassen. Der Beweis kann sich freilich, wie bei der Lage unsrer Materialien sich von selbst versteht, fast nur auf die jüngeren Veden stützen: diese aber lassen in der Handlung selbst wie in den zugehörigen Sprüchen als Leitmotiv immer von Neuem die Vorstellung der Hitze hervortreten, und eine Reihe von Hindeutungen weist dabei speciell auf die Sonnenhitze. An anderm Orte (S. 422) ist bereits von den Observanzen die Rede gewesen, welche mit dem als Geheimlehre behandelten Studium dieses Opfers verbunden sind: es war z. B. verboten sich im Sonnenschein zu bedecken, im Sonnenschein auszuspeien oder den Urin zu lassen: klare Hindeutungen daranf, dass man den Darbringer des Gharma als in besonders enger Bundesgenossenschaft mit der Sonne stehend betrachtete. Aus den zur Charmafeier ge-

<sup>4)</sup> Ganz anders Gefdner Ved. Stad. II, 135 auf Grund von Ait. St. I., 22, 14. Ich sehr in der dort ausgesprochenau Doutung des Ritus auf ein derumithanem einem der zahllosen verfichten Kinfälle der Brühmane theologen; bätte die Sache ihre Richtigkeit, würde sie sich in den Ritus und zugehörigen Sprüchen anders markiren.

hörigen Sprüchen!) sei die Anrufung an Savitar bervorgehoben, "dessen aufwärts gerichteter Drang das Lieht erregend hat leuchten fassen; der goldhandige Weise hat durch sein Walten die Sonne geschaffen." "Dreimal am Tage haben sie des Namens der Sonne gedacht." "Ich sah den Wächter, der sich nicht mederlegt, der hin und her auf seinen Pfuden wandelt" - unzweifelhaft ist die Sonne gemeint"). Unter den Sprüchen des Yajurveda, die an den glübenden Kessel gerichtet sind oder doch von ihm reden, finden sich die folgenden\*): "Das Fener leuchtet, hergekommen mit dem Feuer, mit Gott Savitar, mit der Sonne." "Dem Herzen dich, dem Geist dieh, dem Himmel dieh, der Sonne dieh." Dem Strahl der Sonne, dem regenspendenden\*) opfere ich dich." "Beglübe der Sonne Gluth." "Die Sonne bist du; die Sonne gleb mir." "Singend haben die Einen") das grosse Lied ersonnen: damit haben sie die Sonne festgehalten; damit haben sie die Sonne leuchten lassen." Und ganz im Sinn dieser Spruche halten sich auch die Erklärungen, welche die Brühmanas") für die einzelnen Opferhandlungen geben: überaus haufig wird da gesagt, dass die Charmafeier oder der but the gebrauchte Gluthkessel die Sonne sei!). - Was speciell

Asvalayana Sr. IV, 6, 3. Bv. I, 164, 31.

<sup>\*)</sup> So erklärt auch die Ueberlieferung der Brähmums diesen Spruchgunz ausstrücklicht: Satapatha Br. XIV, 1, 4, 9; Teitt. År. V, 6, 4.

<sup>7)</sup> Tsittiriya Aranyaka IV., 7, 1, 2; 8, 4; 17, 1,

Ueber die mit diesem Wort berührte Seite der Sache vgl. Aum. 7 nu Ende.

Die Angiras. Siehe Rv. VIII, 29, 10.

Z. B. Taitt, Ar. V. 4, 8; 9, 2; 11, 5; Satapatha Br. X, 2, 5, 5, 15, XIV, I, 3, 6, 17; 2, 1, 3; 2, 2, 12.

<sup>7)</sup> Hier sei noch auf das in das Somaritual verwobens "Suuremiteb-Gluthopfer" (dadhigharum) hingewiesen, welches mit dem Ghurum in dentlich snegssprochener ritseller Beziehung stehl (Ind. Stud. X. 382); such bei ihm tritt der Zusammenhang mit dem Somnenlauf hervor; "zur Mitte ihrer Bahn int die Sonne gelangt", heiset es in dem auf dies Opfer berüglichen.

die den Inhalt des Kessels bildende Milch anlangt, so scheint die weisse Flüssigkeit als Symbol des Sonnenglanzes verstanden werden zu müssen. "Glanz bist du, Licht bist du", sagt der Priester zu ihr"), und so stellt ein Vers des Rgveds") es unter den Thaten des Indra in eine Linie, dass der Gott "in den rohen die gare — in den Kühen die Milch — erweckt und die Sonne am Himmel emporgeführt hat." Indem

Lieds das Rgyeds (X, 179, 2). Weiter more like and sine wichtige Stells das Proschlindes (Rv. VII., 103, S. 9) hingentiesen werden. Die Felische die alljährlich, wem die fonchte Johnszeit wiederkehrt, ihre Stimme erhaben, werden mit Priestern terglichen, welche eine des Juhr durchxishende Prior balten, mit "comampfernden Brahmamen", mit "Adhvaryus die nur Cluthkessel schwitzen." "Sie bewahren die Göttererdnung des zuöllgetheilten (Jahres); micht vereinmen dies Manner die rechts Zeit, Wenn ım Jahreslanf die Regenzeit gekommon ist, werden die erhitaten Ghillikessel our Rahe gesetzt." Das spätere Ritual schreibt den Tag vor dent Beginn der Sonmpressungen dafür vor den Glathkessel fortzuthus (fadische Smillen X, 365; Man wird den Kimiruck haben, dass die Gluthwessel der feiermten Fresche in Bezielung zur Somengluth der beissen Zeit stehen, weiche der Regenmit vorangeht; kommt der Regen, thun die Opferer die Glathkessel fort. So scheint vom Egyeda her mass Amealum, dass das Milchopfer einen auf die Sonne mit ihrer Glath, gerichtsten Zaufet daretallt, Bestätigung zu erhalten. Wenn der Rgverta aber welter darauf hinwiist, dass eich mit dieser Beziehung unf die Sonn-agfuth meh die jenige auf den sie ablesenden Regen verbindet, so sticht dies multehal in voilem Einklang mit der oben (S. 449) mitgetheilten Aurufung au den Strahl "der Sonne, den regenspendenden", sodann aber mit folgender Brahmanastelle: "Anf den lenchtenden (Kessel) blicken sie bin: vom lauchtenden (Himmal) her sendet der Regengott den Regent av gewillit der Regengott Regent es gedethen die Geschöpfes (Taitt, Ar. V, 6, 11). Auch die unserm Opfer angeliörige Verwendung eines zuvralischen Versiel (X, 189, 4) vgl. Tsitt. Ar. IV, 11, 7), weicher von Indra spricht, wie er dem Gang der Wasser nacheilt und dabei die Gebege der Sonze schlickt, führt wohl in denselben Voratellungskreis.

<sup>1)</sup> Taitt, Ar. IV, 12, 1,

<sup>4)</sup> VIII, 89, 7; deredbe Vers spielt auch unf die Erhitzung der Gharma au.

man also die Mileh glübend macht, theilt man der Some Gluth mit: und wenn dann weiter, einer mehrfach bervorgehobenen Tendenz entsprechend, die Zauberhandlung das Gewand eines von den Göttern genossenen Opfers annimmt, welche Gottheiten könnten mit so grossem Recht Empfänger dieses Opfers werden wie die vor dem Erscheinen der Sonne den Morgen beherrschenden Asvin? —

Das Somaopfer. In der vedischen Literatur tritt über jeden Vergleich vor allen andern Culthandlungen das Somaopfer herver. Ob dieser Vorrang im wirklichen Leben ganz so bestanden hat wie in der Ueberlieferung, ist doch die Frage. Die Werthschätzung innerhalb der relativ engen Kreise priesterlicher Schulen, die durch materielle Interessen wie durch den Genuss der eignen poetischen oder spitzfindiggelieimnisskrämerischen Schöpferkraft zum Somaopfer hingezogen wurden, beweist nicht für eine entsprechend hoho Geltung im religiösen Leben des Volkes. Nur Wanigen kann die Veranstaltung eines Somaopfers möglich gewesen sein; wo es gefeiert wurde, kann es für die Massen höchstens den Character eines unverständlichen Schauspiels gehabt haben, dem man zusah ohne von seinen Vorgängen selbst berührt zu werden. In der That spielt es in den nicht der speciell vedischen Sphäre angehörenden Darstellungen des altindischen Volkslebens, wie in der Literatur der Buddhisten, keine irgend bedeutende Rolle.

Kalendarisch fixirt war das Somaopfer nicht oder doch nicht annähernd mit der Festigkeit wie die oben besprochenen Feiern. Was die in den jüngeren Texten sich findende Regel anlangt, dass es im Frühjahr oder dass es in jedem Frühjahr) darzubringen sei, so ist es einmal fraglich, ob dieselbe

<sup>&#</sup>x27;) Ashnikh ist is dew Ritmiltexten von sinom jodos Jahr darmbringenden Thieropfes (niraghapusukandha) die Rede, für welches die Zeitangaben ganz schwankend und unbestimmt sind (e. Schwah, Thieropfer XIV).

ans alter Zeit stammt; sodann scheint nie den Frühling eben nur als günstig zu empfehlen ohne das Opfer in der Weise wie stwa das Vollmondsopfer der Vollmondszeit zukommt, fest an ihn zu knüpfen. Der Character des Somaopfers als einer von Seiten der Reiehen und Vornehmen geübten ausserordentlichen Liberalitätschandlung gegen Götter und Priester wird durch jene Vorschrift nicht aufgehoben.

Der Soma kann nicht wie das Opfergeback oder das Opferthier je nach Umständen dem einen oder dem andern Gott dargebracht werden. Man opfert ihn nach der feststehenden Ordnung der Morgenpressung, der Mittags- und der Abendpressung!) einer Reihe von Gottheiten, die wohl einzelner Zusätze fähig ist, in der Hauptsache aber ein für allemal feststeht und der Intention nach offenbar sammtliche Gottheiten\*) umfasst: die wichtigeren erscheinen jede einzeln mit ihrem Namen, und die nicht erschöpfbare Masse der geringeren schliesst eine an "alle Götter" gerichtete Darbringung ein. So ist das Somaopfer ein allgemeines Trinkfest für Götter und Priester. Unter den göttlichen Güsten aber geniesst Einer die Hauptehre, Indra. Wie die Lieder und Opfersprüche vor allen andern Göttern ihn als Somatrinker feiern, als den Gott, welchem der Adler den Soma gebracht und der im Somaransch die grössten Thaten gethan hat2), so

<sup>1)</sup> Auch eine Erweiterung der dreigetheilten Tagesfeier durch eine Nachtfeier (atiedru) war schon in greedischer Zeit bekannt; in dieselbe Zeit geld wohl auch die Verbindung mehrerer, erweitself sele zählreicher Somsopfertage zu grösseren Festeumplezen wenigstens in den Anfängen zurück. — Dies Ritnal des Avesta scheint zwei Prossungen besessen zu haben, auf welche Yasen X, 2 amines Erachtens mit Recht gesteutst wird (s. dagegen Darmestelter, Le Zend-Areste I, 98, aber auch ebemina, S. LXXXIII Hang Altareys Br. Einleitung p. 16 Aum. 11).

<sup>2)</sup> Mil der Anstalius stwa sites unbeimlichen Gettes wie Rudmitug, S. 458 Ann. I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Für die Liederpoesie das Rgveda bedarf dies kaum der uitheren Ausführung: man vergleiche etwa VIII, 2, 4; 8, 90 oder innerhalb der

giebt auch das Ritual ihm den Löwenantheil. Bei der Morgenpressung empfängt unter den andern Göttern auch er an verschiedenen Stellen und in verschiedenen Verbindungen mit göttlichen Genossen Samsspenden und Lobpreisungen. Dann aber gehört die offenbar als Höhepunkt des ganzen Opfers empfundene Mittagspressung ihm allein1); hier werden die vornehmsten Gesangweisen - Brhat und Rathamtara - auf Texte, welche Indra verherrlichen, gesungen; nach dem in den jüngeren Quellen vorliegenden Ritual ist hier jedem der vier mit gesprochenen Recitationen betrauten Priester eine grosse Indralitanei zugetheilt\*): Alles ist voll von einer weit über das gewöhnliche Maass hinaus gesteigerten Verherrlichung dieses einen Gottes. Schliesslich empfangt Indra denn anch bei der dritten Somapressung in der Reihe amtrer Götter von neuem sein Theil'). "Des Morgens", heisst es im Bgveda (IV, 35, 7), "hast du den Saft getrunken, Herr der falben Rosse: die Mittagspressung gehört dir allein; trinke nun zusammen mit den Rbhus, den Kleinodspendern,

Liedes 1, 139 den besomdern Tou von Vers 6. Was die Herrorhebung Indras in den auf den Sonn besüglichen rituellen Sprüchen aufangt, an sewähne ich sinen Sprüch aus dem Ritual des Sonnlaufer "(Sonn), gehe in Indras rechten Schenkel ein, stillig in den willigen, freundlichen (VS. IV. 27). Ein Sprüch für das welbende Anfassen des Sonna (vgl. Ind. Stad. X., 363): "Schüssling für Schössling, Gott Sonna, möge sich die kräftigen für Indra den Schatzgewinner. Indra krüftige sich für dieh! Kräftige die dieh für Indra als den Empfänger des Opfers bervorheben, sind VS. VI. 30, 39.

<sup>6</sup> Nur dass der erste Theil derselben sich an "Indra den Maratgeleiteten", also in gewisser Weise auch au die Marats richtet: aber an diese doch auch nicht als selbständige Götter, sondern als die Gefolgsleute des Indra.

<sup>7)</sup> Dem Höter ausserdem die in der vorhergebenden Aumerkung erwähnte Littensi en indra den Maratgeleitsten.

 $<sup>^{2}\</sup>mathrm{j}$  Man verghticht z. B. die Indes vormustellende Formel bei Katysyams X. 5. 0.

die du dir, Indra, zu Freunden gemacht hast um ihrer schönen Werke willen".

Ob diese Vorzugsstellung des Indra mit einer Vermuthung in Verbindung zu bringen ware, dass das Opfer des Ranschtranks — welches wir im Avesta so gut wie im Veda an die Gesammtheit der Gottheiten gerichtet finden — seinem letzten Ursprung nach dem Gewittergott allein gegolten habe, kann hier dahingestellt bleiben; über dies in die indogermanische Zeit zurückführende Problem wird sehwerlich eine bestimmte Entscheidung zu erreichen sein.

Was nun weiter die übrigen neben Indra in zweiter Reihe beim Somaopfer betheiligten Gottheiten anlangt, so kommt als ein hauptsachliches Document über diese zunüchst die Litanei in Betracht, welche den vornehmsten Platz unter den der Morgenpressung angehörenden Recitationen des Hotar einnimmt'), die "Litanei der Gabeldeichsel" (Pranga-sastra), Wir können dieselbe mit grosser Bestimmtheit in den Egyeda zurückverfolgen, welcher mehrere in Einzelheiten allerdings von einander abweichende Exemplare dieser Litanei enthalt"). Die Götterreihe ist — unter Beiseitelassung jener Abweichungen — die folgende: Vayu — der Wind, der vielleicht als schnellster der Götter den traditionell feststehenden An-

<sup>7)</sup> Sie ist die zweite von den beiden grossen Litanoien (rastra) des Hotert die erste richtet sich an Agni, der aber nicht, wie des seinst der durchgebende Inhalt dieser Litanoien ist, zum Somatrank eingelieben, sandiere als der eine Opfer verrichtende Gott angernfen wird.

<sup>7)</sup> Vgl. die eingehenden Aussinandersetzungen von Bergaigne, Rechetches sur Chieforne die la litergie verliger, Sl. n. – Dass Sparen der verliechen Ueberheforung wie Hillebrandt Veil, Mythol. I, 258 sie gesammelt hat, in die Vorgeschichte der betreffenden Ordinagen zurückführen, bezweiße ich stark. Wenn z. B. Vaj. Samb. XIX, 26 annr die Agvinst als Empfänger der Frühepende genannt sein sollen – was übrigens nicht gans genan ist –, so zeigt die Erwagung des Sautramanirjunklin welches der betreffende Vers hineingebört, wie die Asvim zu ihrer für merze Eruge ziemlich belangtosen Rolle in demselben gelangt simt.

spruch auf den ersten Trunk des Soma hat -, dann das Paar Indra und Vayu, Mitra und Varuna, die beiden Asvin, noch einmal Indra, alle Götter, endlich Sarasvatt. Wir haben bier die vornehmsten somatrinkenden Gottheiten beisammen. Wenn wir dann im Ritual der jüngeren Texte bei der Morgenpressung noch von den drei Gehilfen des Hotar Litaneien an Mitra-Varuna, Indra und das Paar Indra-Agni vorgetragen finden, so bringen diese Daten zu dem Kreise der genannten Gottheiten noch Agni hinzu, allerdings nicht als für sich selbst stebend, sondern in der Gesellschaft Indras: mehrere rgvedische Hymnen machen das hohe Alter dieses Götterpaars als eines somaempfangenden wahrsebeinlicht). - Von der Mittagspressung mit ihrer ausschliesslichen Zugehörigkeit an Indra, zu dem sich nur noch als sein Gefolge die Maruts stellen, war bereits die Rede. - Die Abendpressung umfasst nach dem Ritnal der jungeren Veden Somaschöpfungen für die Adityas, Savitar, alle Götter, Agni als den von den Götter-

Die hier angegebene Götterreihe, welche sieh aus een Litenbien der Hotarpriester ergielet, stimmt der Hamptesche nach vollkommen zu derjenigen, auf welche die beim Schopfen der einzelnen Somsportimen vone Adlararyo voczniragoaden Sprache (VS. VII, 1 ff. etc.) fulrem. Die Abweichungen im Einzelnen zu disentiren wurde hier an weit fahren. Es sei imr bemerkt, dass aus VS VII, 21, 25 meht auf eine eigne Somsspenda on Agni Valsyundra zu schliesson ist; vgl. Katy, X, 7, 7 and Comm. us X, 7, 10. - Den obigen Angaben über the Morganpres und ibre-Gottheiten sei hier endlich künnigefügt, dass janer Pressung nach eine in die rgvedische Zeit zurückgehende (Rv. I. 15; II. 36, 37) Reibe von zwäll Somsehöpfungen augehört, die den sechs Priesterthamen von Hotar, Potar, Neshter, Aguidh, Brahman (d. h. Brahmansechansein; vgl. aben S. 396). Presistar and zagleich, wie as scheint, dan zwell Momaten correspondirent flere Gottheiten sind der Reihe meh, zuerst Jenen sechs Priestern antsprechend, Jours, die Marst, Trashtar, Agud, wieder Indra, Mitra-Varuna: sodann viermal der "Reichthumsponder" (Dravinoslas), die Ayvin, Agni. - Den Combinationen der Priester mit den Gattheiten mochte ich eine oberflächlichere Bedeutung beilegen als Hillsbrandt Ved. Myth. I. 202 thut.

frauen begleiteten, und Indra als den Herrn der falben Rosse, Die Ordnung der Litaneien entfernt sich davon einigermanssen; es werden zwei derselben vorgetragen, an alls Götter - mit Hauptabschnitten, die an Savitar, Himmel und Erde, die Rhhus und alle Götter gerichtet sind - und an Agni sammt den Maruts, welche Litanei unter sehr bunt gemischten andern Bestandtheilen auch einige Verse an die Götterfrauen entbalt. Es scheint mir kein Zweifel, dass diese Ordnungen in wesentlichen Stücken von denen der 1gvedischen Zeit abweichen. Nach den Daten der alten Hymnensammling waren es offenbar die Ribbus, oder die Ribbus mit Indra, welchen der Hauptantheil am abendlichen Soma zukam; sie sind in der späteren Ordnung auf eine verhältnissmässig untergeordnete Stelle zurückgedrängt worden '). Far die Adityas\*) und für die eigenthumliche, in der Natur der betreffenden Gottheiten wenig motivirte Verbindung des Agni mit den Maruts") bezeugt der Rgyeda in der That die Betheiligung am Somatrank, freilich an so wenigen Stellen, dass es nahe liegt, darin eine in der alten Zeit noch nicht zur allgemeinen Geltung gelangte Singularität einzelner Familienrituale zu vermuthen. Auch die Götterfrauen lüsst schon der Rgyeda vom Soma geniessen, und ebenso entspricht die Heranziehung von Indras Rossen zusammen mit dem Gott selbst - gleichviel ob sie gerade an der Stelle und in der Form stattgefunden hat, die das spätere Ritual ihr zuweist vollkommen den Anschauungen des Rgveds. Für durchaus

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Die Spur ihrer einstigen Dignität hat eich noch darin bewahrt, dass der bei der Abendpressung zur Reinigung des Sonn gehörende Gesangsvortrag das "Rhin-Reinigungslied" heiset. — Vgl. nuch Hillebrundt Vod. Mythol, I, 257.

<sup>3)</sup> Sieho Rv. VIII. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rv. V, 60 und das deu Somatrank allerdings nicht erwähnende Lied III, 26, über welches man die scharfsinnigen Bemerkungen von Barguigne Reck, ser Chritoire de la liturgie wilique 30 vergleiche.

unwahrscheinlich aber halte ich es, dass die Semaspende an Savitar in die alte Zeit zurückgeht. In den Liedern des Rgweda an diesen Gott könnte kaum jede Beziehung auf den ihm dargebrachten Soma fehlen<sup>4</sup>), hätte der betreffende Ritus schon damals bestanden. Es ist characteristisch, dass man als Einzelvers dem Gott die Spende zu übergeben (yajya) einen nicht im Rgweda enthaltemen Vers<sup>3</sup>) wählen oder wohl besser verfassen musste um darin auf den Somatrank des Savitar hinweisen zu können.

Wir durften ein etwas längeres Verweilen bei diesen Details nicht schenen, damit das Verhaltniss des grossen Somaopfers zu den älteren und jüngeren Schiehten innerhalb der vedischen Götterwelt hervortrete. Eine Gottheit, die für die Zeit der jungeren Veden von so überragender Bedeutung ist wie der Weltenschöpfer Prajapati, konnte beim Somsopfer wohl in Nebenriten, in Hinzufugungen zum ursprünglichen Ritual, die leicht als solche kenntlich sind, Eingang finden; von den eigentlichen Grundlagen jenes Opfers ist sie doch ganzlich fern geblieben. Und was von Prajapati gilt, gilt wenigstens annähernd auch von Savitar. Savitar, in so vielen Liedern des Egyeda gefeiert, ist ohne Zweifel wesentlich alter als Prajapati, aber doch spricht Alles dafür, dass dieser Gott mit dem abstracten Namen (der "Erreger") und der abstracten Wesenheit<sup>3</sup>) den jungeren Gebilden der vedischen Götterwelt zuzuzählen ist. Das characteristische Verhaltniss nun des Savitar zum Somaopfer haben wir bereits berührt. Wenn der Leser der jängeren Veden ihn bei diesem Opfer eine vollberechtigte Stelle einnehmen sieht, so scheint der Rgyeda ihn auszuschliessen; welche Thatsache doch kaum

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Stellen wie Rv. IV, 34, 8 oder IX, 81, 4 wird man mehr als vollgiltig aneckennen.

<sup>7)</sup> Sankhayana VIII, 3, 4; Ayyalayana V, 18, 2,

<sup>4)</sup> Vgl, ohm 5, 64,

anders gedeutet werden kann, als dass das Somaritual damals wenigstens zeitweilig fest genug stand, um solchen Göttern von jüngerer Herkunft den Eingang zu verwehren!). So ist denn - auch dieser Thatsache haben wir schon in anderm Zusammenhang (S. 104) gedacht — in gewissem Sinn selbst Agni vom Kreise der somatrinkenden Gottheiten ausgeschlossen. Er trinkt Soma nur entweder an nebensächlicher Stelle als Glied einer längeren Götterreihe auf Grund seines Verhältnisses zu einem der Priester, an deren Reihe jene Götterreihe angeknupft ist2), oder in Gemeinschaft mit Indra3), an dessen Wesen er dann gewissermassen theilnimmt, aber nie kraft eignen Rechts und unter Ehrenerweisungen, die seiner Bedeutung in der rgvedischen Vorstellungswelt entsprechen würden. Wir dürfen glauben in diesen Ordnungen des Somsopfers die Spur eines Zeitalters zu erkennen, für welches Agni, von jener Bedeutung noch entfernt, nur der Diener der Götter, aber kein den grossen Himmlischen gleichberechtigter Gott war. -

Es ist oben (S. 314 etc.) davon die Rede gewesen, wie mannichfaltig sich im vedischen Cultus die beiden Vorstellungskreise des Opfers als einer das Wohlwollen der Götter gewinnenden Liberalitätshandlung und des Zaubers, der auf den Lauf der Dinge direct einwirkt, krenzen. So kann si uns nicht überraschen, wenn dem Somaopfer eine zauberhafte

<sup>\*)</sup> Anders wird die wenigstens im Ganzen (doch vgl. Rv. I. 122-1) wahl anzundemende Ausschlissung des Rudra zu deuten seint die bereit unf der Schen vor der Nühe des geführlichen Gottes. Das Aitzreyn Brühmans (BI, 34) spricht von dem Vortrag eines zu ihm gerichteten Vorses, durch den er abgefunden werden sell. Eben in dieser Recitation aber seigt sieh die ganze Angat, die man vor dem Gott hattet des Wett aberbeit und den Numen Rudra, die in dem Vers vorkömmen, naderte man ab, um den Gott nicht herbeizurufen.

<sup>7)</sup> S. oben S. 455 Ann. L.

<sup>7)</sup> Resp. den Maruts, s. S. 104 Anni, 2.

Nebenwickung beigelegt wird: es ist ein Regenzauber, offenbar nicht, oder doch nicht in erster Linie, insofern es die Gnade der regenspendenden Götter anregt, sondern den Regen direct heeinflussend. Das Hervorströmen des Somasaftes aus seinem Verschluss in der Pilanze, sein tropfenweises Hindurchrieseln durch die Seihe waren Vorgange ganz nach Art der sonst beim Regenzauber geläufigen: man stellte irgend ein Abbild des Regens oder des Nassaeins der Erde, der Kräuter etc. her und erwartete dann die entsprechende Leistung von der Natur. So ist der durch die Seihe tropfelnde Soma, selbst ein Sohn des Parjanya, des Regengottes, dessen Befruchtung ihn hat wachsen machen, ein Regenspender. "Mit des Himmels Samen, dem milchreichen, ist er verbunden", heisat es von ihm. "Er schafft Wasser; er lässt den Himmel regnen." "Strome uns den Regen des Himmels berbei." "Lautere dich uns zum Regen, zu Wasserwogen vom Himmel ber"!). Anrufungen ähnlicher Art sind hänfig. -

Gesammtbild des Somaopfers. Die Texte, welche das Somaopfer behandeln, stellen uns in der übergrossen Fülle ihrer Details das Treiben, das auf dem Opferplatz herrschte, anschaulich vor Augen, und wenigstens den Hauptzügen nach dürfen wir dies Bild unbedenklich auch in die Zeit des Rgveda zurückverlegen. Ein Gedränge priesterlicher und weltlicher Zuschauer ist zusammengeströmt!). Auf der

Rv. IX, 74, 1; 96, 3; 30, 2; 40, 4. And der Monge der undern Stellen, welche den nich Buternden Soms antwahr mit dem Begen vergleichen oder ihn als Regempender Giern, hebs ich noch harver IX, 17, 2; 22, 2; 41, 3; 49, 3; 57, 1; 65, 5, 24; 69, 9; 74, 3, 7; 88, 6; 89, 1; 96, 14; 97, 17; 106, 9; 108, 10, — Ngl. noch Talit, S. II, 4, 9, 2; sestann unten den Exones über Soma und den Mond, und Bergaigne Rel. verlepre I S. XII, 214 fg.

<sup>7 &</sup>quot;Wer beim Some Gaben empfängt und wer nicht, Belds hommen herzur sie kommen herrn jene Horrlichkeit manschauen." Sutapatha Br. II, 2, 3, 1.

ebenen Flache des Opferplatzes, der höchstgelegenen der Umgebang, banmlos aber reich an Graswuchs, brennen die drei Feuer mit Opfergras amstreut1). Zwischen ihnen, am nachsten dem östlichen für die Darbringungen bestimmten, liegt die durch Ausgraben vertiefte, grasbestreute Flache der Vedi. ein längliches Viereck mit eingeschweiften Seiten. Hier und dort sieht man allerhand Schuppen, die Pfosten, an welche die Opferthiere gebunden werden, die Sitze und Feueraltäre der einzelnen Priester, Gefasse für Sprengwasser und Weilwasser aller Art, die Pressgeräthschaften, Kübel und Schalen für den Soma. Dazwischen die Menge der still oder mit gemurmelten Sprüchen ihre Verrichtungen treibenden Priester. denen Diener und Nebenpersonen aller Art zur Seite stehen; der Opferherr selbst mit seiner Gattin, abgemagert von den Entbehrungen der vorbereitenden Weihen. Die Handlung, der durch viele Tage die verschiedensten Zurüstungen voraugegangen sind, beginnt in erster Morgenfrühe mit der Litanei an die frühwandelnden Gottheiten. Bald ist man mit der Bereitung und Darbringung von Opferknehen und Milehspenden beschäftigt, bald mit dem Opfer der elf Ziegenbocke an verschiedene Gottheiten, bald mit dem Pressen der Somapffanzen, der Reinigung des gewonnenen Tranks, mit mancherlei Mischungen, Hin- und Hergiessen in verschiedene Gefässe, Spenden des Soma an die Götter und Genuss des den Priestern zukommenden Antheils; dazwischen giebt es Befehle des einen Priesters an den andern, gegenseitige Zurufe, Sichanfassen, Reverenzen vor den Feneraltären, weihende Berührung von Gefässen oder des eignen Körpers, Austheilung von Geschenken des Opfernden an die Priester - von Rinders,

<sup>1)</sup> Ich wage für jetzt kein Urtheil durüber, inwieweit beim Samnepfer die Verwendung des aus Backsteinen gemanerten Feueraltars, dessen Construction von der jüngeren vedischen Thoulogie en einem Hauptprachtstöch ritueller Gebeimmisskräuserei umgestaltet worden ist (Weber, Ind. Studios XIII, 217 fgg.), in die älbere Zeit aurückverlegt werden kunn.

Ressen, Gold, Kleidern. Die Reinigung des beiligen Tranks durch das Sieb von Schafhaar begleitet der eintönige, in wenigen Noten sich bewegende Gesang der drei priesterlichen Sanger, die neben einunder sitzen, den Blick unverwandt geradeans auf den Horizont gerichtet. Sitzend tragen auch die recitirenden Priester vor, denen der Adhvaryu, der vornehmste Verrichter der eigentlichen Opferhandlungen, gegenübersitzend mit dem Zuruf Om ("Amen") respondirt - Jene Recitationen, in welchen unter stercotypen Wendungen und gekunsteltem Spiel mit Räthseln und Geheimnissen mancher Gedanke voll sinniger Poesie, manches Wort voll kühner Schönheit hervorleuchtet, gerichtet an die unsichtbaren Zuhörer, die auf der Opferstren sitzend gedacht werden: die gesammten Götterschaaren sammt den Götterfrauen, vor Aliem Gott Indra, der mit seinem Falbengespann herbeigekommen ist, ungehemmt durch die Anrufung andrer Opferer, sich an dem ihm winkenden Rauschtrank gütlich zu thun. So ziehen sich die Handlungen und Vortrage den Tag über nach der dreitheiligen Reihenfolge der Morgenpressung, der Mittagsund der dritten Pressung hin, bunt durch einander Riten alter und junger Herkunft, Anrufungen an Götter, die eine Neuschöpfung des indischen Geistes sind, und an solehe, die der Vergangenheit des indoiranischen oder indoeuropäischen Volkslebens entstammen - sie alle untermischt mit noch Aelterem, mit Zauberhandlungen, welchen der rohe Stempel fernster, wilder Vorzeit noch nicht vollkommen verlöscht anhafter.

Riten für die Anlasse des Familienlebens. Wir wenden uns weiter dazu die hauptsächlicheren unter den Culthandlungen zu überblicken, welche die Ereignisse des Familienlebens begleiten, wobei wir — soweit eine derartige Trennung möglich ist — nicht die ausserhalb unsere Aufgabe liegende familienrechtliche, sondern eben nur die cultgeschichtliche Seite dieser Handlungen berücksichtigen wollen. Wir beginnen mit der Hochzeit.

Die neueren Untersuchungen!) haben es wahrscheinlich gemacht, dass die indische Hochzeit - und ich glaube, dass dasselbe im Ganzen auch von den übrigen Feiern dieses Kreises gelten wird - die indogermanische Form der Riten\*) in der Hauptsache bewahrt. Wahrend nur spärliche Reste an die uralte Ranbebe erinnern, drücken die Hochzeitsgebräuche des Veda vielmehr die vielfach auf einem Kauf bernhende oder doch mit Spuren des Franenkanfs behaftete, in friedlich weihevoller Ordnung sich vollziehende Vereinigung des Mannes mit der Frau aus, die ihm untergeben und doch in hoher Achtung - wenn auch nicht immer als einzige Genossin - neben ihm steht; daza ferner das Vertreiben aller unholden Machte, das Herbeirufen gemeinsamen Glücks durch lange Jahre und gesegneter Nachkommenschaft. Im Ganzen bewegen sich begreiflicherweise die Hochzeitsbräuche - und dies gilt auch von den andern Ceremonien verwandter Art - mehr auf dem Gebiet des Zaubera als auf dem des Opfercultus3). Die Handergreifung gab die Braut in die Hand des Gatten; der Stein, den sie betreten musste, theilte ihr die ihm eigne Festigkeit mit; die sieben Schritte, die sie vom Gatten geführt zu thun hatte"), und gemeinsamer Genuss von Opferspeise begründeten Freundschaft und Zusammen-

I) Ich verweise vor Albem auf L. v. Schroedler, die Hochschabnische der Esten und einiger under finnisch-agrischer Völkerschaften in Vergleichung mit demm der indegermanischen Völker (Herita 1888), M. Winternitz, das altindische Hochschteiterituell (Wien 1892), und dan selben in den Transactions of the International Fulkture Congress (London 1892), 267 ff.

<sup>7)</sup> Sinhe über dieselbe namentiich Wintsenitz Hochzeitzeitnell 3 fg-

<sup>\*)</sup> Ich möchte lieber nach diesen Kategories scheiden als mit Winternitz (Hochzeitermell 57) nach deuen des "Creifacts" und der religiosen Aste.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vgl. über die sieben Schritte als Begründung eines Freundschafte bundes oben S. 186 Anm. 1; Hans in den lad. Stud. V. 321; Winternitz Hochseitsritudl 53; Transcrius 270.

gehörigkeit; war dann die Braut vom elterlichen Hanse in das des Gatten hinübergeführt, wurde durch das Niedersitzen anf einem rothen Stierfell und durch den auf ihren Schoess resetzten Sohn einer Fran, welche nur mannliche lebende Kinder geboren hatte, Segensfulle und insonderheit die Hoffnung auf gesunde mannliche Nachkommenschaft in sie gelegt, Die Verehrung der Götter steht bei diesen Riten mehr im Hintergrunde. Am nachdrücklichsten wandte sie sich an Agni, den mit dem Leben des Einzelnen und der Familie am engsten verwachsenen Gotti). So fand eine dreimalige Umwandlung des Feuers statt"), des göttlichen Zeugen der Eheschliessung, der dann als häusliches Feuer das junge Paur in das neue Leben hinein und durch dies Leben hindurch zu begleiten hatte. Auch verschiedene Opferspenden wurden dargebracht; dass aber bei diesen eine wirklich eingewurzelte Beziehung auf bestimmte die Ehe segnende Gottheiten im Ganzen wenigstens nicht obwaltete, ist deutlich siehtbar. Beispielsweise lautete zu einer der hervortretendsten unter diesen Spenden, dem Opfer gerösteter Körner aus den hohl zusammengelegten Händen der Braut, der vom Brantigam zu sprechende Spruch: "Körner streuend spricht dies Weib: Möchte ich den Verwandten Heil bringen! Möchte mein Gattelange leben!" - eben nur ein gunz allgemeiner Segen, in welchem von dem Gefühl des Verbundenseins mit concreten, persönlichen, das eigne Wohl und Webe lenkenden Machten nichts zu spuren ist.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 131.

<sup>7)</sup> Wanigstone für die Rupfindung der vedischen Zeit eine dem Agnidargebrachte Verehrung; ursprünglich wird es sich um einen Lustrationzuller gehandelt haben.

<sup>3)</sup> Nach der Fassung des Sänkhäyans (Grhys I, 14, 1). Ebensokpastamha G, V, G: Hiranyakusin I, 20, 4. Etwas unders allerdings Aşvalayana I, 7, 13: Paraskura I, 6, 2: Gebbils II, 2, 6 fg. (vgl. oben 5, 151).

Man kann schwerlich sagen, dass sich die zahlreichen, bald diesen hald jenen Gott in füchtiger Aurufung nennemien, hald diesen bald jenen Zaubersegen spendenden Verse und Sprüche, von welchen das Hochzeitsritual durchsetzt ist, weit über das Niveau dieses Segensspruchs erheben. meisten, aber zugleich im wenigst erfreulichen Sinne entfernt sich von dessen Ton der eigentliche Hochzeitshymnus, das Survalied'), welches bei der Hochzeitsfeier von einem Brahmanen vorgetrugen wurde. Es war ein in der jungeren revedischen Zeit entstandenes Lied von der Hochzeit der Sonnenfran Sürvä mit Soma - mit jenem mystischen Soma "den die Brahmanen kennen, von dem Keiner geniesst", dem Monde: ein Lied voll leerer priesterlicher Geheimnisskramerei, aller Poesie entbehrend, die das Glanzbild des himmlischen Gattenpaars mit den Hoffnungen irdisch hänslichen Glücks in sinnige Verbindung zu setzen gewasst hatte. So fahrt, entsprechend der ganzen Stimmung des indischen geistigen Lebens, die Richtung, in welcher sich das vedische Hochzeitsritual von dem der indogermanischen Vorzeit fortbewegt, weder in Jene Sphare freier Schönheit, in welcher die griechische Hochzeitsfeier, noch in die Regionen des ernst bestimmten rechtlichen Denkens, in denen die römische ihr Dasein hat"); es ist der Wust und Wortschwall der prätentiösen priesterlichen Phrase, die sieh anschickt Alles zuzudecken, die Aeusserungen natürlich menschlichen Empfindens immer mehr zu übertönen.

Auf die Hochzeit folgt auch in Indien wie bei so vielen Völkern eine Frist der ehelichen Enthaltsamkeit, welche sich durch drei Nachte erstreckt; es scheint dass diese ursprünglich den Zweck hatte, die der Vereinigung Gefahr bringenden

<sup>1)</sup> Vgl. obon S. 184.

<sup>\*)</sup> Ich glaube, dies Leist, Allarisches jes genties S. 154, viel zu weit in dem Bestreben gelet, den indischen Hergang nach sebarfen juristischen Begriffen zu eunstruiren.

bösen Geister zu ermüden und abzulenken!). Sühnspenden um vierten Tage bezeichnen das Ende dieser Frist; sie vertreiben alle verderblichen Krafte, die in der Frau wohnen: die gattentodtende, die sohnlose, die den Heerden schadende.

Die während der Schwangerschaft und dann nach der Goburt und während der Kindheit für das Gedeihen des Kindes zu vollziehenden Riten tragen ganz denselben überwiegend zauberhaften Character wie die Hochzeit; eigentliche Opferhandlungen treten wie bei jener zurück. Eine der Schwangeren in die Nase gestreute pulverisirte Zaubermedicin verleiht der Leibesfrucht männliches Geschlecht. Im vierten Monat<sup>2</sup>) der ersten Schwangerschaft wird die "Scheitelziehung" vollzogen: mit einem an drei Stellen weissen Stachelschweinstachel') wird das Haar der Fran gescheitelt'). Unreife Edumbarafrüchte werden ihr umgebunden, ohne Zweifel ein Symbol der noch unreifen Leibesfrucht, welcher die saftreiche Falle der Udumbarafeige mitgetheilt werden soll. Auf die Geburt folgen dann später Riten, die dem Kinde Verstand und langes Leben verleihen, die seinen Speisegenuss weihen, vor Allem - nach vermuthlich indogermanischer Sitte\*) am

<sup>7</sup> Vgl. abou S 417.

<sup>\*</sup> Nach einigen Texten in späteren Stadion.

<sup>1</sup> Val. Katy. V, 2, 15; Kaug. S. 20, 12.

<sup>4)</sup> Was badeutet diese Scheitzlung? Lit als eine Variante zu der bei vielen Välkern sich findenden Asuderung der Haartracht bei der Hachreit, die für Imiten auch Kang. Sutra 79, 14 (cf. Av. XIV, 1, 55 fg.; Ind. Stad. V. 405 (g.; v. Schroeder, Hochreitsbräuchs der Exten 144 fg.) bezeugt? Soll urspränglich durch die veränderte Haartracht die Pran den bedrohenden Gehern unkenntlich gennicht werden (vgl. France, Journal of the Authrophatitate of Gr. Britain und Ireland XV, 98)? Oder sollen die bösen Mäckte, die vom Schaitel ber in Kopf und Körper eindringen könnten (vgl. Av. IX. 8, 18), abgewehrt werden? Oder soll der Sede des Kindesfer durch des Haar gehommte Rietritt erleichtert werden? Dass die Pran während der Schwangerschaft das Haar nicht him imgen soll, wird von der Imsel Celubes berichtet (Plass, das Weiß I, 486).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Sinhe Knegl in den Philol, Abhh. für Schweiser-Sidler 65 A, 60. 914\*zberg, Religion des Verta. 30

zehnten Tage nach der Geburt, am Ende der durch diese herbeigeführten Unreinheitsperiode - die Namengebung. Im dritten Jahr!) wird an dem Kinde die Ceremonie des bekanntlich auch bei vielen Naturvölkern mit religiöser Weihe ausgestatteten Haarschneidens<sup>†</sup>) und die Herstellung der seiner Familie eigenthümlichen Haartracht vollzogen. Während neben dem Feuer Schusseln mit frucht- und gedeihenbringenden Substanzen wie Stierdunger, verschiedenen Getreidearten und dgl. stehen, benetzt man das Haar des Kindes mit lauwarmen-Wasser, steekt eine Anzahl Grashalme in dasselbe") und schneidet es dann ab, in vier Touren auf der rechten, in dreien auf der linken Seite. Das abgeschnittene Haar wird auf den Stierdunger gethan und mit diesem an einer kräuterreichen Stelle, in der Nahe von Wasser oder in einem Kuhstall vergraben. In ahnlicher Weise folgt später für den Sechzelmjährigen die Ceremonie des Bartscheerens.

Die wichtigste aber der Weihen, die für den herunwachsenden Knaben oder Jüngling zu vollziehen sind, ist das Upanayana, die Einführung beim Lehrer; ihr müssen wir eine etwas eingehendere Betrachtung widmen.

Das Upanayana soll, entsprechend den drei Kasten, im achten, elften, zwölften Jahre von der Empfangniss an gerechnet vollzogen werden; man darf es aber bis resp. zum

<sup>)</sup> Dies die verherrschoods Ampalie; die Verlanten führe lich nicht auf:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgt. obon. S. 425.

beim Haarschneiden [aus dem Auslecta Graterienster, 1893]) nichte sehom zie die Fietiem, dies zum nicht des Haar verletze sondern unr die Grae dies Grae wird der Sprach gerichtete "Kraut, beschütze ihn", en die Movert "Aut, verletze ihn nicht"; zwei Sprache, die zich ganz elemen beim Umbanen des min Opferpfahl bestimmten Stammes (Sichwalt, Thierpoplet 6) und beim ersten Schnitt in den Körper des getödieten Opferfahres (ebendus, 111 fg.) finden, beideund offenbar in derselben Absieht, die Offinn des Verletzeus von dem Vallineber absuwenden. Vgl. Satapatha Br. III. 6, 4, 101 8, 2, 12

16., 22., 24. Jahre verschieben: künstlich zurechtgemachte Zahlen, welche unzweifelhaft auf der Sylbenzahl der den drei Kasten und ihren Schutzgottheiten entsprechenden Metra berühen. Vielleicht blickt alte von solchen Künsteleien unberührte Ordnung durch, wenn für den Brahmanen neben dem achten Jahre auch — in jene Zahlenspielereien nicht hineinpassend — das zehnte angegeben wird).

Am heiligen Feuer') steht der Lehrer, zwischen ihm und dem Fener der Knabe, gebadet und geschmückt, mit geschorenem Haar. Der Lehrer schlingt um ihn dreimal rechts herum den Gürtel, der, wie der begleitende Spruch sagt, "vor bösem Wort behütet, als ein Klarmittel die Farbe uns reinigt, mit dem Ein- und Ausathmen Kraft gewinnt: die freundliche Gottheit, die glückbringende 1). Wie bei der Hochzeit der Brantigam die Hand der Braut ergreift, so fasst hier der Lehrer die Hand des Schülers; dann lasst er ihn sich rechts herum drehen und legt die eigne Hand über seine Schulter, so dass sie die Stelle seines Herzens berührt; die zugehörigen Sprüche drücken aus, dass er damit des Knaben Herz in seinen Willen nimmt: "meinem Denken folge dein Denken; meines Wortes frene dich von ganzer Seele; Brhaspati verbinde dich mir!)". Es findet sich auch die Angabe, dass der Lehrer dem Knaben zu seinem gewöhnlichen Namen

<sup>1)</sup> Sankhayana G. II. 1, 3:

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Ueber dessen ursprüngliche Bedeutung bei diesem Act vergleiche mm oben S. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dem Gürtel legt die Spruchliteratur besondres Gewicht heiliger mystischer Macht bei. Man vergleiche manentlich Atharvaveda VI, 133, we die specialle Beziehung zwischen Gürtel und Schülerschaft sehr dentlich ist: der letzie Vers dort hautet: "Du., den die alten Behis, die Schöpfer der Wesen, sich umgebunden haben, schlinge dieh um mich, o Gürtet, dass ich lange leben möge."

<sup>9</sup> Ebensu bei der Hochreit (Pärnekara I, 8, 8), auf dess dert nicht Bihaspati, der Gott brahmunischer Weisbeit, sindern Prajapati, der Gott der Nachhommenzengung, genannt wird.

noch einen andern, vom Namen eines Gottes oder eines Gestirms abgeleiteten oder auf seine Gens bezüglichen giebt, der
bei feierlichen Begrüssungen anzuwenden ist!). Schliesslich
ertheilt der Lehrer ihm die Anweisung: "Ein Schüler
(brakmacaria) bist du; lege das Holzscheit an; geniesse Wasser;
verrichte den Dienst; schläfe nicht bei Tage; hemme die
Rede bis zum Anlegen des Holzscheits." Damit ist der
Knabe in die Lehrzeit eingetreten. Er hat während derselben
strenge Kenschheit zu beobachten, sich gewisser Speisen wie
des Honigs und Fleisches zu enthalten?), morgens und abends
Holz in das heilige Fener seines Lehrers zu legen und um
Nahrung bettelnd durch das Derf zu gehen. Vor Allem aber
hat er den Veda und zuvörderst die das Vedastudium einleitende Sävitrt zu lernen, den Vers, in welchem Gott Sävitar
gobeten wird, die Gedanken des Menschen rege zu machen?).

Wer diese Weihe des Upanayans empfangen hat, ist ein "Zweimalgeborner"; auf die erste, physische Geburt ist die geistliche Wiedergeburt gefolgt. "Der Lehrer", sagt ein Brahmans"), "indem er dem Knaben die rechte Hand auflegt, wird schwanger; am dritten Tage mit dem Vortrag der Sävitri") wird der Brahmane geboren." Von jetzt an gilt der Knabe für fähig, von den Resten der Opferspeisen zu geniessen").

Die hier beschriebene Ceremonie des Upanayana wird im Rgveda nicht auch nur andeutungsweise berührt. So

<sup>1)</sup> Gobbin H, 10, 25 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Satapatha Brahmana XI, 5, 4, 18; Apastamba Dharm, I, 1, 2, 25; Guntama II, III etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. obon S, 64 Aim. 2.

<sup>\*)</sup> Satisparles Br. XI, 5, 4, 12, rgl. Attorreveds XI, 5, 3. Anders Sat. Br. XI, 2, 1, 1, we see für die zweite Gebort erklärt wird, "westt das Opfer sich ihm zumeigt" vgl. dazu Taitt. Br. I, I, 2, 8.

b) Der dritte Tag nach dem Upamyana wurde von Vielen für den Vertrag der Savitri gewählt.

<sup>\*)</sup> Katy. V. 6, 30 Comm.; Gobbils III, 8, 12.

könnte man, wenn man ausschlieselich den vedischen Standpunkt einnimmt, geneigt sein sie für eine junge Neubildung
zu halten, die auf dem Boden der vedischen Schulinstitutionen
erwachsen und allein in deren Zusammenhang zu deuten wäre.
Um so lehrreicher ist es zu beachten, wie durch die Heranziehung ansservedischer Materialien das Ganze in ein völlig
verändertes Licht gerückt wird; aus der Sphäre des brahmanischen Unterrichts werden wir herausgeführt, um die Vorgeschiehte des Upanayana in den Familieninstitutionen primitivster Vorzeit sich aufhellen zu sehen.

Schon die avestische Ceremonie der Umgürtung mit der heiligen Schnur, durch welche der Fünfzehnjährige in die Gemeinde der Zoroastrier aufgenommen wird!), verbürgt, indem sie sich als gemeinsamen Ursprungs mit dem Upanayana erweist, dessen Herkunft aus ferner vorvedischer Vergangenheit. Weiter aber finden wir wesentlich gleichartige Riten geradezu über die ganze Erde verbreitet bei den Naturvölkern wieder. Es handelt sich um die Aufnahmefeier des heranwachsenden Knaben in die Gemeinschaft der Männer, mag diese Feier nun mit der Erreichung der Pubertat in Verbindung stehen oder nicht"). Ganz wie beim vedischen Upanayana findet sich bei den verschiedensten Volkern auf diesen Act die Vorstellung einer zweiten Geburt angewandt. "Der Gedanke scheint zu sein", sagt Frazer") in Bezug auf einen australischen Stamm, "dass hier eine zweite Geburt oder der Anfang eines neuen Lebens für den Novizen stattfindet; darum empfängt er" - ganz wie in Indien - "einen neuen Namen zu der Zeit wo er beschnitten oder ihm der Zahn ausgeschlagen oder das Blut seines Clans über ihn aus-

<sup>1)</sup> Siehe Geiger, Ostimaische Cultur 238.

F) Siehe Lipport, Culturgeschichts II, 340 fg.: Frazer, Totenies 28 fg.: Ploss, due Kind? II, 411 ff.: Kultischer, Zeitschr, für Ethnologie XV, 191 ff. und die sonstige reichhaltige ethnologische Literatur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. a. O. S. 47. Vgh. Kulischer v. s. O. 195, 199.

gegossen wird. Unter den Indianern von Virginia und den Quojas in Africa gaben die Jünglinge nach der Jünglingsweihe vor ihr ganzes früheres Leben (Eltern, Sprache, Sitten) vergessen zu haben und mussten Alles wieder lernen wie neugeborne Kinder." Vielfach ist diese Weihung mit Tabus mannichfacher Art in Bezug auf Speisegenuss verbunden!) ganz wie in Indian; das Haarscheeren des indischen Knaben lässt sich vielleicht mit der Herstellung der das Clausbzeichen bildenden Haartracht bei den Naturvölkern vergleichen!); das Umlegen des Gürtels kehrt bei vielen der letzteren ganz in der Weise des vedischen Ritaals als Bestandtheil der Pubertätsweihe wieder: dem Jüngling wurde die für sein Lebensalter characteristische Trucht verlieben; auch das Ertheilen gewisser Verhaltungsmaassregeln, welches beim vedischen Upanayana begegnet, ist ein weit verbreiteter Zug-

Es bleibt nach alledem kein Zweifel — von ethnologischer Seite ist dies längst erkannt worden. —, dass das
Upanayana nichts ist als die speciell vedische Form der uralten Jünglingsweihe. Die Aufnahme des Knaben in die
Gemeinschaft und zu den Unternehmungen der Männer hat
sich in der geistlichen Atmosphäre des Brahmanenstandes in
seine Aufnahme zur heiligen Wissenschaft des Veda umgesetzt und ein entsprechender Character hat sich dem Ritus
aufgeprägt; insonderheit haben, da es sich nun um die Begründung einer gewissen Form der Lebensgemeinschaft
zwischen Lehrer und Schüler!) handelte. Riten sich eingedrängt, die dem Ceremoniell der eine ähnliche Gemeinschaft

<sup>5</sup> France 44.

<sup>7)</sup> Doch vgl. oben S. 426.

<sup>5</sup> Siehe Lippert m.n. O. H. 349.

<sup>\*)</sup> Diese benden sind die einzigen Hauptpersonen. Dass die Feiereinen so völlig privaten Character trägt, ist für die Abblaueung des gende lieisehen und politischen Zusammenhaltens jedenfalls in der jüngeren vedischen Zeit, zus der unere Quellen stammen, characteristisch.

begründenden Hochzeit entstammen. Aber hinter diesen Neuerungen kann sich der uralte Kern der Handlung, durch welchen diese in eine Reihe mit der africanischen, australischen, americanischen Jünglingsweihe tritt, dem geübten Auge nicht verbergen.

Dem Upanayana entspricht am Ende der Lehrzeit das Samavartana, "die Bückkehr"; der Hauptbestandtheil dieses Ritus ist ein bereits oben (S. 409) erörtertes Bad, das offenbar als die Qualität des Brahmanenschülers wegspülend gedacht ist. —

Hier ware schliesslich von den Begrabnisseeremonien zu sprechen. Es scheint jedoch zweckmässig, dieselben an anderm Orte, im Zusammenhang mit der Erörterung des Glaubens an das Leben nach dem Tode und des Todtencultus zu behandeln.

Riten für Anlässe des öffentlichen Lebens. Indem wir zu einigen hervorragenderen der auf das öffentliche Leben bezüglichen Riten übergehen, muss an die oben (S. 370) dargelegte Thatsache erinnert werden, dass als handelndes Sub-Jeet bei diesen Riten, als Darbringer dieser Opfer nicht der Stamm, das Volk als solches, sondern auch hier durchaus nur der Einzelne, in diesem Fall im Ganzen der Konig gegolten hat. Im Wesentlichen wiederholt sich hier das sehon bei der Besprechung der Hochzeit hervorgehobene Verhältniss, dass gegenüber den Opferhandlungen im engeren Sinne Riten, denen vielmehr das Wesen von Zauberhandlungen zukommt, im Vordergrunde stehen; eine sehr natürliche Erscheinung bei Feiern, die nicht sowohl die Gnade der Götter im Allgemeinen erregen als vielmehr dem Menschen ganz bestimmte Krafte, bestimmte Erfolge gewinnen sollen und daher so direct und so concret wie möglich die Bemuhung um das zu erreichende Ziel zum Ausdruck bringen.

Den König weiht zu seiner Würde eine feierliche Salbung oder genauer Begiessung (abhisheka); zu höherer Machtfulle

erhebt ihn eine weitere Handlung, die Königsweibe (rajasuya)). Beide Ceremonien, in der altesten Ueberlieferung nicht erwähnt, mögen ihre volle Ausprägung erst in jüngerer vedischer Zeit empfangen haben; die Zauberhandlungen, welche die Hanptbestandtheile bilden, scheinen doch durchaus alt. Die Feiern sind mit Somariten in Verbindung gesetzt; as kanu ein alter Gebrauch sein, dass bei königlichen Festen dieser Art der heilige Göttertrank bereitet und genossen wurde, Der König empflingt die Salbung auf einem Sessel sitzend, welcher aus dem Holz des Udumbara-Feigenbaums - des Baums, der für den Inder alle Nahrungsfülle verkörpert gezimmert ist. Den Sessel bedeckt ein Tigerfell. Ein Becher gleichfalls aus Udumbaraholz enthält eine Flüssigkeit, die aus verschiedenen Bestandtheilen von mannichfacher Kraft und segensreicher Bedeutung wie Butter, Honig, Wasser aus einem Sonnenregen u. s. w. gemischt ist: mit dieser begiesst man den König und theilt ihm dadurch alle jenen Substanzen innewohnende Macht und Fülle mit. Beim Rajasuya kommt zu einer ähnlichen Salbung\*) noch eine grössere Reihe weiterer Riten hinzu, welche dem König Erfolge aller Art sichern sollen. So findet sich ein Beutezug, der auf eine Kuhheerde gerichtet ist, nach einer andern Version das Abschiessen von Pfeilen auf die schwachen Verwandten des Königs und Auspländerung derselben, ferner ein Würfelspiel um eine Kuh, bei welebem der König offenbar als Sieger zu denken ist?).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Die auf den Abhisbeka wie auf den Rajnstiyn beruglichen Materialien sind ausführlich bohandelt von Webert, Ueber die Königswelle, den röjesign (Abh. der Berl. Akademie 1893).

<sup>\*)</sup> Hier tritt es in einer Anzeld von Verschriften sehr ausdrücklich bervor, dass die Durchtränkung des Körpers mit der betreffendes Substans das entscheidend Wichtige ist. Der König annas sich mit einem Hors der sehwareen Antilopa (vgl. obes S. 200, 402) die Plüssigkeit einschmierers er durf ein Jahr lang seine Haars, die von derselben zunächst und aumeist berührt sind, nicht acheeren Jassen a. s. w. (Weber, Räjasäya 53, 80).

<sup>5</sup> Welier a, s, O, 56 fg, 182, 69.

— Für noch erhabener und wirksamer als die Feier des Rajasaya gilt die des Vajapeya ("Krafttrunk")"). Bei ihr steht ein Wagenrennen im Vordergrunde, in welchem natürlich der Opferer siegt: offenbar ein Zanberaet bestimmt ihm die rasche Kraft (voja), die in dem lanfenden Pferde am sichtbarsten verkörpert ist, mitzutheilen. Daran schliesst sich das bereits oben (S. 88) erwähnte Aufsteigen zur Sonne d. h. zu einem die Sonne darstellenden, aus Weizenmehl gemachten Radkranz, welchen man auf den zum Anbinden der Opferthiere bestimmten Pfosten gelegt hat. Der wieder herabgestiegene Opferer empfangt dann ahnlich wie bei den verherbesprochenen Feiern eine Salbung").

Der höchste sacrificale Ausdruck königlicher Macht und königlichen Glanzes ist das Rossopfer (asvamedha)<sup>3</sup>). "Er ist über die ganze Erde siegreich herungezogen und hat das Opferross dargebrucht": dies die stehenden Worte eines Textes, welcher von der Grösse der sagenberühmtesten Könige redet"). Wir berührten schon oben (S. 306), dass dies Opfer seinem eigentlichen Wesen nach nicht ein Dankopfer für gewonnene Erfolge ist, sondern ein allerdings nur nach solchen Erfolgen statthaftes Bittopfer, welches sich auf die Erfullung aller höchsten Wünsche eines Königs richtet. Wenn als Empfänger dieses Opfers in den Ritualtexten die Götter in ihrer Gesammtheit unter besonderer Hervorhebung des Prajapati") erscheinen, so hat sich daneben die Spur einer andern Auf-

<sup>9</sup> Siehe Wieber, Teber den Vajapora (Situangeb, der Berl, Akad., 28, Juli 1892). — Diese Frier komme abrigens nicht allein von Königen sondern ganz allgemein von Personen der fürstlichen und auch der Breitmenkante vollzugen werden.

<sup>4)</sup> Ucher das an diese sich auschliessende Spriseverhot a. oben S. H.4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. mmunifish Hillsbrandt, Nationale Opfer in Alt-Indien. (Festgrass in Bookslingk 40 (g.).

<sup>4)</sup> Altaroya Hr. VIII, 21 fg.

<sup>9)</sup> Densen Rolle selbstverständfich nicht alt sein kann.

fassung bewahrt: Verse, wolche von den Rossopfern alter Könige berichten), sprechen mehrfach davon, dass das Opfer Indra dem Vetratödter dargebracht ist: die nächstliegende Gottheit für eine Feier, die sich ganz und gar in der Vorstellungssphäre kriegerischen Heldenthums bewegt. Das königliche Thier<sup>†</sup>), das Ross als Opferthier deutet, wie wir bereits ausgefährt haben (S. 356), auf die kräftige Schnelligkeit hin, welche der König zu erlangen oder in sich zu mehren wünscht und deren vornehmster Träger unter den Thieren eben das Ross ist.

Beim Bade des Opferrosses, welches dieses zu seiner heiligen Bestimmung weihte, musste ein Mensch von verächtlicher Herkunft einen "vierzugigen Hund" d. h. einen Hund, der neben den Augen zwei angenähnliche Flecken hatte – offenbar ein Symbol feindlicher Machte") – mit einer Keule todtschlagen"); den liess man im Wasser unter das hadende Ross schwimmen. "Wer dem Ross nach dem Leben trachtet, den trifft Varunas Plage", hiess dazu der Spruch. Nachdem das Ross seine Weihe empfangen, liess man es ein Jahr hindurch frei im Lande umher laufen; ein Gefolge be-

<sup>1)</sup> In dam Abschnitt Şatapatha Br. XIII, 5, 4,

<sup>\*)</sup> Ein Attribut der Königswürde sind die Rosse\*, sugt ein buddhistischer Text, der den Gennus von Rossfleisch verbietet. Mahavegge (Vineya Pitaka) VI, 23, 11-

<sup>1</sup> Doch siehe Ann. L.

<sup>\*)</sup> Vieriogies Hamla\* treten auch als Hunde des Todtengottes saf. Sie finden sich als geisterverschendlendes oder geistersichtige Thiere (tgl-Aitarvaveds IV, 29, 7, wo das Zauberkraut, welches geistersichtig auscht, das Auge der vieräugigen Hündin\* geaunnt wird) in tren wie bei amlem indegernamischen Völkern (a. E. H. Meyer, Deutsche Litt, Zenung 1892 Sp. 1105). Es ist deukbar, dass die Tödting dieses Hundes bei der Webb des Opferresses ursprünglich, abweichend von der im vorliegenden Rimstlich beigelegten Deutung, den Zweck hatte dem Koss einen Schutz grein geisterhafte Nachstellungen mitzugeben; darum musste er an dasselle besochwinnten.

waffneter Junglinge begleitete und bewachte es. Daheim erfüllten unterdess mannichfache Opfer, der Vortrag solenner. Erzählungen, Gesang und Lantenspiel den Opferplatz; Jung und Alt. Hoch und Niedrig nahm an den geprängereichen Feiern Theil. Endlich war das Jahr verflossen; immitten des Prinks einer dreitägigen Somafeier wurde das Ross, umgeben von einem Gefolge zahlreicher Opferthiere, dargebracht'). Zu dem todten Ross musste sich die oberste Gemahlin des Königs legen; man bedeckte Weib und Thier mit einem Gewande; es ist klar, dass es sich hier um einen Zauber handelt, welcher Fruchtbarkeit der Fortpflanzung erwecken und dieselbe mit dem vom Rossopfer ausgehenden Segen . durchtrauken sollte. Zwischen den Priestern und den königlichen Franen sammt ihrem Gefolge wurden unzüchtige Scherzreden gewechselt - ein zu ritueller Festigkeit gelangtes Stück alten Volksübermuths? oder eine Art possenhafter Unterhaltung der unsiehtbar anwesenden Götter, oder auch dem Fruchtbarkeitszauber zugehörig? Ernstere Reden wechselten die Priester unter einander: Räthselfragen auf priesterliche Weisheit bezüglich wurden aufgegeben und gelöst. Welche Segensfülle diesem Opfer, dem barbarenhaft grandiosen Prunkstück des vedischen Cults, innewohnend gedacht wurde, zeigt sich in der Zauberkraft, die man dem Wasser des nach dem Rossopfer vollzogenen Opferbades beilegte. Dies Wasser hat das Fluidum der dem Opfer eignen Heiligkeit in sich aufgenummen: "nachdem der Opferer herausgestiegen ist, steigen Uebelthater hinein, die keinerlei Observanzen vollzogen haben: die nennt man rein durch das Rossopfer ").

<sup>4)</sup> Diese Opferthiere mögen jüngere Ansechmückung seint der Rgvoda (k. 162, 2—4; 163, 12) weise mit von einem Ziegenbeck des Püshan (vgl. aben S. 282), der das Opfer den Göttern somidet. Die Aufsählung der Priester über abendas. 162, 5 wigt, dass des Sommittal schon damals mit dem Ressupfer verbunden war.

<sup>7)</sup> Katykynun XX, S, 17, 18. Vgl. ohim S, 109.

## Zauberei und Verwundtes.

Den Opfercultus, den wir zu beschreiben hatten, fanden wir beständig mit Zauberhandlungen durchsetzt; es ist nothwendig, die Grundzüge des vedischen Zauberwesens hier zusammenhängend zu betrachten.

Dem Kenner der Zaubergebrauche, welche im Wesentlichen gleichartig bei den höher wie den tiefer stehenden
Nationen erscheinen, wird die nachstehende Darstellung bestätigen, was für ihn kaum der Bestätigung bedurfen kann,
dass auch die indische Ueberlieferung ein Exemplar eben
jenes über die Erde reichenden Typus giebt. Kein Zweifel,
dass wir hier ein sehr primitives Stratum religiöser oder
wenn man will vorreligiöser Fürsorge des Menschen für sein
Wehl erreicht haben; kein Zweifel, dass lange ehe man erhabene, das Gute und Rechte schützende Götter zu verehren
angefangen hatte, man schädliche Geister durch Wasser und
Feuer, durch Larm und Schläge von sich fern hielt, den
Feind vernichtete durch Vernichtung seines Bildes oder seiner
abgeschnittenen Haare, Regen herbeizauberte durch Herstellung eines Abbildes von Regen und Wasserreichthum.

Auf den niedrigsten Culturstufen ist begreiflicherweise der Cultus des Opfers und der Anbetung — soweit er sehon vorhanden ist — mit dem Betrieb der Zauberei auf das engste und festeste verbunden; der Priester ist zugleich Zauberer; ja er ist mehr dieses als jenes. Aber der spätere Verlauf der Dinge muss zwei Sphären auseinander ziehen, von welchen die eine, in der Bahn machtiger geschiehtlicher Stromungen sich bewegend, durch die fortschreitende Gedankenentwicklung und nicht am wenigsten durch die Ethisirung des religiösen Wesens immer höher emporgehohen wird, die andre unbeweglich verharrend sich mit dem Character der Uncultur und Zurückgebliebenheit bekleidet. Ist diese Trennung von Cultus und Zauberei, man kann annähernd

auch sagen von Glauben und "Aberglauben", schon in der vedischen Zeit vorhanden? Das Gegenüberstehen einer Gebetsliteratur wie der des Rgveda<sup>1</sup>) und der Zauberliteratur des Atharvayeda konnte dafür zu sprechen scheinen. Ich glaube doch, dass nähere Prüfung diesen Schein als irrig herausstellt. Wohl haben die sacrificalen Anrufungen sich früh als ein eigner literarischer Typus festgestellt, und diese Gebete an die grossen Götter boten dann wenig Gelegenbeit zur Erwähnung von Zauberpraktiken. Aber das Ritual derselben Opfer, für welche die Gebetsbymnen bestimmt waren, wird ms in den übrigen verlischen Texten beschrieben als von Anfang bis Ende durchsetzt von Zaubergebräuchen, deren Austhung den Opferpriestern zufiel. Und, wie wir sahen, wo immer Riten vorliegen, die sich an bestimmte Gelegenheiten anschliessen, auf bestimmte Zwecke richten und insofern ein stärkeres Hervortreten des zauberischen Elements begünstigen, wie die Hochzeit, die Junglingsweihe, die konigliehe Salbung, stellen diese in der That ganze Musterkarten von Zauber aller Art dar"); und immer bewegt sich dieser Zauber in Formen, die den Stempel hochster Alterthümlichkeit tragen. Sollen wir annehmen, dass die rgvedischen Opferpriester, die Verfasser der alten Hymnen, wie auf einer vou Zauberwesen unberührten Insel inmitten all dieses aus ferner Vorzeit stammenden und andrerseits wieder durch die priesterliche Literatur der neueren Zeit hindurchreichenden Zanberthums gelebt haben? Gewiss nicht, sondern auch in rgvedischer Zeit war der Opferpriester zugleich Zauberer -

Man erinners sieh, dass die Zauberhymnen in diesem Veda nahenn ausschleralieh in den Anhängen, ausserhalb der altesten und vornahmsten Schichten der Sammlung erscheinen.

<sup>7</sup> Man kann in der That segen, dass er ebense verfehlt ist die grossen Opfer das regulären Cultus in Gegensatz zu Zaubergebräuchen zu stellen, als wenn man sie etwa in Gegensatz zu Hochteitze über Bestattungsgebruuchen stellen wollte.

womit natürlich nicht gesagt sein soll, dass er der einzige Zauberer war -: wir würden uns von der Atmosphäre des vedischen Glaubens einen falsehen Begriff machen, wolhen wir uns auch nur in den vorgeschrittensten Geistern eine Aufklarung vorstellen, welche allein den Weg von Opfer und Gebet für gangbar erklärt, Zauberei aber als unwirksamen oder verwerfliehen Aberglanben abgewiesen hatte. Vielmehr bediente sich des Zaubers, wer Anlass dazu hatte und werkonnte. Nicht jeder Zauber freilich galt als gleich erlaubt. Wer in dem Geruch stand im Bundniss mit bösen Geistern tückischen und gemeinschadlieben Zauber zu treiben, war selbatverständlich eine anrüchige Persönlichkeit; im Ton der Entrüstung klagt der vedische Dichter') über seinen Feind. welcher ihn, den Reinen, einen Zanberer und Genossen beser Geister nennt, sowie über den Zauberer; der sagt "ich bie rein": "Indra soll ihn schlagen mit seiner starken Waffet er soll am tiefsten fallen unter allen Creaturen." Es ist ein sehr begreifficher Widerspruch, wenn solcher Zauber, wie er hier so heftig gescholten wird, oder ein ahnlicher nach unsern Begriffen nicht minder böswilliger an andern Textstellen unter den von den Frommen anstandslos anerkannten und ausgeübten Praktiken begegnet. Gegen den, der in feindlicher Absicht ein Opfer darbringt, ruft man die Bundesgenossenschaft "der Zauberer, der Vernichtung, des bösen Damons" an: "die mögen durch Unrecht seine Wahrheit vernichten"3). Wer von zwei Menschen, die sich Treue geschworen haben, zuerst den Andern beträgt, bringt ein gewisses Zanberopfer dar: dann kann er weiter betrügen ohne dass Varunn ihn trifft"). Die Ritualtexte sind voll von Vorschriften für den der seinen Feind verderben will, und insonderheit für den

 <sup>8</sup>gveila VII, 104, 16.

<sup>7)</sup> Atharvaveda VII, 70, 2.

<sup>7)</sup> Taltz Samh. II, 2, 6, 2.

Opferer, der seinem Opfer eine zauberische Wendung zu geben und dadurch Schaden zu stiften wünscht. Und wenn das Gesetzbuch des Manu unter verwerflichen Handlungen schädlichen Zauber aufführt, sagt derselbe Text doch auch, dass ein Brahmane gegen Uebelthäter nicht beim Könige Beschwerde erheben, sondern dass er sie durch seine eigne Kraft niederwerfen soll; die Zanberformeln des Atharvaveda sind die Waffe des Brahmanen, die er ohne Zögern gegen seine Feinde richten moge!).

Die Machte, welche durch den Zauber für eder gegen das menschliche Wohl in Bewegung gesetzt werden sollen, sind nur zum Theil als Geister vorgestellt, als jene überwiegend tückischen und schädlichen Geister, von welchen oben (S. 262 fgg.) die Rede gewesen ist. Neben den Geistern aber - für das vedische Entwicklungsstadium wohl voranstehend vor ihnen - ist es noch eine andre Klasse von Wesenheiten, mit welchen der Zauber operirt: unpersönliche oder wenig persönliche Substanzen und Krafte, die mit den verschiedensten Wirkungsweisen ausgestattet bald selbständig existiren, bald andern Wesenheiten innewohnen, auf Wegen aller Art an und in den Menschen und was dem Menschen gehört gelangen, Glück und Unglück hervorbringen. Der allgemeinste Ausdruck der vedischen Sprache für solche Wesenheiten ist "Körper" (tana). Hunger und Durst sind Körper<sup>3</sup>); im Weibe, welches mit schädlich verhängnissvollen Eigenschaften ausgestattet ist, wohnt der "gattentödtende Körper", der "Körper der Sohnlosigkeit", der "Körper der Heerdenlosigkeit\* 3). Oder es ist in neutralen Ausdrücken von diesen Substanzen die Rede: "was das Furchtbare an dir ist" - "das wodurch du eine Fehlgebarerin geworden

Mann XI, 63, 32,

<sup>2)</sup> Taittiriya Ar. IV, 22.

<sup>- 3)</sup> Sankhavana G. I. 18, 3,

bist" - "das Schlechtgeopferte beim Opfer", welches als gefahrbringende Kraft im Opferpfesten wohnt und auf den Menschen, der diesen Pfosten berührt, übergeht<sup>1</sup>). Ist eine solche Substanz in irgend einem Wesen verkörpert, wie die unbezwingliche, tigerhafte Kraft im Tiger, die Nahrungsfülle in der Kuh, so wohnt sie in allen Theilen dieses Wesens. in allem was ihm angehört, ihm ahnt, mit ihm in Berahemer steht oder gestanden hat: nicht nur im Fleisch des Thieres, sondern in seinem Fell, in einzelnen Haaren, im Horn u. dgl., in Wurzeln, Stengel, Blättern, Blüthen, Samen der Pflanzen. Die Wesenheit des Wassers wohnt in Wasserpflanzen oder in Wasserthieren wie dem Frosch<sup>a</sup>), die Kraft oder Natur des Ebers in der Erde, die von dem Eber aufgewühlt ist!), die Kraft des Blitzes in dem Holzscheit von einem Baum, welchen der Blitz getroffen hat\*), die Wesenheit des Heimathlandes in der Erdscholle aus dem beimathlichen Boden, welche der aus seinem Lande vertriebene Fürst beim Zauber für seine Rückkehr verwendet<sup>5</sup>). Der Mensch ist mit der Erde aus seinen Fussstapfen durch geheimen, zanberhaft wirksamen Zusammenhang verknüpft<sup>6</sup>); das Bild, der Name trägt einen

Kauşika Sütra 102, 2; Atharvav, HI, 23, 1; Hirmyakoşin G. I. 16;
 Es sei bier noch an die diesem Vorstellungskreise nahastehenden Ausdrücke lakshed alakshed sulpsum erinnert.

<sup>5)</sup> Sizhe die von Bloomfield Contributions II, 26 fg. genammelten Materialien.

ti Das eurobacidata errebeim hänlig in nanberischer Verwendung.

<sup>9</sup> Z. B. Kaupika Sains 48, 37.

<sup>9)</sup> Kampika Sarra 16, 31.

<sup>6)</sup> Stant aus der Frasspur des Feindes bei einem gegen denselben gerichteten Zauber: Kansika Sütra 47, 45: Man vergleiche die Verwendung von Erde aus der Frasspur im südahrischen Zauber (Ploss, das Weib L 349); die Zulis finden verburenes Viels wieder vermittelst Erde aus dessen Frasspur (Callaway Religious System of the Americka 345). Weitere Sammlungen über Zauber mit der Frasspur bei den verschiedensten Völkern a bei A. Long, Myth, Ritsul, und Religion I, 99 fg.

Theil der abgebildeten, der benannten Wesenheit in sich!). Ueberall zeigt sich das starke, für die niederen Culturstufen so characteristische Bewusstsein von der unbegrenzten Bedeutung des Zusammenhangs, der gegenseitigen Abhangigkeit, ja einer gewissen Identität aller durch irgend welche für die modernen Begriffe noch so schwache Bande verknupften Wesenheiten: Jene Anschanungsweise, die mit der alten für uns kaum begreiflichen Macht des gentilieischen Gefühls zusammengehört oder gemaner dies Gefühl als einen speciellen Fall in sich begreift.

Die wirkenden Substanzen können sich als körperliche Wesen hin und herbewegen, sich hier und dort niederlassen, diese und jone Gestalt annehmen. Aehnlich wie mach einem avestischen Text der königliche Glanz des Yima sichtbar in der Gestalt eines Vogels von ihm entflicht<sup>2</sup>), zeigt eine buddhistische Erzählung<sup>3</sup>) die Herrlichkeit (\*\*\*) des frommen Anathapindika von einem Ort zum andern, von dem Kamm eines weissen Hahns zu einem Juwel, von da nach andern Gegenständen hinüberflatternd. Aus dem lachelnden Makha entfernt sich — in einer Erzählung aus jüngerer vedischer Zeit<sup>4</sup>) — eben im Lächeln entweichend<sup>3</sup>) seine Schärfe (\*\*\*\*), welche die Götter in die Kranter hineiumischen: so entsteht

<sup>5)</sup> Einem für die priesterlichen Zauberkänsteleien eberactischen jugen Beleg solcher Auffessungsweise gielt Kausta Sitra 29, 27, wo für eine Abwehrnandlung gegen ham Geister der Gennes einer Speise vergeschrieben wird, die mit Helr einer von Vögeln bewöhnten Baumes gekocht ist. Diese Bestimmung erklärt sich duraus, dass in dem angehörigen Spendi (Atharens, VI, 2, 2) Indra der Vertreiber der besen Mächte augerufen wird zin dem die Somssafte eingehon wir Vögel sich auf einem Baum niederlassen.

<sup>\*)</sup> Yanht 19, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jaraka vol. II p. 410.

<sup>1)</sup> Taitt. Army, V. 1, S.

<sup>1)</sup> Vgl. ohm S, 429,

die Hirari). Im vedischen Epos vom Vogel Garudai) trinkt Tarkshya die Halfte der Askese (tapas) mit der ihr anhaftenden Zauberkraft, welche die weisen Valakhilyas erworben haben; er erlangt durch diesen Trank die Kraft den Garnda zu erzeugen. Die Zaubertechnik deutet auf Schritt und Tritt auf den Glauben, duss die zu handhabenden Substanzen durch Berührung von einem Wesen auf das andre übertragen werden: daher hald das Herbeiführen, hald das Vermeiden der Berührung eine Hauptrolle im Zauber spielt. Besonders gern dringen jene Substanzen wie in der eben erwähnten Geschichte vom Tarkshya durch Essen und Trinken in den Körper ein: hier haben wir eine der Wurzeln, aus welchen die im Ritual so verbreitets Vorschrift des Fastens erwachsen ist"). Aber auch luftigere Wege können die Fluida gehen. Man kann nie einathmen: Grund genug bei vielen Gelegenheiten den Athem anzuhalten. Sie können sieh durch den Bliek mittheilen; der Blickende kann sie durch seinen Blick auf Andre übertragen, er kann sie aber auch auf dem nämlichen Wege selbst in sich aufnehmen, sich mit ihren anstecken: ein Grund bei vielen Gelegenheiten nicht hinzusehen oder sich nicht umzusehen. Diesen mannichfachen Arten der Fortbewegung und Mittheilung der Substanzen - wir haben hier nur einige der hauptsächlicheren berührt - stehen Hemmungen gegenüber wie durch Wasser, durch Fener, durch Berge, durch enge Locher: ein kurzer Hinweis darf genügen, da die weiterhin beizubringenden Typen verschiedener Zauberhandlungen von den Bewegungen wie den Hemmangen der Fluida ein vallstämligeres und anschaulicheres Bild ergeben werden. Hier aber haben wir noch bervorzubeben, dass die Grenze zwischen

Hier liegt sin Wortspiel in Grunda (apanata unil smayaka — Hirse und Lackein);

<sup>5)</sup> Suparnudhynya 2.

<sup>7</sup> Vgl. oben S. 413.

ienen ampersönlichen Substanzen und den persönlichen Damonen keine feste ist; in dem unbestimmten Dunkel dieser Zanbersphäre mit ihrem Gewirr beständig sich wandelnder Spukgestalten fliessen natürlich die schädlichen Geister und die eben denselben Schaden stiftenden zauberhaften Ansteckungsstoffe in einander über. So ist von den bosen Wesenheiten, welche als popman') benannt werden, hald als von neutralen Substanzen die Rede, bald aber auch als von bösen Damonen: es wird von den "Gottheiten mit Namen papman", von dem "tansendaugigen unsterblichen papman" gesprochen, den man auruft mit dem geplagten Menschen Mitleid zu haben und ihn loszulassen"). Es muss schliesslich hinzugefügt werden, dass alle diese Zauberwesenheiten und die auf sie bezüglichen Handlungen der zauberischen Abwehr keineswegs irgend fest abgegrenzt and gegenüber dan der Wirklichkeit angehörigen schädlichen Wesen und den realen Vertheidigungsmaassregeln, welche gegen diese zur Anwendung kommen. Wir erwähnten schon in anderm Zusammenhang (S. 69 fg.), wie die Schlangen, die Ameisen, die Wurmer, die man vertreiben will, als damonische Wesen angeredet werden; ganz so wie die Kuh, welcher man die Nahrung verdankt, zugleich Thier und Göttin ist. So ist auch nichts principiell Verschiedenes, ob man etwa Feldungeziefer durch ein sei es thatsachlich sei es vermeintlich wirksames Mittel rein praktischer Natur zu beseitigen sucht, oder ob man ein ähnliches Mittel gegen Krankheitsstoffe oder gegen Krankheitsdämonen anwendet. Wie Aberglauben

<sup>9</sup> Das West (masculinum) bedeutet aben "böss Wesenheit", "böss Macht".

<sup>7)</sup> Athervaveds XI, 8, 19; VI, 26. — Man verfolgs such wie otwo im dom Linds As, IX, 8 dis Verstellung besthadig zwischen Dammun und aupersönlichen Wesselheiten hin und benehmankt, und num vergleiche die Beschichtungen Größmanne (Ind. Stud. IX, 388) über dies Schwanken bei der Krenkheit resp. dem Krankheitsdämen Takman.

und Zanberei auf der einen Seite von Hanse aus nicht gegen Glanben und Cultus abgegrenzt werden kann, giebt es auf der andern Seite, insonderheit im älteren Zustand der Dinge, ein gutes Theil urwuchsiger Naturkunde und Hygiene, das von der Sphäre von Religion und Aberglauben kaum auch nur durch die Grenzlinien unsrer Systems zu trennen, in Wahrheit und Wirklichkeit aber schlechterdings nicht daven getreunt gewesen ist.

Nach diesen Vorhemerkungen wird es leicht sein, die hauptsächlicheren Typen der Zauberhandlungen zu beschreiben. Der Zanberer sucht sein Ziel in einer grossen Hauptmasse von Fällen dadurch zu erreichen, dass er Dämonen oder Zanbersubstanzen von sich oder Andern abwehrt, in einer andern Gruppe von Fällen dadurch, dass er sie zu sich oder Andern hinleitet. Daneben und damit im engsten Zusammenhang steht dann das Verfahren, Vorgünge, welche man selbst direct nicht hervorrafen kann - Naturvorgänge, die nicht in der menschlichen Gewalt stehen: Einwirkungen auf Andre, denen man das Betreffende anzuthun zu sehwach oder sonst nicht in der Lage ist - dadurch zu bewirken, dass man sie im Bilde oder am Bilde vollbringt, um dadurch das Urbild hervorzurufen oder zu beeinflussen!), dass man zie an einem Theil, an einem Exemplar vollbringt, um das Ganze, die Gattung zu beeintlussen. Bei der die alte Vorstellungsweise beherrschenden starken Empfindung von der substantiellen Gemeinschaft zwischen Bild und Urbild. Theil und Ganzem liegt es auf der Hand, dass diese Form des Zaubers von dem Verfahren des Hinleitens einer Zaubersubstanz auf das zu beeinflussende Wesen principiell nicht zu trennen ist.

<sup>!)</sup> Hier lassen sich, genauer betrachter, folgende Möglichkerten sondernt man vollzieht am Bilde des zu Behandelinden die in Frage kommende Handlung, oder man vollzieht an dem zu Behandelinden ein Bild jeses Handlung, oder an seinem Bilde wird ein Bild der Handlung vollzogen.

In vollkommener innerer Gleichartigkeit mit diesen Procedaren steht weiter ein letzter hier zu erwähnender Haupttypus des Zaubers, der Divinationszauber. Hier handelt es
sich darum, von etwas nicht direct Wissharem — etwa einem
Vorgang der Zukunft — auf einem Umweg das Wissen zu
erlangen. Das gewöhnlichste Verfahren dazu ist, dass man
em Abbild des in Frage kommenden Vorgangs schafft oder
eines schon vorhandenen solchen Abbildes — insonderheit
innerhalb der mit mystischer Bedentsamkeit gesättigten Sphare
des Opfers — sich bemächtigt und dann von dem so beobachteten Verlauf auf das was man wissen will schliesst.
Genan also wie das vorher erwähnte Zauberverfahren darin
bestand, durch Schaffen des Abbildes eines Vorgangs diesen
selbst hervorzurufen, wird hier durch die Betrachtung eines
solchen Abbildes der Hanptvorgang selbst erkannt.

Abwehr feindlicher Wesenheiten. Wenden wir uns nun dazu, die hier in der Kürze allgemein beschriebenen Typen durch eine Anzahl von Beispielen zu veranschaufiehen, und beginnen wir mit dem Vertreiben feindlicher Wesenheiten: wobei, wenn auch im Grossen und Ganzen dieselben Mittel gegen Damenen wie gegen neutrale Substanzen zur Anwendung kommen, im Einzelnen doch begreiflicherweise die Bekämpfang jener personlichen Wesenheiten vielfach ein besondres Aussehen zeigt.

Die Abwehr böser Damonen bewegt sich nicht unter allen Umständen in den Formen offener Feindseligkeit; man versucht auch durch freundliches Benchmen, durch Aeusserungen der Verehrung, durch Darbringungen ihren Nachstellungen zu entgehen!). Man bittet sie sich zu entfernen, sich des Menschen zu erbarmen; "Verehrung sei dir", "dieh verehrend wollen wir dir mit Opfergaben dienen". Man

<sup>7</sup> Vgl. die Ausführungen von Grohmann Ind. Studien IX, 413.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. Atharvavedo I, 12, 13; V, 7; VI, 13, 20; Himnyakesin G. II, 7, 2 etc.

erkennt wohl auch ausdrücklich an, dass der Damon in seinem Recht ist, wenn er dem Menschen schadet; zu dem Krankheitsgoist, der das Kind angreift, sagt man: "Es ist wahr, dass die Götter dir gewährt haben, einen Wunsch zu wählen. Hast du denn gerade dies Kind gewählt?"1) Opfer au bose Dämonen werden nicht selten erwähnt?); bei den Opfern des allgemeinen Cultus bekommen sie ihren Antheil, freilich in Gestalt einer durftigen Abfindung, die Abfalle des Getreides, Blut, Magen und Excremente des Opferthiers3), Oft verbinden sich unch Verehrungsäusserungen mit abwehrenden Worten oder Handlungen. Gegen den Schakal, der für besessen von bösen Todosmächten gilt, sohleudert man einen Feuerbrand und nimmt zugleich unter dem Vortrag preisender Spruche eine verehrende Haltung gegen ihn an'). Den Schlangen spricht man seine Huldigung aus und erklart in demselben Athem sie zu vernichten, Zahn mit Zahn, Kiefer mit Kiefer ihnen zusammenzuschlagen"). Man versucht auch wohl erst im Guten sein Ziel zu erreichen und geht wenn das nicht gelingt zur offenen Abwehr über. Lassen sich die Ameisen nicht durch Opferspenden und Verehrungssprüche entfernen, so opfert man eine von allen Symbolen der Feindseligkeit umgebene vergiftete Darbringung und ruft die Gotter an, welche die Eier der Ameisen, die Nachkommenschaff ihrer aller zerstören werden").

Die Versuche, auf freundlichem Wege mit den bösen Geistern fertig zu werden, treten weit zurück hinter ihrer Bekampfung, hinter der gewaltsamen Entfernung schädlicher

<sup>7</sup> Paniskara I, 16, 21.

<sup>7</sup> Z. B. Baudhayans Dh. H. 1. 32.

Hillobrandt Neu- and Vollmondsopfer 171, Schwah Theropfer 131 fgoben 363.

<sup>9</sup> Himoyakasin G. L 16, 20 fg.

<sup>5</sup> Winternitz, Der Sarpaball 11.

<sup>9</sup> Kanalka Sütra 116.

Substanzen. Die Abwehr stellt sich zunächst als Vorsicht dar: man vermeidet Alles, was sie herbeiziehen konnte; man sneht ihnen den Zugung nach Möglichkeit zu erschweren. Wir besprachen schon oben die hierher zielende Bedeutung von Observanzen wie Fasten, Keuschheit, Athemanhalten, Schweigen, Zurückgezogenheit, Sichkleiden in unkenntlich machende Gewänder und dgl.). Wie seine Person, so verbirgt man vor den Schadenstiftern auch solche Theile des eignen Wesens, welche ihnen Angriffspunkte bieten köunten, z. B. versteckt oder vergräbt man das dem Kind oder Jüngling bei den Weihehandlungen abgeschnittene Haar, Barthaar, die Nagel\*). Weiter vermeidet man selbstverständlich jede Berührung mit Wesen, in welchen gefährliche Geister oder schädliche Substanzen wohnen: beispielsweise gilt nach einer Entbindung die Berührung der Mutter wahrend der zehn Tage ihrer Unreinheit für gefährlich; die bei der Errichtung des Agmaltars für die Göttin des Verderbens (Nirrti) niederzulegenden Steine werden an ihre Stelle gebracht ohne sie 2n berühren?). Mit dem Nichtherühren gehört das Nichthören unreiner Laute, vor Allem das Nichtsehen unreiner oder gefährlicher Personen und Gegenstände eng zusammen; so das Nichthinsehen bei Darbringungen an Todte, an Rudra n. dgl.4), ferner die überaus häufige, wie in Indian so an den verschiedensten Stellen des Erdkreises in Regionen höherer wie tieferer Cultur begegnende Sitte des Siehniehtumsehens, wenn man die Statte irgend welcher unheimlichen Verriehtungen

<sup>&#</sup>x27;] Sielie oben S. 399, 401, 411 fg-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hiranyahasin G. I. 9, 18; H. 6, 12; Paraskura H. 1, 28; Sankhayana G. I. 28, 23; Gobbila H. 9, 26 etc. Wenn Vergraben an einem glückbringsmiss Oct (c. B. in einem Kahstall) vorgeschrueben wird, so versinigt sich die Absieht des Versteckens mit derjanigen des Zaführens von Glückssubstans.

<sup>5</sup> Gobbile II, 7, 23, Ind. Studies XIII, 243,

Satupatha Br. XIV, 2, 2, 35, 38 (oban 5, 335 A. 3).

verlässt, z. B. nach Opfern oder sonstigen rituellen Handlungen, die es mit den Todten, mit bösen Damonen, mit der Gottin Nirrti, mit Rudra zu thun haben'). Kommt man in die Nahe gefährlicher Geister, so hütet man sich doch ihnen nicht allzu nah zu kommen; der Priester, der den Some trägt, soll nicht zu nahe an den Feuerstätten vorübergehen. in denen die gierigen Gandharven wohnen; mit geöffnetem Munde erwarten diese den Soma<sup>1</sup>). Man verbirgt den Geistern oder gefährlichen Seelen den Weg durch Verwischen der Fussspuren, Vermeiden der richtigen Thur und dgl.: so wird dem Todten auf dem Wege zur Bestattung ein Baumzweig angebunden, welcher die Fussspuren verwischt<sup>3</sup>); dem Priester, der das Opferfeuer trägt, folgt ein Andrer, der seine Fusspuren verwischt'); das Opferfeuer eines Verstorbenen, welches durch dessen Tod selbst zu einem Sitz todbringender Machte geworden ist, wird auf einem andern Weg als durch die Thur hinweggethan; der Knabe der vom "Hundedämon" (dem Krankheitsgeist der Epilepsie?) besessen ist, wird in die Versammlungshalle, in welcher ein Zauber zur Vertreibung jenes Dämon vollzogen werden soll, durch eine im Dach gemachte Oeffnung hineingehoben<sup>5</sup>). Wie man den Geistett den Weg zu verbergen sucht, so bemuht man sich auch ihn ihnen zu versperren. Dazu bedient man sieh z. B. des Feuera,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Von den überaus reichlichen Materialien führe ich nur wenig sat Mattr. Souh, IV, S. 5; Satzpatha Br. V. 2, S. 4; XII, 9, 2, S; XIII, S. 3, 4; Katyayana XV, 1, 11; 2, S; Kamika Sütra 7, 14; 140, 20; Ayval, G. IV, G. 4; Ind. Stmilier X, 342; XIII, 243; Woher, Unber den Rajnsaya II (we sine falsels Erklärung des Gebennehs). Siebe nach oben 335 A. 3, 395 A. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Satapatha Br. III, 6, 2, 20; Hillsbrandt Mythologie 1, 444.

<sup>\*)</sup> Hierfür sowie durchweg im Folgemien für die das Bestattungritual betreffenden Züge verweise ich auf den Abschnitt unten, welcher dies Ritual durstellt.

Schwab, Thioropius 32:

<sup>9)</sup> Hiranyakosin G. H. 7, 2.

das man neben der zu schützenden Person oder Localität anlegt oder um dieselbe Instrirend herumbewegt'). Aehnlich wie das Feuer wirkt das Wasser — "die Rakshas überschreiten nicht die Wasser" wird gesagt") —, ebenso ein Stein, der Repräsentant eines trennenden Berges, oder eine Matte oder irgend eine sonstige Umhegung"). Dass Wachen gegen die Geister, welche dem Schlafenden besonders gefährlich sind, schutzt, und dass man sich nöthigenfalls durch Erzählung von Geschichten u. dgl. des Nachts wach hält, ist schon in anderm Zusammenhang berührt worden").

Ist man mm von Geistern ergriffen oder von sonstigen Schädlichkeiten befallen, so gilt als ein Hauptmittel sie zu entfernen das Wasschen. In den Wassern weilen alle Heilmittel; sie führen alle Schädlichkeit fort — wird schon im Bgveda (1, 23, 19 fgg.) gesagt. So wäscht man vom neugebornen Kinde alle bösen Mächte hinweg<sup>5</sup>); bei festlichen Gelegenheiten aller Art reinigt man sich durch ein Bad; bei

<sup>5</sup> Z. R. Herambowegung eines zu beiden Seiten entremieten Feuerberndes um das Todtenopfer zur Fernhaltung feindlicher Seelen, Kaustha Sütra Si, 30; Lustrirung des Opferthiers Schwab Thieropfer 96 fg.; Achuliches häufig. Vgl. unch oben die Bemerkungen über das Zauberfeuer S. 198, 337 fg.

Maite Sault IV, 8, 6.

<sup>2)</sup> Ich verweise auf das Unberschrößen wassergefällter Gruben im Bestattungsritust, auf den Wasserguss den man zwireinen sich selbst und den für die Göttin Nirgti ("Vernichtung") bestimmten Steinen manht (Ind. Skut XHI, 243), den Stein aber die von einer Grenze genommene und daher mit besondrer Kraft des Abgrenzens begabte Ernscholle, die im Bestattungsritund die Lebendan gegen die Todten abgrenzt, die Matte (Kans-Skira 86, 14), die dort abalieh verwandt wird (mit dem Spruch: "Dies ist zwischengestellt gegen das Unglack"), die Umlegehälter, welche "rum Hinwegschlagen der Rakshas" um das Opfierfener gelegt werden (Taitt, Samh, H. 6, 6, 2, vgl. Gobb. I. 7, 16) für. G. J. 2, I etc.).

<sup>9</sup> Siehn oben S. 411.

b) Hiranyukesin G, II, 3, 10.

Sühnceremonien spielt Baden und Waschen eine bedeutende Rolle (S. 322 fg.); die heilig geführliche Substanz, die dem Opfer innewohnt, entfernt man wenigstens nach grösseren Opfern, um sie nicht in dus profane Leben hinüberzunehmen, durch das Opferbad'). Es wurde zwecklos sein, in Bezur auf die so klare Rolle des Badens im Cultus und Zauberwesen grössere Materialiensammlungen beiznbringen\*); es mi nur noch die Vorschrift erwähnt, dass man nach dem Sprechen von Sprüchen, welche an unheimliche Wesen gerichtet sind - an Rudra, die bösen Dämonen, die Todten u. dgl. - sich von der darin liegenden Berührung mit diesen mit Wasser zu reinigen hat?). Wenn in Indien wie anderwarts!) Kuhnrin als ein besonders geschätztes Reinigungsmittel auftritt, so wird man vermuthen dürfen, dass dies auf dem Bestreben beruht, zum Waschen eine Substanz zu benutzen, die dem Menschen zugleich als an der Natur der Kuh theilnehmend Nahrungsfülle mitzutheilen die Kraft hat. - Neben dem Waschen oder zugleich mit ihm spielt natürlich auch das Abwischen eine Rolle. Die unglückbringende Verunreinigung durch den Unrath eines Vogels wischt und wäscht man weg. Nach einem bösen Traum wischt man das Gesicht ab h Man wischt gefährliche Substanzen mit Blei, welches oft in irgendwie geringschätziger Bedeutung in Zauberhandlungen erscheint, und mit einem schwarzen Wollfaden ab<sup>6</sup>). In den verschiedensten Formen wurde als Reinigungs- und Heilmittel die Pflanze Apamarga verwandt, deren Name durch Volksetymologie als "Abwischung" gedeutet wurde und von

<sup>1)</sup> Stoke oben S. 408.

<sup>4)</sup> Wir dürfen speciell auf das oben S. 123 fg. Guangte verweieren.

<sup>4)</sup> Oben S. 335 Ann. fl.:

Z. B. Kätyäyana XXV, 11, 16. Vgl. Darmestster (Le Zend-drestn nn Vond, 19, 21.

Hirany, G. I. 16, 5; Kang. S. 16, 9.

Kang, Sütra 71, 16, 17 - 86, 19, 20; Av. XII, 2, 1 vgl, 19 fp.

der man sagte, dass durch sie die Götter die verderblichen Machte und Damonen abgewischt haben?).

Ein weiteres Mittel sieh der schädlichen Feinde zu entledigen ist sie zu verbreunen; nach Allem was über Agni
als Damonentödter und über die Verwendung des Feuers um
das Herankommen böser Wesen zu hindern gesagt worden
ist\*), dürfen wir hier davon absehen Einzelheiten beizubringen.
Nur sei erwähnt, dass neben dem Verbrennen auch das Ausränchern steht; das neugeborene Kind ränehert man mit Senf
nm alle bösen Geister von ihm zu vertreiben\*).

Ferner schlagt man die feindlichen Wesen oder schlesst auf sie'). Bei der Brantwerbung geht ein Mann mit einem Bogen und aufgelegtem Pfeil mit'). Wenn bei der Königsweihe (Räjasuya) die Priester den eben gesalbten König schlagen, so ist es doch wahl nur ein hineingelegter Sinn, wenn sie dabei sagen: "Ich führe dieh darüber hinweg geschlagen zu werden"; richtiger wird die Bedeutung des Brauchs in einer andern zugehörigen Wendung ausgedrückt sein; "Wir schlagen das Uebel von dir hinweg"). Ein Hinwegschlagen böser Mächte wird wohl auch in dem an mehreren

<sup>1)</sup> Siels Zimmer, Altind, Labon 66. Satapatha Br. V. 2, 4, 14.

<sup>7)</sup> Siebe oben S. 128. 337 fg. Ueberhaupt wird der selbstverstämllich laufige Fall, dass man Götter oder Däumen zum Vertreiben oder Vernichten böser Wesenheiten in Bewegung setzt, hier leiner näheren Erörterung bedürfen.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Hirany, G. H., S., 7, vgl. Paraskars I, 16, 23, Petavattha III. 5.
Ueber den Senf vgl. auch Benfey, Kleine Schriften III, 13 Ann. 1.

Auch Entmanning derselben kommt vor: Atharvay, III., 9, Tail.
 Stadien XVII, 216.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>/ Kangika Sütra 75, 18) vgl. auch 25, 14; 25, 3 (Ind. Stadion XVII., 285). — Wie man bin der Hochreit des gefahrdenhenden Geistern die Augen ausschoss ist oben S. 271 beschrieben.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Katyayana XV, 7, 6 (vgl. Sutapatha Rr. V, 4, 4, 7; Weber, Rajothya 63; mass dom Ritus ein Bengeschungek von Canones unbulbete ist mir wenig wahrschoinlich).

Stellen des Sacralwesens begegnenden Brauch gesehen werden darfen, dass man im Kreise berumging — besonders um das Feuer — und sich die Schenkel schlag<sup>4</sup>).

Hier werden wir auf die Rolle geführt, welche in den verschiedensten Gebieten des Rituals dem Stock zukommt. Der Vedaschüler (brahmacarın), den die ihm aufgelegten Ohservanzen als eine durch die Angriffe der Geister besonders gefährdete Person characterisiren, empfängt bei dem feierlichen Act seiner Aufnahme zugleich mit der Ankundigung der ihm obliegenden Pflichten den Stab; er hat ihn bestandig zu tragen und darf zwischen ihm und seinem Körper keinen Durchweg lassen!). Bei der Feier, welche die Lehrzeit abschliesst, wird der Stab mit dem Gurt, der dem Schüler bei seiner Aufnahme angelegt war, und einigen andern von besondrer Heiligkeit erfüllten Objecten "in's Wasser geopfert"3). Zugleich aber empfängt der nun in ein neues Lebensstadium tretende, neuen Observanzen unterworfene Brahmane einen neuen Stab von anderm Material als der Schüler ihn getragen hatte. Ein dabei gesprochener Spruch in seinen verschiedenen Fassungen zeigt den Zweck des Stabes an: "Schütze mich von allen Seiten" - "vor allen Mächten des Verderbeus schutze mich von allen Seiten\* - "schlage alle Feindeschaaren ringsum wie der Schätzespender (Indra)": und dabei werden neben menschlichen Feinden und schädlichem Gethier auch die Rakshas und Pisacas ganz ausdrücklich genannt\*). -In anderm Zusammenhang wurde darauf hingewiesen (S. 409), dass der Geweihtheit des Brahmanenschülers die des Somaopferers durchaus vergleichbar ist; hier wie dort ein ans der profanen Existenz sich heraushebender, durch besondre Ob-

Z. B. Pañe, Br. IX, S. Dr. Kamaika Shira, 84, 10; Ind. Studion X, 342.

Gobbille III, L. 14, 27; Sankhityana G. II, 13, L. 2.

Sankh, G. II., 13, 8; Hirmyake in I, 9, 10.

Age, G. III. 8, 20; Par. II. 6, 31; Hir. I. 11, 8. Vgl. Gobin. IV, P. 17.

servanzen characterisirter Zustand, welcher durch eine Weihehandlung croffnet, durch ein die Weihe fortwaschendes Bad abgeschlossen wird. Es bestätigt unere Auffassungen, dass der Stab, welcher die gefährdenden Geister vertreibt, als Attribut wie des Brahmanenschülers so auch des die Somaweihe (Diksha) Empfangenden auftritt. Es wird die Regel aufgestellt: "Ueberreichung eines Stabes an den Dikshita oder an den Brahmanenschuler"; die Bedeutung aber des bei der Dikshä verwandten Stabes wird von einem Brahmanatext2) mit den Worten erlautert: "Ein Donnerkeil ist der Stab, zur Vertreibung der Damonen". - Der Stab des Dikshavollziehers geht im weitern Verlauf des Somaopfers auf einen der Opferpriester, den Maitravaruna, über1). Wenn dieser während der Darbringungen neben dem Sitz des recitirenden Priesters steht, den Körper nach vorn geneigt, den Stab auf den Opferaltar (vedi) stützend\*), so darf man ohne Zweifel auch in dieser Attitude die Bereitschaft zur Abwehr etwa berandringender feindlicher Geister erkennen). - Ein andrer Stab, technisch Sphya genaunt, der in sehr verschiedenartigen Verwendungen im Opferritual erscheint, hat an vielen Stellen offenbar eben dieselbe Bedeutung der dämonenvertreibenden Waffe. Der Priester richtet an ihn den Spruch: "Indras rechter Arm bist du, mit tausend Kanten, hundert Schärfen"; er schleudert ihn auf den Erdaltar des Opfers (ccdi) und wirft die dadurch aufgewühlte Erde auf den Kehrichthaufen mit Sprüchen, welche diese Erde als den Feind, den Damon Araru benennen: der soll fern von der Stätte des Götteropfers

<sup>1)</sup> Kansiks Sitzs 59, 27,

Satapaths Br. III, 2, 1, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Taitt. Saiph. VI, 1, 4, 2; Katy. VI, 4, 6. Pür dasjenige Thieropfor, bei dem sich der Stab nicht vorber in der Hand des Dikshitz befunden hat, vergleiche man Schwab, Altind. Thieropfer S. 88.

<sup>9</sup> Sehwah 90. Asvallavana Sr. III, L 20.

<sup>1</sup> Vgl. Hang, Ait. Hrahm. Introduction p. 15.

in Banden gehalten werden!). Beim Todtenopfer wischt man mit dem Sphyn über den Altar hin und sagt: "Weggeschlagen sind die Teufel und Damonen, die auf dem Altar sitzen"!). Man sieht, wie in verschiedenen Formen derselbe rituelle Zug immer wiederkehrt.

Ein weiteres Mittel zur Entfernung boser Wesenbeiten ist, dass man sie durch Geruch — so durch den schönen Duft des oft im Rittall erscheinenden Bdellion (guggulu), welches Krankheits- und Fluchgeister wegscheucht<sup>3</sup>) — und namentlieh durch Getöse verjagt: beim Sommwendfeste (Mahävrata) werden Pauken geschlagen und Lärm gemacht, offenhar zur Vertreibung der um die Zeit des kürzesten Tages besonders mächtigen Geister: bei der Bestattung zerschlägt man Töpfe; wenn der "Hundsdämen" (Dämon der Epilepsie?) aus dem Knaben vertrieben werden soll, wird ein Gong geschlagen!).

In den verschiedensten Formen sodann begegnet Wegwerfen, Wegschütteln, Abstreifen der feindlichen Wesen
oder der feindlichen Substanz. Das beim Opfer gebrauchte
schwarze Antilopenfell schüttelt man ans mit dem Spruch:
"Fortgeschüttelt ist der Damon; fortgeschüttelt sind die Unholde." Nach der Seelenspeisung schüttelt man den Zipfel
des Gewandes aus um die etwa daran bängenden Seelen zu
entfernen. Den Zweig, der die Fussstapfen des Todes verwischt hat (S. 488) und dem daher selbst etwas von der gefährlichen Substanz dieser Fussstapfen anhaften könnte,
schleudert man weg. Nach unheimlichen Verrichtungen wie
der Bestattung wechselt man die Kleider. Die in den Haarm
der Braut sitzende Unreinheit — dieselbe ist gewiss nicht

Vaj. Samb. I., 24 feat; Hillsbrandt, Nos- and Vollmondsopfer 50 kg.

<sup>1)</sup> Sankh, Smit. IV, 4, 2; vgl. anch donellat 14, 8.

<sup>\*)</sup> Athurvaveda XIX, 38,

Hillsbrandt, Sommendfeste in Alt-Indien 39, vgl. oben S. 4441
 Kansika Sütra S6, 15; Hirany, G. H. 7, 2.

allein im bloss physischen sondern vor Allem im zanberhaften Sinn zu verstehen - kaiumt man mit hundertzähnigen Kaium ans Schilf hinweg!). Auch der im Aberglauben so vieler. Volker begegnende Branch des Durchziehens durch ein enges Lock, wobei das zu entfernende Wesen abgestreift wird, ist dem alten Indien nicht fremd. Die hautleidende Apala zieht Indra "durch das Loch des Wagens, durch das Loch des Karrens, durch das Loch des Joches"; der Gott "macht sie goldhautig, dreimal sie reinigend." Und gewiss wird as mit Recht als Rest einer ähnlichen Form der Reinigung anfgefasst, wenn bei der Hochzeit das Loch des Wagenjochs auf das Hanpt der Braut gelegt wird\*). - Vielfach nimmt das Wegthun auch die Form an, dass man die zu beseitigende Wesenheit in irgend welche mit ihr in Berührung zu bringende Objects (auch in lebende Wesen) hindberleitet, die dann entfernt werden, oder auch dass man sie durch Sprüche oder symbolische Handlungen in möglichst entfernte Wohnsitze bannt und dadurch unschädlich macht. Am Kreuzweg lässt man die feindliche Wesenheit auf einen Andern hinübergehen?). Das Kleid, mit dem man die Unreinheit der Braut abgowischt hat, wird im Walde aufgehangt; auch die gefährliehe Substanz des Brauthemdes wird in einen Pfahl oder einen Baum gebaunt, den man mit jenem Hemd bekleidet\*). Fur die Frau, die eine Fehlgeburt gethan hat, werden in drei Hütten nach einander Ceremonien zur Ableitung des in ihr wohnenden Ungliteksstoffes verrichtet; sie wird auf Blei

Hillsbrandt, Nea- and Vollmondssepfer 28 etc.; Kans. Sütra 88, 27;
 St. Ayral, G. IV, 4, 10; Atharvavesia XIV, 2, 68, vgl. Kaus. Sütra 76, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rv. VIII, 91, 7; Winternitz, Altind. Hochseitzrimell 43 fgg. (dort S. 46 A. 1 asserimiische Parallelen). Vgl. Kaustka Sätza 15, 4; 72, 16.

<sup>4)</sup> Atherray, VI, 26, 2, vgl. abou \$ 267.

<sup>4)</sup> Kang Sates 76, 1 fg.; 79, 24; Atharvavoda XIV, 2, 48-50. Vgh. nech die Bannung von Krankbeiten uder sonstigen bösen Machten in Burner und Berge Atharvav. I, 12, 3; II, 25, 4.

gestellt und gewaschen; das schwarze Kleid, das sie dabei tragt, wird dann jedesmal abgelegt und die Hutte, in der ein Theil der bösen Substanz verblieben ist, wird verbrannt'), Wer Anfallen von Kopfweh und andern Leiden ausgesetzt ist, bedeckt sein Haupt mit einem aus Munjagras geslochtenen Turban und geht aus taubes Fruchtkorn mit einer Getreideschwinge ausstrenend. An der Stelle, wo das Leiden ihn anfällt, wird dam die Schwinge, der Turban und eine Bogensehne niedergelegt\*). Der Sinn scheint zu sein, dass der Krankheitsgeist aus dem Kopf des Kranken in den Turban übergehen soll; durch die Körner lockt man ihn mitzukommen; wo er sich bemerklich macht, wird er dann niedergelegt und die tödtende Kraft einer Bogensehne gegen ihn in Thatigkent gesetzt. - Schlangengift leitete man in Grashalme oder in einen Feuerbrand und schleuderte es auf die Schlange, liess es so zu seinem Ursprung zurückkehren3). Fieber beseifigte man, indem man unter dem Bett, auf welchem der Kranks lag, einen Frosch befestigte und den Kranken dann so mit Wasser begoss, dass dieses and den Frosch lief; vermuthlich wurde der Frosch schliesslich entfernt. Achnlich bannte man die Gelbsucht, indem man eine dem Kranken aufgestrichene gelbe Substanz so abwasch, dass sie auf Vogel - Papageien, Drosseln u. s. w. -, die unter dem Bett angebunden waren, ablief; es scheint, dass die Vögel dann schliesslich davonfliegen mussten4). Wer an krankhaftem Durst litt wurde auf Banmlisten zusammen mit einem Gesunden niedergesetzt. Auf dem Hanpt des Kranken wurde ein Mus gerührt und dem

<sup>9</sup> Kaus, Sittra 34, 3 fizg. Unber das Bisi vgl. oben S. 490 Ann. fi-

<sup>2)</sup> Kons. Sitter 26, 2 fee.

<sup>1)</sup> Kang, Sutra 29, 6; 32, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Kaus Sütra 32, 17 (Athars, VII, 116); 26, 18 (Athars, I, 22; Ky, I, 50, 11 fgg.). Let in Sürra 19 nicht propătoyati zu lescu? Auch bei den Semiten entfernte man Krankheitsetoffe und sanstige Unreinheit, indem man Vogel mit ihnen davonfliegen liesa (R. Smith, Religion of the Semites I, 402).

Andern hingereicht: "damit leitet er den Durst zu ihm über", sagt der Text. Der Kranke bekommt dann Wasser zu trinken, und schliesslich essen Beide, mit demselben Gewand bekleidet, gemeinsam das Mus; offenbar ein neuer Ausdruck für die Mittheilung des Leidens an den Gesunden!). - Der von einem beson Geist Besessene wurde mit einer buttergemischten Zubereitung aus Wohlgerüchen aller Art bestrichen. Dann wurde auf einem Krenzweg - der Geisterstätte - ebensolche Substanz in ein Becken voll brennender Kohlen gethan, welches man auf das Hanpt des Kranken gestellt hatte. Weiter stieg der Kranke in einen Fluss hinab und streute jenen Stoff der Strömung entgegengewandt aus; ein Andrer besprengte ihn von hinten mit Wasser. Schliesslich wurde in einem ungebrannten Thongestiss die bezeichnete Substanz in einem von Vögeln bewohnten Baum aufgehängt\*). Wir haben hier die verschiedensten Methoden der Beseitigung neben einunder: die gefährliche Wesenheit, in das Gamisch der Wohlgeruche hineingeleitet, wurde mit Feuer verbrannt, mit ffiessendem Wasser weggeschwemmt und den Vogein übergeben sie zu entführen. - Wir schliessen diesen Ueberblick über die Verfahren, welche die vedische Zanberkunst zur Entfernung schädlicher Machte anwandte, mit dem Hinweis auf die Vorstellung von der Bannung des Zorns unter einen Stein, von dem Anhängen des Gifts an die Sonne, von der Vertreibung feindlichen Zaubers über die neunzig Ströme, des Krankheitsdamons Takman zu fremden, fernen Völkern wie den Gandharern und Magadhas, der Bannung der bösen That und des bösen Traums in die entlegensten Weiten zum Trita Aptya\*). - Einige Böses vertreibende

<sup>&</sup>quot; Kans, Sütra 27, 9 fgg.: Atlantes, II, 29, 6.

<sup>\*)</sup> Kaus. Sütra 26, 29 (gg.

<sup>\*)</sup> Vgl. obun S. 496,

Athareav, VI, 42, 2; Rv. I, 191, 40; Ath. VIII, 5, 9 (vgl. 7, 15);
 V. 22; Rv. VIII, 47, 18 fgg.

Agentien, die in den hisherigen Auseinandersetzungen nicht zu ihrem Recht gekommen sind, werden weiter unten besonders zu erörtern sein: so das Amulet und Medicament, der Zanberspruch, das Zauberopfer.

Zuleitung von Geistern und Substanzen. Dem Vertreiben von Geisterwesen und Substanzen steht gegenüber die zauberische Zuleitung derselben zu sich selbst und zu Andern, zu Freund und Feind, die Zuleitung von Gunstigem and Schädlichem. Wie wir schon in anderm Zusammenhang berührt haben (oben S. 268), sieht man es, wenn Jemand unter feindlichem Zauber leidet, als den gewöhnlichen Sachverhalt an, dass sein Gegner böse Geister auf ihn losgelassen hat. So entsendet der rgwedische Zauberer den Krankheitsdamon Apva (Ruhr?) gegen das feindliche Heer: "Geh fort, Apva, ihren Geist zu verwirren, Ihre Glieder zu ergreifen. Geh auf sie les; verbrenne sie mit deiner Gluth in ihren Herzen; lass die Feinde in finsteres Dunkel gerathen!" Mit solchen Sprüchen mochten sieh dann Zauberacte verbinden, wie ein Ritualtext sie beschreibt, die Losiassung eines weise flassigen Mutterschafs, in welchem die Krankheitsmacht als incarnirt gedacht wurde, gegen das feindliche Heer!). Der Zanberer konnte auch - ebenso wie die ihn bedienenden Geister - Thiergestalt annehmen und in dieser seinen Feinden Schaden bringen; der Glaube an solche Verwandlungen ist dem vedischen Zauberwesen ebenso wie dem wohl aller Velker eigen. So ruft der von solchem Zauber Verfolgte die Sturmgötter an, die ihm feindlichen Zanberer unter den Derfleuten zu suchen und sie zu fassen "die zu Vögeln werden und des Nachts umherfliegen"2),

Die zauberkräftigen Substanzen, welche man zu sich

Rgycela X, 100, 12 (vgl. Kans. Satra 14, 21); Kans. Satra 14, 22 (Ind. Studien XVII, 269).

<sup>2)</sup> Rgrada VII, 104, 18.

oder zu Andern hinleiten will, werden, wie sehon oben (S. 482) bemerkt wurde, vornehmlich durch Berührung übertragen!). Diese aber kann sich in die verschiedensten Formen kleiden je nach der Beschaffenheit des Körpers, welcher Trager der betreffenden Substanz ist. "Salbe dich mit dem einen; mache aus dem andern ein Amulet; wasche dich mit dem einen, trinke das andre von jenen Dingen", heisst es einmal in Bezug auf Zaubersubstanzen"). Eine Art so zu sagen immaterieller Berührung ist es auch, die z. B. von dem günstigen oder ungünstigen Gestirn ausgeht, bei welchem der Mond steht, von dem Zunehmen oder Abnehmen des Mondes oder der Tageslänge; in diesen Verhältnissen liegt eine zauberische Potenz, die sich den Menschen oder den von ihnen vollzegenen Handlungen mittheilt.

Ueber die Wirkung des Berührens aussert sich beispielsweise die folgende Stelle eines Ritualtextes<sup>2</sup>), in welcher die
rechte und sehte Logik des Opferzunberwesens zu Worte
kommt. Es handelt sich um die Frage, ob der Opferer das
Thier, welches zum Opfer geführt wird, anfassen soll. "Da
sagt man: Der Opferer muss es nicht anfassen. Denn es
wird zum Tode geführt; darum soll er es nicht aufassen,
Er soll es aber doch anfassen. Nicht zum Tode führt man
des Thier, das man zum Opfer führt; darum soll er es doch
anfassen. Er würde sich selbst vom Opfer ausschliessen,
wenn er es nicht anfasste". So ist das ganze Ritual voll von
Vorsehriften darüber, dass diese und jene fungirende Person
eine andre Person oder ein Object berühren soll; das Fluidum
des Opfers, die in ihm wohnende segensreiche Macht wird
dadurch übertragen. Wenn die Werbung um eine Jungfrau

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Daher die häntige Regel der Nichtbernhrung, für seilehe S. 487 sinige Benguele gegeben sind,

<sup>7)</sup> Atharrayous XIX, 45, 5,

<sup>&</sup>quot;) Satupatha Brillmana III, 8, 1, 10.

angenommen ist, berühren die betheiligten Personen ein Wassergefäss, in welches man Blumen, Früchte, Getreide Gold gethan hat!): sie nehmen dadurch die in jenen Substanzen wohnenden Glückskräfte in sich auf. Dieselbe Wirkungsweise liegt vor, wenn man sieh auf ein Stierfell seut, um sich dadurch mit Fruchtbarkeit u. dgl. zu erfüllen?), auf das Foll der schwarzen Antilope<sup>1</sup>), um die diesem Thier anhaftende Heiligkeit, auf ein Bocksfell\*), um Gedeihen der Nahrung, auf ein Tigerfell"), um unbezwingliche Kraft sich anzueignen. Die Festigkeit des Steins wird der Brant zu Theil, welche der Brantigam bei der Hochzeit auf emen Stein treten lässt mit dem Spruch: "Komm, tritt auf den Stein; wie der Stein so sei du fest; tritt nieder die Feinde, bezwinge die Widersacher\*6). Den beiligen Feuern und durch sie dem Opferer wird der den Ameisen beigelegte Reichthum an Wasser und Nahrungsfülle zugeführt, indem auf die für diese Feuer bestimmten Statten ein Stuck von einem Ameisenhaufen?) gelegt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sankhayam G. I, 6, 5.

<sup>7)</sup> Hänfig in den blastichen Opfere-remonies.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. oben S. 899; Ind. Studies XIII, 285.

<sup>9</sup> Ind. Studien a. a. O.

<sup>8)</sup> Weber, Rajamya 69, 185 ste.

<sup>\*)</sup> Sankhäyana G. I. 13, 11. Eine Erweiterung dieses Ritas liegt z. B. Hirany, G. II. 3, 2 vor, we man, um dem neugebornen Knaben Festigkest, Schneidigkeit und Reichtham zu siehern, au dem Stein eine Ast and Gold legt.

<sup>7)</sup> Und aufen vorwandte Zauberobjecte wie ein Maufwurfshaufen, von einem Eber aufgewählte Erde a. dgl. — Ueber die Ameisen als Finderimen von Wasser und mit dem Labenssaft der Erde in Verbindung auchend s-Atharvaveda VI, 100, 2: Satapatha Br. XIV, 1, 1, 8; Taitt År. V, 1, 4: 2, 9; 10, 6; Apastamba Sr. V, 1, 7: 9; S; Weber Ind. Stud. XIII, 139 (g.) Bloomfield, Seven Hyssae 17 (g. — Achnlich wie bei der Pomeranisquag wird der Ameisenhügel bei der Agnischichtung (Ind. Stud. XIII, 230) und beim Pravargysopfer (Sat. Br. XIV, 1, 2, 10) verwandt; er spielt auch one

Wie wir unter den eine feindliche Substanz entfernenden Handlungen das Abwischen trafen, ist das Anwischen, Salben, Begiessen u. dgl. ein Mittel sie zuzuleiten: Sündenschuld, die gefährliche Substanz eines bösen Traumes, kann dem Menschen angewischt werden!). Einen Feind zu verderben opfert man Rohrpfeilspitzen, die man mit seinem eignen Schweiss bestrichen hat?): man richtet dadurch, wird der Sinn dieser Handlung sein, gegen ihn Pfeile, die mit der Kraft der eignen inneren Hitze, des eignen Tapas gesättigt sind. Es sei weiter auf die konigliche Salbung, die Salbung oder Beopferung des Streitwagens?) u. s. w. hingewiesen: überall handelt es sich um die Zuführung einer von zauberischen Kräften erfüllten Substanz.

Eine sehr hervortretende Rolle unter den Mitteln zur Zuleitung einer solchen Substanz spielt selbstverständlich das Essen. Von der Zauberkraft, die dem Essen der Opferspeise zugeschrieben wird — der Stärkung des Menschen mit dem im Opfer verkörperten Segen — ist schon in anderm Zusammenhang die Rede gewesen; obenso von dem Gebrauch, dem Kinde als erste Nahrung die Substanz, welche die jedesmal besonders erwünschte Eigenschaft desselben re-

Rolle benn ramkurman (Kane, S. 21, 23), dem Opfer gegen Vergiftung (dasselbst 31, 25) u. s. w. — Hine under Bedentung des Aussienhaufens möchte ich vermuthen, wenn bei verschiedenen Gelegenheiten Reste und Abfülle vom Opfer, verderbene, übergekochte Opferspeise u. dgl. in einen solchen mechattet wird (Taitt. Br. III. 7, 2, 1; Agvalüvung Sr. III. 10, 23; Weber Rajasüya 12, 104 A. 2, 109 A. 1; vgl. Krunes, Volkerhalbe und religi Branch der Südslaven 158). Mir scheint illes unter die Rabrik der Beschigung gefahrlicher Opfersulutanzen (s. aben 8, 345 fg.) in gehören. So wird bei den Zulus (Callaway, Relig. System of the Americal 316) die Krunkleifsseibstaux in einem Americahanfen vergraben; die America stellen ihren Ben winder her und verschlieseen — das gefährliche Object.

<sup>3</sup> S. obon S. 290; Atharvaveds XVI, 7, 8,

Fi Kangilia Satra 47, 44.

<sup>5</sup> Obon S. 471 fg.; Ind. Stud. XIII, 286.

präsentirt, zu essen zu geben!). Wir erwähnen noch, dass man beim Pflügerfest ein Gemisch von der Milch einer Kutwelche ein gleichfarbiges Kalb hat, von Mistkhumpen, Bdellion und Salz isst2). Bei der Ceremonie zur Erzielung einer manulichen Leibesfrucht muss die Fran ein Gerstenkorn und zwei zu beiden Seiten desselben hingelegte Senfkörner oder Bohnen, ein Abbild der mannlichen Geschlechtstheile, essen und dadurch die Potenz der Manulichkeit dem zu erhoffenden Kind mittheilen"). Gemeinsames Essen mehrerer Personen von derselben Speise stellt Gemeinschaft ihres Wesens her und verpflichtet sie zu gegenseitiger Trene, ursprunglich offenbar in dem Sinn, dass wer unter so Verbundenen dem Andern Schaden zufügt, das Bewisstsein haben muss sich selbst zu schädigen!). Es wäre schwer ein Ende zu finden, wollte man die im vedischen Ritual begegnenden Falle des mit Zauberkraft ansgestatteten Essens vollständig sammelu: für unsern Zweck werden die hier mitgetheilten wenigen Beispiele ausreichen.

Neben dem Essen oder Essenlassen erwähnen wir das Einstreichen in die Nase, das Beschnopernlassen bei Pferden, das Beathmen\*). Auch das Anblicken hat gunstige oder

<sup>&#</sup>x27;y Oben S, 326 fgg.: S, 357 Ann. 4.

<sup>7)</sup> Kang, Sürra 20, 25. Dasselbe Gemisch wird bei einer Hamilier, für das Gedeilem des Viehe vergraben (das. 19, 19): die Satisfaux brings in der annen und in der andern Weise angewandt jedesmal disselbe Weisenang hervor.

Hirany, G. H. 2, 2, 3; Apr. G. 1, 13, 2 stc.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ich verweise auf das gemeinsame Essen von König und Printer bei der königlichen Salbung (Wober, Häjnsnyn 140 fg.), von Braut und Bräutigum nach der Hochzeit (oben S. 350). Sollte — sich meht aub beim Tänimaptra, dem Treuschwur zwischen dem Opfernden und eine Priestern (Ind. Smd. X. 362, oben 330), arsprünglich um gemeinsamm Les gehandelt haben?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In die Nass wird z. B. pulverisites Paidve-Insect (dieses wer's der mythologischen Bedautung des sehlangentodtenden Rosses Pedil at-

schudliche Wirkung, Je nach Umständen für den Sehenden oder den Angeschauten. Wer eine bestimmts Reinigungsceremonie vollzogen hat, reinigt eine ganze Gesellschaft von Menschen durch seinen blossen Blick'). Auf die segnende Kraft des Blicks bezieht es sich auch, wenn der Opferveranstalter die Priester auffordert: "Blickt mich mit Mitras Ange an", und wenn der Gast, dem die Ehrenaufnahme dargebracht wird, zu der sussen Speise, welche man ihm anbietet, sagt: "Mit Mitras Auge blicke ich dich au"). Der böse Blick aber z. B. der Schlange bringt dem den er trifft Schaden; der Brautigam siehert sieh bei der Hochzeit gegen den bosen Blick der Gattin, indem er ihre Augen mit Salbe bestreicht und betet: "Sei nicht boss blickend, keine Gattentödterin"). Die Wirkung andrerseits des Erblickten auf den Erblicker zeigt sich namentlich in ungemein zahlreichen Verboten, wie dem dass der Brahmane, der seine Lehrzeit mit dem feierlichen Bade abgeschlossen hat, keinen Feind, keinen Uebelthater, keinen Leichentrager, nicht Harn und Koth schen, dass der Lehrer, welcher dem Schüler ein besonders beiliges Vedapensum überliefern will, keinen Candala, keine Wöchnerin, kein menstruirendes Weib u. s. w. sehen darf\*), u. dgl. mehr.

Ein in Indien wie anderwarts sehr häufiger Weg, die Zuleitung einer Substanz besonders wirksam zu gestalten, ist das Eingraben oder das sonstige versteckte Anbringen

strichen (Kausika Sütya; siehe Bhomfields Introduction p. XLIV); obenso der Wöchmern sine Sufetane, die münnliche Geburt bewirkt (Sänkh. G. I. 20, 5). — Beschneperniussen der Pferder Wober, Vajapeya 28. — Beathmon des neugebornen Kindes: Südklagam G. I. 24, 2 etc.

Bandbiyum Dh. III, 5, 7, wenn Bühler (S. B. E. XIV, 297) richtig übersetzt.

<sup>9</sup> Vaj. Samb. V. 34: Ayenbayana G. L 34, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Altareya Br. VI, 1; Rv. X. 85, 11 (Stokia G. I, 16, 5).

<sup>9)</sup> Sankhayana G. IV, 11, 2 (c.; 12, 19; II, 12, 10).

eines Zauberobjects; so geht in geheimer Stille, für hindernde Veranstaltungen der Gegenpartei sehwer erreichbar die gewünschte Wirkung vor sieh. Der Atharvaveda ist voll von Sprüchen, welche die Besorgniss vor dem Zauber andrücken, "den man in der Opferstreu, den man auf dem Leichenacker, auf dem Felde vergraben hat", den man in den Brunnen gelegt, den man sorgfaltig ausgerüstet hat wie man ein Weih zur Beautfahrt schmückt, dessen Glieder man zusammengefügt hat wie ein Rhhu (oben S, 235) die Theile eines Wagens!). Ein Zauber dieser Art wird im Kausikasutra"; beschrieben: Dinge, welche einer (von ihrer Nebenbuhlerin?) zu schädigenden Frau angehören - ein Kranz, Haar, das zum Reinigen der Zähne gebrauchte Holzstuckehen - werden zusammen mit unglückbedeutenden Objecten wie dem Uterus einer bei einer Bestattung dargebrachten oder an der Seuche gestorbenen Kuh zwischen drei Steinen, die man in die Oeffnung eines Mörsers - des Symbols der Zermalmung steckt, vergraben. Man stellt aber das durch solchen Zanber gefährdete Glack einer Person wieder her, wenn man das Eingegrabene wieder ausgrabt mit dem Spruch: "Dein Glück, das man vergraben hat unter den drei Steinen und den vier Steinen, das grabe ich wieder aus zusammen mit Nachkommenschaft und Reichthum," Beim Somsopfer hatte es eine eigne Ceremonie") damit zu thun, den eingegrabenen Zauber der Feinde und Nebenbuhler auszugraben. Aber auch günstiger Zauber konnte die Form des Vergrabens annehmen; oben (S. 502 Ann. 2) ist bereits das Vergraben eines Gemisches von Milch, Mistklumpen, Bdellion und Salz erwähnt worden, durch welches man das Gedeihen des Viehs beforderte. Auch

Atharvereda X, 1, 1, 8, 18; IV, 18, 5; V, 14, 31; XIV, 2, 65 etc.

<sup>\*) 96, 15 (</sup>g., vgi, Bloomfield, Seven bymns, 8 (g.

<sup>\*)</sup> Der Ritus der Uparavas, Vgl. Schapatlin Br. III., 5, 4; Talit. Samb. V, 2, 11.

wenn man das abgeschnittene Haar, die Nagel u. s. w. in einem Kuhstall oder an einem sonstigen glückbringenden Ort vergrub, liegt – neben andern Zwecken – die dabei obwaltende Absieht, in verborgener Stille den Betreffenden sich mit Glückssubstanz sättigen zu lassen, deutlich zu Tage<sup>4</sup>).

Schliesslich muss erwähnt worden, dass man um irgend eine Substanz oder Kraft zuzuleiten es auch als wirksam ansah, wenn bei irgend weleben eben vorzunehmenden Manipulationen Gerathe welcher Art auch immer, in denen die betreffende Kraft verkörpert war, verwandt wurden. Dem vertriebenen Fürsten gab man, um ihn zurückzuführen, eine Zauberspeise zu essen; man kochte dieselbe mit Holz, das aus dem abgehauenen Stumpf eines Baumes heransgewachsen war und also die Wiederherstellung vernichteten Daseins bedeutete\*); Bei einem Opfer, welches zu demselben Zweck der Zurückführung eines Vertriebenen dargebracht wurde, bestreute man den Feuerplatz (?) mit Erde aus seinem Heimathlande und benutzte auch Materialien; die aus diesem Lande stammten3). Lästige Ameisen zu beseitigen brachte man ein Opfer: man nahm dazu einen Opferlöffel von Badhakaholz\*). Badhaka heisst "der Beseitiger": so setzte man die Kraft des Beseitigens in Thatigkeit. Bei einem Opfer, das für den Sieg im Kampf dargebracht wurde, nahm man für den Opferaltar (ecdi) Erde, die ein Eber aufgewühlt hatte und in welcher daher dessen Kraft wohnte"). Es ist klar, wie es sich in allen diesen Fällen darum handelt, die für die jedes-

<sup>1)</sup> Vgl. obou S. 487 Ann. 2.

<sup>2)</sup> Kangika Sütre 16, 28. Einigermannen vergleichbar ist die oben St 481 Aum, I erwähnte Künstelei, bei der es sich auch um die Wahl des Brumhalzes hundidt. Vgl. noch Kans: Sütra 48, 37, 38.

<sup>5</sup> Kang, Sutra 16, 31 fg., Ind. Studien XVII, 186;

<sup>9</sup> Kansika Satra 116.

<sup>5</sup> Kang, Stirrs 15, 2,

maligen Beziehungen erforderlichen Fluida zu Gunsten des Zanbernden wirksam werden zu lassen.

Zauber vermittelst des Abbildes und dgl. Wir wenden uns jetzt dazu, einige Fälle des schon oben (S. 484) characterisirten Zauberverfahrens zu beschreiben, bei welchem das gewünschte Ereigniss dadurch herbeigeführt wird, dass man ein Bild dieses Ereignisses herstellt. Der höhere, an die drei Opferfeuer geknüpfte Cultus ist reich an Riten, welche derartige Bedeutung haben oder zu deren ursprünglichem Sinn dieselbe hinzugetreten ist. Wir haben gesehen, wie die morgendliche Entstammung des heiligen Feners ein Zanber zur Herbeiführung des Sonnenaufgangs, das Träufeln des Somasafts durch das reinigende Sieb ein Regenzanber geworden ist'). Das Wagenrennen beim königlichen Opfer des Väjapeya, bei welchem der opferveranstaltende König siegt, ist ein Zauber, der diesem siegreiche Kraft und Schnelligkeit gewinnen soll\*): der einzelne, künstlich für ihn hergestellte Erfolg ist ein Abbild der allgemeinen, wirklichen Sieghaftigkeit. Nicht anders das solenne Wurfelspiel, das bei verschiedenen Gelegenheiten im Ritual erscheint\*) und deutlichermassen einen Zanber darstellt, der dem Opferer Glück und Gewinn verleiht. Wenn bei der Sonnwendfeier ein Arier mit einem Sadra um ein weisses, rundes Fell rauft und es ihm entreisst'), haben wir darin einen Zauber erkannt, durch den das Sonnenlicht von den bedrohenden finstern Mächten befreit wird. Sexuelle Handlungen, die bei eben derselben Gelegenheit vollzogen werden3), stellten sich

<sup>1)</sup> S. oben S. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. oben S. 478, Weber, Ueber den Väjapeya 27 fgg. In den zugebörigen Sprächen drückt sich die Bedentung der Hamiliang klar aus-

<sup>7)</sup> S. z. B. Apastamba Sr. V. 19, 2 (g.: 20, 1 fg.: Weber R0js-says 69 fg.

<sup>\*)</sup> Oben S. 441.

b) Oben S. 445. Hier sei nuch an die ühnlich aufzufzwennten obsectnet

uns als ein Abbild oder Vorbild der Fruchtbarkeit dar, welche man für die Weiber erhoffte. Ein ganzes grosses und complieirtes Opfer des vedischen Ritnals, die Sautramant, scheint ihrem Kern nach als ein Zauber aufzufassen, welcher durch eine allerdings sehr freie und rohe Nachbildung eines mythischen Ereignisses den segensreichen Ausgang, welchen dasselbe genommen hat, für den Opferer sich wiederholen lässt!). Die Asvin und Sarasvatt heilen den von übermässigem Somagenuss kranken Indra: so soll auch der an irgend welcher Erfolglesigknit leidende Opferer zu voller Kraft und vollem Glück erhoben werden. Irren wir, wenn wir glauben, in fernster Ferne hier die Anfänge religiös-dramatischer Darstellungen sich ankündigen zu sehen?

Haufig findet sich der uns hier beschäftigende Typus des Zaubers in einem Zusammenhang, der in allem alteren Ritualwesen besondre Wichtigkeit zu besitzen pflegt, in dem des Regenzaubers. Bei der Sonnwendfeier schiesst man auf ein Fell (S. 445); vermuthlich bildet dieses den Verschluss des Himmels ab, den man durchbohren will. Bei derselben Gelegenheit tanzen Mädeben mit gefüllten Wasserkrügen um ein Feuer; sie giessen die Krüge aus und singen ein Lied, in dem davon die Rede ist, dass die Kühe baden sellen (8.445): auch dies allem Anschein nach ein Regenzauber. Bei der Schichtung des Agnialtars werden Wasserbecher ausgegossen: "damit setzt er Regen dorthin", und es wird dann in den durch diesen Regen fruchtbar gemachten Boden Getreide gesat"). Eine Fischotter wird in's Wasser geworfen: dann regnet es in Fulle<sup>1</sup>). Wer Regen erlangen will, wirft Handlingen beim Someopfer (S. 392) und beim Rossopfer (S. 175) ermnert.

<sup>&</sup>quot;) Vgl. meinen Aufestr "Indre und Nammel", Nachrichten von der Gött, Ges, der Wiss, 1893, 342 fgg. Der Erfinder dieses Opfers ist rielleicht einer der jüngeren ravedischen Dichter, der Verfasser von X, 131.

<sup>2)</sup> Satupatha Hr. VI, 2, 4, 2 13.

<sup>&</sup>quot;) Kunyika Satra 127, 10. II.

Kränter in's Wasser, raucht sie darin unter, lässt sie darin schwimmen. Er befestigt einen Hundekopf, einen Widderkopf, Haare und alte Schuhe an der Spitze eines Rohrstabs und schlägt damit, wie wenn er kampfte, in die Luft'): sell in diesem Bilde eines Kampfs der Widder das verschlossene Himmelsgewölbe aufstossen, der Hund es vielleicht zerbeissen?<sup>7</sup>)

Noch einige Beispiele von Zauberhandlungen der hier in Rede stehenden Art seien kurz erwähnt. Man vernichtet seinen Feind, indem man dessen Bild oder Schatten in's Herz sticht oder indem man ein ihn darstellendes Chamaleon tödtet und verbrennt<sup>3</sup>). Man vernichtet Würmer, indem man 21 Uştrawurzeln zerstampft und verbrennt, mit dem Spruch: "Allen Würmern und allen Würmerfrauen spalte ich das Haupt mit dem Stein, verbrenne ich das Antlitz mit Feuer"). Um eine Person, z. B. einen Sclaven, am Weglaufen zu hindern, giesst man, wenn er schläft, aus dem Horn eines lebenden Thieres den eignen Urin um ihn herum und baut dadurch im Bilde eine Mauer um ihn auf<sup>3</sup>). Um Unglück zu entfernen, entfernt man alte, verbrauchte Gegenstände, welche die Substanz des Unglücks repräsentiren; man lässt

<sup>&#</sup>x27;) Ebondooelbet II, I fgg.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Emige wentere auf die Regeneriangung bezügliche Materialien finden sich Taitt, Sauch, H, I, 7, 3; I, 8, 5; 4, 7, 1 igg.; Hillebrundt New- und Völlunndropfer 142 fg. Vgl. auch das oben über das zweite der vier unmatlichen Feste (S. 441), über die Sakvariobservanz (S. 420), über das Gharmaopfer (S. 449 Anm. 7) Bemerkte. Es würde leicht sein diese Samstung noch Belieben zu vermehren.

<sup>7)</sup> Kansika Sütra 47, 54 fg.; 39 fg.

<sup>1)</sup> Kangika Sutra 29, 24; Atharravada V. 23, 13,

Yielleicht würe es genauer zu augen; man stellt die Wesenheit der eignen Person, welche in dem von ihr kommonden Lein gegenwärtig ist, um ihn herum. — Hir. G. L. 14; Paraskure III, 7 (vgl. Piachel, Philol. Abid. Martin Hertz dargebracht p. 69 fg.). — Was bedeund das Horn des labenden Thiores?

ein schwarzes Kleid wegschwimmen, verbrennt alte Schube und einen alten Sonnenschirm<sup>1</sup>). Um einen schudlichen Geist zu entmannen, schnürt man, scheint es, einen Stab aus Araluholz mit Faden ein?). Um das Feldungeziefer Tarda zu beseitigen, vergräbt man einen Tarda, den Kopf nach unten, den Mund, damit er nicht Korn friest, mit einem Haar verbunden?). Um die Glieder der bösen Geister zu zerschlagen, schlagt man Pflöcke in die Erde; wer die Somaschösslinge schlagen will um den Soma für das Opfer zu bereiten, denkt an seinen Feind, so dass sieh die Schläge gegen diesen richten\*). Wir schliessen mit dem Zauber, durch welchen man einen Fluss in ein andres als das bisherige Bett leitet. Man begiesst den Weg, welchen der Fluss nehmen soll, mit Wasser, pflanzt dort Rohr, legt Repräsentanten des Wassers wie einen Frosch und die Wasserpflanze Avaka hin3); diesem Bilde des hier sich entwickelnden Wasserlebens wird die Wirklichkeit folgen. -

Divinationszauber. Wir wiesen bereits oben (S. 485) darauf hin, dass auf der magischen Correspondenz zwischen Bild und Wirklichkeit auch der das Verborgene, insonderheit das Zukunftige ermittelnde Zauber wenigstens zum grossen Theil beruht. Der abgebildete Vorgang, welchen der Kundige richtig zu sehen, eventuell selbst hervorzurufen versteht, zeigt den wirklichen Verlauf an<sup>3</sup>); insonderheit solche von specieller

<sup>1)</sup> Kansika Sürra 18, 9 fgg.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kangika Sutra 43, 1; vgl. Athurvaveda III, 9; Indiache Studien XVII, 216.

<sup>3)</sup> Kansika Satra 51, 19, vgl. Atharvaveda VI, 50, 1.

<sup>4)</sup> Kanşika Sütra 25, 24; Şatapatha Brahumya III, 9, 4, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kanşika Sütra 40, 1 fg.; vgl. Bloomfield, Caubributions II, 30 fg.; Wabor, Indiacha Studien XVII, 243.

<sup>7)</sup> Hierbei entwickelt sich dann natürlich aus dem Abhild sehen in früher Zeit das freie, von der wirklichen Achulichkeit sich immer mehr enuncipirende Vorzeichen.

magischer Kraft erfüllte Sphären wie die des Traums, des Opfers, der Bestattung geben die bedeutsamen Abbilder der Wirklichkeit her; die Bewegungen des Opferthiers, des Opfermuchs lassen in die Zukunft blicken; und wenn wohl schon bei diesen Vorzeichen sich die Divination aus dem bedeutsamen Abbild mit derjenigen vermischt, welche vom übermeuschlichen Wissen der Götter und Geister her Kunde der Zukunft empfängt, so tritt die letztere Seite der Divination vor Allem in der Deutung des Laufs, des Fluges, der Stimme von Thieren herver, die mit Göttern oder Geistern in besonderer Verbindung stehen wie Eule, Krahe, Hyäne (oben S. 76)<sup>1</sup>).

Wir beschränken uns auf die Mittheilung weniger Einzelbeiten.

Wer wiseen will, ob ein Madchen eine gute Frau abgeben wird, lasse sie einen von verschiedenen Erdklössen
wählen, die zum Theil aus glücklichem Boden — aus einer
Ackerfurche, einem Kuhstall u. s. w. — zum Theil aus unglücklichem wie einer Leichenstatte, von einem Krenzweg
genommen sind\*). Ihre Wahl lässt erkennen, wie ihr Wesen

b) Unter die Kategorie der Remitthung des Verborgenen mit Hille des Wiesens übermenschlicher Wesen gehört unch des Gotte urtheil (Festerprobe, Wasserprobe u. dgl.), dassen Herkunft aus indogermanischer Zeit namentlich Kangi (Festsehr, der 39, Philabegorversammlung 1887, S. 40 fgg.) wahrscheinlich gemacht hat. Die Polute ist nicht, dass des göttliche Ebensut den Schaldigen strufen, sondern dass es durch sein Verhälten der Schald und Unschald nogen soll. Immerhin uderr sich die Procedur stark dem Eide, bei wilchem unm sich selbst enflachend die Strafe für die Unschalen und sich berahenft (s. unten S. 520); in der That wird des Gottemetheil von den Indoru aus Kategorie des appul/sa (Fluch, Eid) gerechaust (s. Jolly Z. P. M. G. 44, 346 A. 4 und die ders eiterte Literatur).

<sup>\*)</sup> Gobhila II, I, S fg. Verglieben werden können die Angurien beint Handom A<sub>5</sub>v. G. II, S. 2 fgg., die übrigens mehr praktischen als magischen: Charakter zu haben scheinen.

beschaffen ist, welches ihr Schicksal sein wird. - Will man wissen, ob das Kind, das geboren werden wird, ein Knabe ist, berühre ein Brahmanensohn ein Glied der Sehwangeren: ist es ein Glied mit mannlichem Namen, wird das Kind ein Knabe sein1). - Ein vor der Schlacht zwischen den beiden Heeren in bestimmter Weise entzündetes Fener zeigt durch die Richtung des Rauchs den Ausgang der Schlacht an3). Man legt auch vor der Schlacht drei aus Sehnen geflochtene Faden auf Kohlen: der mittlere ist der Tod, die beiden andern sind die kampfenden Heere. Die Bewegungen der Fäden zeigen den Ausgang an<sup>3</sup>). - Von welcher Seite, nachdem man für ein Mädchen den Bitus zum Zweck der Erlangung eines Gatten vollzogen hat, die Krähen kommen, von da wird der Freier erscheinen\*). - Die Richtung, in welcher die Kuh an einer bestimmten Stelle des Opferrituals geht, ergiebt Schlüsse über das Glück des Opferers1). - Wenn bei einem bestimmten Opfer das Feuer hell aufflammt, werden dem Opferer zwölf Dorfer zu Theil werden; wenn sich Rauch erhebt, wenigstens drei\*), - Daraus welches der drei heiligen Fener bei der Bestattung zuerst die Leiche erfasst, sieht man. ab die Seele in der Himmelswelt, der Luftwelt oder der Menschenwelt weilt'). - Die Hyane stösst ihr bedeutungsvolles Gehenl aus sauf Antrieb oder aus eigenem Willen"; die Eule "fliegt zur Wohnung der Gotter"; man spricht zu ihr: "Fliege um das Dorf von der Linken zur Rechten und verkunde uns Gluck, o Eule!") - Die himmlischen Constella-

by Kangika Surra 33, 19 fg.

<sup>7</sup> Kanada Surra 14, 31.

<sup>&</sup>quot; Rhemlasellest 15, 15 fg.

<sup>5</sup> Ebondasolbar 24, 24

<sup>5</sup> Satapathe Br. IV, 5, 8, 11.

<sup>9</sup> Goldhila IV, 8, 15 fg.

<sup>[7]</sup> Apr. G. IV. 4, 2 fg.; vgl. Satapatha Br. XII, 5, 2, 9 fg.

<sup>7</sup> Hiranyakenn G. I. 17, 1, 3, — Mit den Vogelstimmen beschäftigen, sich bekanntlich schon zwei Lieder den Berede, H, 42, 43.

tionen, die korperlichen Characteristica z. B. eines Madehendas man freit, vor Allem die Traume') werden von Kennern gedeutet: die Vorherverkündigung des Wetters bildet die Specialität alter Brahmanen, die nach dem von ihnen angewandten Verfahren als Düngerrauchpropheten benannt werden\*). - Wie ein solcher Prophet aus äusseren Anzeichen Kunde über ein bestimmtes Gebiet von Ereignissen schöpft. glanbt man überhaupt, dass geistlichen Persönlichkeiten, Lenten, welche durch die Zauberkraft des Tapas\*) (oben S. 403 fg.) oder andern Zauber\*) gostärkt und mit innerer Erleuchtung begabt sind, ein bald auf der kundigen Beobachtung von Vorzeichen beruhendes, bald von dieser unabhangiges Wissen vom Verborgenen und Künftigen zukommt. In der Erzählungsliteratur ist der Typus des zukunftskundigen Weisen - wie z. B. Narada den Tod des Satyavant voranssagt, der Buddha vielfach Kunftiges vorherverkundet - überans häufig. Gewiss entspricht es altem und allgemeinem Volksglauben, wenn in einer buddhistischen Erzahlung ein

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Schon im Egyeda (VIII, 47, 15; Pischul Z. D. M. G. 40, 111). Vgl. namentlich Air. Ar. III, 2, 4, 16 fgg.; Chand, Up, V, 2, 8, 9. Die letzm Stelle handelt übrigens nicht wie Deutsen (System des Vedanta 371) und offentur nach ihm Harrly (Veilisch-brahman, Periode 206) sie verstellt von getrännten Liebesabentensen; so ist zu übersetzen; "Wenn er bei Riten für die Erlangung eines bestimmten Wansches ein Weilt im Transpielt, möge er aus diesem Transgesicht Gelingen entnehmen."

<sup>3</sup> Bloomfield, Seven Hymns of the Atharencycla 5, 19 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) So beiset as im Mahabbarata (III, 16870 ed. Calc.): "Durch dieses Tapas kenne ich alles Trachten der Audern."

<sup>\*:</sup> Beiepieleweise durch die Kraft der Pflanzu Sadampushpa, welche die Fähigkeit verleiht alle Zauberer und bösen Geister hermssnorkennen. Zu ihr spricht nunz "Zeige mir die Yätnithanne, Männer und Weiber, alle Pisacue reige mir; dazu fasse ich dich, o Kraut! . . . Der durch die Luft fliegt, der eich emporschleicht bie über den Himmel, der von der Erde Schutz hofft; den Pisacu lass mich erblicken." Athervay. IV. 20; Kansika Sütra 28, 7.

König vor der Schlacht sagt<sup>1</sup>): "Die geistlichen Asketen wissen Alles. Wer weiss, wer siegen und wer unterliegen wird? Ieh will den Einsiedler fragen." Zu Institutionen, die den Orakeln des griechischen Alterthums verglichen werden könnten, hat sich dieser Glaube an das Wissen übermitürlich erleuchteter Menschen im alten Indien nicht entwickelt; in den Vorschriften, welche die vedischen Texte über das Erkennen der Zukunft geben, dominirt durchaus die von individuellen Gaben der Hellseherei unabhängige Beschachtung von Anzeichen und Vorzeichen, die wir oben beschrieben haben").

Amulete und Medicamente. Wir müssen unsre Darstellung der vedischen Zauberpraktiken vervollständigen, indem wir über die Wirkungsweise mehrerer zauberischer Agentien, die uns im Vorangehenden vielfach begegnet sind, hier noch einige ergänzende Bemerkungen aufügen; über Amulete und Medicamente, über Zaubersprüche, über zauberische Opfer.

Wir bemerkten sehen oben (S. 499), dass die Zuleitung einer Kraft oder Substanz in gleicher Weise durch inneren oder ausseren Gebrauch, durch Essen und Trinken wie durch Salben oder Anhängen eines Amulets bewirkt wird. Das zauberische Medicament oder Amulet kommt dem Princip nach von irgend einer Wesenheit — vorzugsweise, wie es scheint, aus dem Pflanzenreich — welche die zu erzielende Wirkung auf welche Art immer, sei es auch nur durch den Klang des Namens, verkorpert<sup>3</sup>). Die wie es scheint alteste

<sup>4)</sup> Janaka col. III p. 4.

<sup>2)</sup> Man nahme das hier über die altimitische Divination Bemerkte nur als einen sestem Versuch über einen Gegenstand, der eine singehendere Behandlung auf Grund möglichet ausgedehnter Sammlungen wehl verdienen werde. — Die Prage nuch Tealtenerakeln wird unten in dem Abschnitt über den Glauben vom Leben unch dem Teale berührt werden. Vgl. auch S. 76. A. 1.

<sup>7)</sup> Das üben Beigebrachte ginht vialfache Verauschauflichung.

und robeste Auffassung des Amulets als Sitz eines Geistes resp. eines Seelenwesens, von welchem die zu erzielende Wirkung vollbracht wird, scheint in dieser Crassheit im Veda kanm mehr vorzuliegen'): was wirkt, ist die dem Amulet innewohnende Substanz in dem oben (S, 479 fg.) von uns erörterten Sinn\*). Die Erwartung der Hilfe aber, die von einer solchen Macht kommen soll, muss sich natürlich irgendwie mit der Hoffnung auf die Hilfe der Götter in Einklaug setzen; und so sind die Zanbersprüche voll von Ausdrücken der verschiedensten Art, welche die Wirksamkeit der Amulete, Medicamente and dgl. in irgend einer Form aus der Gotterwelt?) ableiten. Bald heissen jene Zanbermittel gottgeboren oder werden mit Göttern identificirt; hald wird gesagt, dass die Götter sie dem Menschen gegeben haben, dass die Götter sie gekräftigt, sie besprochen, ihnen ihre Samenkraft mitgetheilt haben, dass sie mit ihnen gemeinsam wirken; vor Allem aber ist häufig davon die Rede, dass die Götter einst selbst durch die Kraft des eben anzuwendenden Zaubermittels ihre

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Doch vgl. oben S. 255 Aum. B und über die in Pflanzengestalt erscheinenden bösen Dünmen S. 266. — Wenu z. B. in den Agnialier em
Schlangenkopf eingemannert wird (Ind. Studien XIII., 252; vgl. überhaupt
über das Banopfer oben S. 364), so ist dieser für die Auffassung der
redischen Zeit schwerlich siehr der Wohnsitz eines acelenhaften Schlangendäment, sondern der Träger der Schlangenkräfte, so zu sagen der Schlangensubstanz. "Er legt eines Schlangenkräfte, so zu sagen der Schlangensubstanz. "Er legt eines Schlangenkopf auf; die schnelle Kraft, die in
der Schlange wehrt, eignet ar sieh damit an", sagt die Taitfistys Sambita
(V. 2. 9, 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Damit verträgt es sich — ja das Gegentheil würde befremden dass von einer gewissen Resseltheit, wie man sie dem Pfell und der Trommel, dem Pflag und des Würfeln beilegte (S. 29), hier und da auch bei Amuleten und dgl. die Rede ist (a. z. B. Atharvay, X., 6, 5). Vollands bei Pflamen spelt der Begriff der Pflamensele mit.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Und dam von solchen Naturmächten wie Himmel und Erde. Wasser und Fener, Blitzen u. dgl., entspreichend dem Hervertreten die et Potenzen an Stelle der alten G\u00e4tier (vgl. S. 21).

Ertolge erreicht haben, dass Indra es gegen die Asuras gebraucht und diese dadurch überwunden, dass Tvashtar es der Aditi angelegt hat und sie dadurch zur Mutter der göttliehen Söhne geworden ist, und Achnliches mehr.

Die Zauberformel. Schon in den Zanberwirkungen des Namens!) und denen des glücklichen oder unglücklichen eminosen Ausspruchs, wie sie der indische Glaube gleich dem aller Völker annimmt, zeigt sich die magische Kraft des Worts, welche in der Zauberformel, der Verwünschung und dem Schwur den Gipfel erreicht. Auf dem Glauben an die Kraft glückbringender Worte wird der in Indien wie anderwarts\*) gelanfige Typus des glackbringenden Dialogs beruhen; die Antwort, welche auf eine Frage wie zufüllig in der That naturlich auf Verabredung - erfolgt, giebt das wirksame Omen ab. Beim Pflügerfest fragt die Gattin den Handelnden: "Habt ihr gepflägt?" Er autwortet: "Das haben wir!" Sie fragt weiter: "Was hast du davon getragen?" Darauf er: "Habe, Glück, Gedeihen, Kinder, Vieh, Nahrung, Nahrungsgenuss!" Bei der an der schwangeren Frau vollzogenen Haarscheitelung fragt der Gatte sie: "Was siehst du?" Und sie antwortet: "Nachkommenschaft!" Bei dem Ritus zur Gewinnung mannlicher Nachkommenschaft fragt der Gatte das Weib, dem er einen Zaubertrank eingegeben hat: "Was trinkst du? Was trinkst du?" Sie er-

<sup>&#</sup>x27;) Hierher gehört nicht allein die solaune Nennung der Namens einer Person bei dem unf eie sich richtenden Zunher, somiern auch der Glaube in die Zunberwirkung von Dingen oder Handlungen entsprechend dem Namen derselben. Die Pflanze Apäinärge wischt alles Unbel ab, woll als Name "Abwischung" zu bedenten scheint (oben S. 490); Anamen beseitigt min durch Opfern mit einem Löffel aus dem Holz Badhaks ("Beseitiger", oben S. 500); den krankheitbringenden Hundsdamen vertreibt Wärinbrind (für, G. H. 7, 2) offenbar weil der Spieler "Hundsfödtur" (paghain) heinst u. dgf. mehr.

<sup>5</sup> Siehe z. B. Mannhardt, Aberglauben S. 53, 84 A. 26

widert: "Schneserzeugung! Schneserzeugung!" Bei einem am fünften Tage nach der Hochzeit zu vollziehenden Ritus fragt das junge Paar einen Brahmanenschüler: "Schüler, was siehst du?" Er sagt: "Söhne und Vieh!"!)

Die eigentliche Zauberformel, hier und da noch in Prosa - in jener Prosa mit dem alten dumpfen, sinnvallsinnlosen Rhythmus der Beschwörungen - ist doch überwiegend?) in Verse, meist in sehr flüchtig hingeworfene, gefast, oder alte Verse von ursprünglich ganz anderer Bedeutung sind, zuweilen auf Grund der ausserlichsten Zufälligkeiten, zu Zauberformeln degradirt worden?). Bald werden die Götter, sehr oft lange Reihen von Göttern oder Dämonen angerufen'); sie werden mit Namen genannt oder es heisst nur etwa: "deine nean and neunzig wachsamen Geister, o Nacht, die acht und achtzig oder sind es siehen und siebzig1)": sie alle sollen helfen und schützen; es versteht sich von selbst, dass Gebet und eigentlicher Zauber sich beständig untrennbar vermischt. Bald befiehlt der Zauberer in eigner Person oder er droht; bald spricht er gleichsam erzählend den Hergang aus, welchen der Zauber hervorrufen soll; wie das Aussprechen

Kang, Sitira 20, 16 (g.: Gobb, II, 7, 10; Asy, G. I, 13, 5; Hamiliayana hei Winternitz, Altind. Hochzeitsrituell 101;

<sup>7)</sup> Wenigstens vom Ends der rgvodischen Zeit an. Vgf. oben S. S.

<sup>7)</sup> So ist beispielisweise jener schone Vers eines speculativen Sgvolslieden (X, 131, 2), welcher den unbekannten Gott als den Lebensponder und Kraftspender, als den Herrscher febert, dessen Gober die Gotter alle shren, zum Zauberspruch gegen Fehlgeburten einer Kah gestempelt wentes (Kans, S 44, 1), vermuthlich weil er als verfasst von dem Dichter "Goldfrucht" und als gerichtet an Prajäputi, den "Herrn der Nachkommeschaft" gilt.

<sup>4)</sup> VgL oben S. 20;

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Atharvaveda XIX, 47, 3 fg. Achaliche Zahlen VI, 25. Vgl. shordie auch anderwärte im Zauberwesen sich findende Vorliebe für Zahlen dieser Art. A. Kufte K. Z. XIII, 128 fg.: Wuttke, Disch. Volkesburglaube § 100, 480.

des Namens eine magische Macht über das benannte Wesen uht, führt vermöge desselben mystischen Bandes zwischen Namen und Sache die Nennung des gewünschten Vorgangs diesen selbst herbei. Die Kraft des Zanbers wird verstärkt, indem die zu erreichende Wirkung mit Vorgangen aus der Natur oder der Götterwelt verglichen wird; diese in den Zauberformeln so häufigen Vergleichungen sind offenbar kein zufälliger poetischer Schmuck, sondern sie enthalten ein magisches Moment: die in dem Vergleich genannten Wesenheiten oder Ereignisse sollen in der eben vorliegenden Situation ihr Gegenbild nach sich ziehen: "Wie die aufgebende Sonne den Sternen ihren Glanz raubt, so raube ich allen Weibern und Mannern, die mir feind sind, die Kraft" - "Die Kübe haben sich niedergelassen an ihrem Rastort; das Geflügel ist zum Nest geflogen: die Berge stehen fest an ihrer Statte; ich habe die Niere feststehen gemacht an ihrem Ort" - \_Wie der Wind den Lotusteich von allen Seiten her erregt, so soll deine Leibesfrucht sich regen; zehnmonatlich soll sie hervorkommen"1). Mit solchen Vergleichungen vorwandt ist, wenn der Zanberspruch erzählt, wie die Götter einst durch denselben Zauber, welcher hier vollzogen werden soll, durch dasselbe Amulet, dessen man sich jetzt bedient, ihre Erfolge gewonnen haben (vgl. S. 514); die altbewährte Kraft des Zaubers wird diesmal von Neuem wirksam sein. Andre oft wiederkehrende Züge der Zaubersprüche sind die folgenden. Um den schadenden Geist, den Sitz des Uebels oder um was es sich eben handelt in jedem Fall zu treffen, neunt man nach einander die ganze Reihe von Möglichkeiten: aus Augen und Nase, aus Ohren und Gehirn, aus Nacken, Rucken, Armen vertreibe ich die Krankheit - gehörst du dem Soma,

Atharvaveda VII, 13, 1; 26, 1; Rgveda V, 78, 7. Wie solche Gietehnisse sich gelegentlich in citasile Handhungen musetzen kounten ist S. 481 Ann. 1 gezoigt.

kaufe ich dich für König Soma; gehörst du dem Varuna, kaufe ich dich für König Varuna; gehörst du den Vasus, kaufe ich dich für die Vasus). Kennt man aber den Geist, den man vertreiben will, so lässt man ihn das fühlen: die ist dein Name; wir kennen deine Geburt; dies ist dein Vater, dies deine Mutter?). Die Gegenstände, von denen man zanberische Wirkung erwartet, beschreibt man gern als die und die Substanzen in sieh enthaltend oder von ihnen berstanmend, die Trommel z. B. als von dem Waldesberrn stammend, mit den Kühen bespannt (Av. V. 20, 1), d. h. ans Holz gemacht und mit Leder bezogen; auch dies ist offenbar nicht ein rein rhetorischer Schmuck, sondern es hat den Zweck die magischen Eigenschaften der betreffenden Substanzen zur Mitwirkung beim Zauber heranzuziehen.

Wort als ein Hauptträger der Zauberkraft erscheint, ist der des Fluchs einschliesslich des Eides. Die Götter verfluchen die Bäume, von welchen sie gekrankt sind: "Man soll euch mit einem Griff, der von euch selbst kommt, als mit einem Donnerkeil niederschlagen". "Deshalb schlägt man die Bäume mit einem Griff, der von ihnen selbst kommt, als mit einem Donnerkeil nieder. Denn sie sind von den Göttern verflucht".). Agni verflucht den Fisch, der sein Versteck in den Wassern verrathen hat, dass man ihn mit mannichfaltigen Listen tödten solle: "deshalb tödtet man den Fisch mit mannichfaltigen Listen, denn er ist verflucht"). Dass das Verfluchen des Feindes auch im thatsachlichen Leben der

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Demailien Zug weisen bekanntlich die Zunbersprüche der verschiedensten Völker auf; vgl. Krauss, Volkegl. der Suitslaven 38, 136. Plans, das Kind J., 141 m.s. w.

<sup>7</sup> Vgl. Walter, Omine and Portents 408; Ind. Studies IV, 305.

Pañe Br. VI, 5, 11; gemeint ist nathrlich der hölzsene Griff der Axt.

<sup>4)</sup> Taitt Sumhita II, 6, 6, 1

vedischen Zeit eine Rolle spielte, ist selbstverständlich und wird durch die zahlreichen Sprüche, welche den Finch abzuwenden, ihn auf den Fluchenden zurückzuwenden bestimmt sind, bestätigt. "Zum Flucher kehre der Fluch. Mit dem Spruch, der uns freundlich ist, zermalmen wir dem feindlichen Spruch Auge und Rippen" (Av. II, 7, 5); der Fluch scheint hier einen Anflug persönlichen Wesens anzunehmen, in geisterhafter Concretheit sich zwischen dem Zauberer und dem Gegenzauberer, die ihn sich gegenseitig zusenden, hin und herzubewegen. Die schadende Kraft, die dem Fluch innewohnt, kann aber durch weitere Zaubergeremonien noch verstärkt werden: "Wessen Gattin einen Liebhaber hat, wenn er den hasst, soll er in einem ungebrannten Gefäss das Opferfener anlegen und eine Opferstreu von Rohrpfeilen der rechten Bichtung entgegen ausstrenen; dann soll er drei mit Butter bestrichene Rohrspitzen der rechten Richtung entgegen opfern mit den Sprüchen: In meinem Feuer hast du geopfert; ich nehme dir Hoffnung und Ausblick, N. N. - hier nennt er seinen Namen. "In meinem Feuer hast du geopfert; ich nehme dir Kinder und Vieh, N. N.P - hier nennt er seinen Namen. "In meinem Feuer hast du geopfert; ich nehme dir Athem und Aushauch, N. N. H. - hier nennt er seinen Namen, Der Kraft beraubt, des Segens seiner guten Thaten beraubt geht aus dieser Welt, wen ein Brahmane, der solches weiss, verffacht" );

i) Satapatha Brahmana XIV, 9, 4, 11. — In Beang and den Glauben an die Wirkunges des Flochs verdient noch bemerkt zu werden, dass diese wielfach als abhängig von dem Verhandemsein einer dafür empfänglichen Disposition bei der Person, gegen welche der Floch sich richtet, sedacht wurden. Die Brahmansterte unem sehr häufig vor irgend einem rituellen Fehler nicht in der Form, dass ale segen: "Dies und jemes Unglich wird daraus folgen", sondern: "Weim dam Jemand segte: "Dies alter jemes Unglich wird eintroffen", so wurde man dem sungessetzt sein" (Satap. Br. XII, 4, 1, 4; Astmiliebes vielfach); der betreffende Fehler erzongt abte die Disposition einer etwangen Verwänselung zu unterliegen.

Der Eid ist ein Fluch, den man gegen sich selbst richtet. sofern man sein Wort brechen wird oder sofern man die Unwahrheit gesagt hat!). Man setzt sein Leben, der Seinigen Leben, seine Lebensgüter im Diesseits und Jenseits — eventuell auch irgend welche bestimmte unter diesen Gütern - für die Wahrheit seines Wortes ein; mit der Formel, welche das Unglück auf die eigne Person herabruft, können sich Geberden oder symbolische Acte verbinden, in welchen sich ein die feindlichen Machte herbeiziehender Zauber darstellt. Der Priester, der einem König die grosse Königsweihe ertheilen will, lässt diesen schwören ): "All mein Verdienst von Opfern und Gaben von dem Tage meiner Gebart bis zu meinem Todestage?), meine Stätte, meine guten Thaten!), mein Leban, meine Nachkommenschaft soll dir gehören, wenn ich dich betrüge." Man rief, wie schon ein alter vedischer Vers bezengt, den Gott Varuna, die Kühe, die Wasser als Zengen an"); in der spätern Literatur finden sich Regeln wie die dass der Kshatriya bei seinen Gespannen und Waffen, der Vaisya bei seinen Kühen, seinem Getreide und Gold schworen soll - der Brahmane soll bei der Wahrheit schwören - 13;

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dem entsprechend bedeutst dasselbe Verbum (esp.) im Autiv "fluchen", im Medium "schwören" il. h. sich sollist fluchen.

<sup>2)</sup> sapagated 'bhishinest. Altareya Br. VIII, 15,

<sup>\*)</sup> Ganz ühnlich Baudhäynna Dh. I, 10, 19, 10; Nämda I, 224.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Dies ist ein öfter begegnender Ausdruck beim Schwören (vgl-Maus VIII, 256; Narads I, 248; Rämäynna II, 34, 48 ad. Bombay stell. Ds die Thaten über das Lose im Jenseits entscheiden, beingt er etwa, dass man bei seiner Seden Selligkeit sehwar.

Taitt. Sagib. I. 3, 11, 1 (vgl. Athurvaveda XIX, 44, 9; Salapatha Br. III, 8, 5, 10). Der Gebrauch Wasser mit der Hand zu fassen sirt und beim Fluchen erwähnt; selches Wasser ist danu von der Zauberkraft des Fluche erfüllt und bringt wo es himzegessen wird besondte Wirkungen hervor (Rämkraus VII, 65, 29 fg.). Noch hauts schwört der Inder mit Gange-wasser in der Hand.

<sup>9)</sup> Manu VIII, 113. Generat ist autúrlich, dass man an seine Ge-

in emer Erzählung schwören Madchen dabei, dass sie einen alten Gatten oder gar keinen Gatten bekommen wollen, wenn sie die Unwahrheit reden'); eine Königin schwört, dass sie als boser Damon wiedergeboren werden will, wenn sie ihren Gatton betrogen hat3). Durch den Gestus des Sichselbstberührens, der Berührung des eignen Haupts oder Herzens leitet der Schwörende die bösen Mächte auf sich und auf sein Leben. Im Epos schwört Satyavant, ein Unglück, das seine Eltern trafe, selbst nicht zu überleben: "mit dieser Wahrheit?) berühre ich mich selbst" - und ein andres Mal heisst es in ähnlicher Verbindung; "also berühre ich mein Hanpt"4). Offenbar ist es diese Berührung, auf welche sich die Vorschrift eines Sutratextes') bezieht, sieh mit Wasser zu reinigen, wenn man einen Spruch an Rudra, an böse Geister, an die Todten gesprochen "oder wenn man sieh selbst berührt hat"; auch in dieser Selbstberührung lag ein Sicheinlassen mit unheimlichen Mächten, das eine Reinigung

spanne u. s. w. Guinal hernbraft, wann man falsch geschworen. — Das Schwören bei der Wahrheit (artyam) scheint eine relativ miderne Vergeistigung des Eides darzustellen; die ältere verlieche Literatur weist, so viel ich finden kannt keine Spuren deven nuf. Im Epos, den hinhlistlischen Errahlungen n. s. w. erseinnnt die schwurtafte Bernfang auf die Wahrheit fim Pali steenkierige, bei den nörellichen Buddhüten satjungerenn) auch als ein Mittel des Wunderthaus. Man sagt: wenn amlere dies und das geschehen. Siehe z. B. Jätaka vol. 1 p. 214, 331; Divyavadäm 27 (p. 417 ed. Cowall-Neil) etc.; vgl. Mahabhärena III, 2208; XIV, 2029.

<sup>9</sup> Januar vol. III, p. 138.

<sup>7)</sup> Ebendacefort p. 502.

<sup>7)</sup> Vgl. 8, 520 Ann. 6.

<sup>9</sup> Mahabharats III, 16847; V, 5991 od. Calc. Das Recüliren des Hanptes wird mit der Verwünselung; "Sein Hampt seil abfliegen" (z. B. Gränd, Upan, I, 10, 11; Sat. Br. XIV, 6, 9, 28) und mit der Verwünselung, dass das Hanpt des Betreffenden in aichen Stücke geben selle (händig bei den Bodilhöden, z. B. Sangrutta Nik, vol. I p. 50, 51) zussammenhängen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>] Sankhayana G. I. 9, 10; oben S. 335 A. 2.

verlangte. Wird der Eid gebrochen, so tritt natürlich die Strafe ein: als der Mondgott den Eid nicht hielt, welchen er dem Prajapati geschworen hatte, befiel ihn die Krankbeit Rajayakshma (Lungenschwindsucht)!).

Zauber in Gestalt von Opfer. Schon an früheren Stellen haben wir Anlass gehabt, vielfache Vermischungen des seiner eigentlichen Natur nach die Gotter ehrenden, erfreuenden, günstig stimmenden Opfers mit der Sphare des den Gang der Dinge durch geheime Kraft lenkenden Zaubers zu beobachten?); die an den Verstellungskreis des Zaubers gewöhnte Phantasie überträgt dessen Wirkungsweise auf das Opfer; die Phantasie, welche im Vorstellungskreis des Opfers heimisch ist, greift zu der Form von Opfern um Zauberhandlungen in dieselbe zu kleiden!). Das Opfer zwingt Damonen oder Zauberer herbeizukommen und sich zu erkonnen zu geben; das Opfer treibt Damonen fort; das Opfer aberwindet dem Weibe alle Nebenbuhlerinnen; das Opier hilft dem vertriebenen Fürsten zur Rückkehr und zum Sieg über seine Widersneher\*). Zwei besonders geläufige Typen sind die, dass in eine Handlung, welche ihrer überwiegenden Natur nach Opfer ist, durch die Wahl des Opferthiers oder der sonstigen Opfergabe, die eine Hindeutung auf den bestimmten Zweck der betreffenden Handlung enthält, oder durch die specielle Gestalt, die man irgend welchen andern Elementen der Opferhandlung giebt, zauberischer Character hineingelegt wird: and andrerseits, dass Gegenstände, wie sie

Taitt, Samle, H., B., B., 1 fg. (vg), dawn Aufrecht, Rhein, Museums
 1600.

<sup>3)</sup> Vgl. nummtlich S. 313 fg., 369,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gunz blatich wie wir oben S. 321, 345 gesehen haben, dass ibst Verhreumen schädlicher oder gefährlicher Substanzen zu einem Ophen derselben, erantuell einem "Wegopfern" (ara-paj) geworden ict.

<sup>9</sup> Atharvay, L. 8: Himpy, G. I. 15, 5; Rv. X, 150, 4; 174, Asian liches let annuallich häufig.

sich zur Vornahme irgend welcher zauberischer Manipulationen für die Erlangung eines bestimmten Zweckes eignen würden, als Opfergabe dargebracht werden. Belege für das erste dieser beiden Verfahren bietet fast Jede Seite der Ritnaltexte\*); für den zweiten der bezeichneten Typen ist es vielleicht nicht überflüssig hier wenige Beispiele beizubringen oder an schon erwahnte Riten dieser Art") zu erinnern. Ameisen vertreibt man, indem man Gift opfert\*). Man vernichtet seinen Feind. indem man Pfeilspitzen, die man mit seinem eignen Schweiss - der Kraft des eignen Tapas - gesalbt hat, opfert\*). Wer Grossvich begehrt, muss Mist eines Kalberpaares, wer Kleinvielt, Mist eines Schafpaares opfern\*). Wer sich langes Leben wünscht, wer gleichsam durch hundert Jahre das Leben festznnageln wunscht, opfert hundert Nagel von Khadiraholz"). Dem allen ist es ahnlich, wenn offenbar auf Grund der oben (S. 495) besprochenen Methode der Abstreifung schädlicher Substanzen vermittelst Durchziehung des Gefährdeten durch ein Loch sich die Praxis der Opferung durch ein Loch entwickelt hat!). Durchweg liegt die Vermischung der beiden Vorstellungskreise von Opfer und Zauber klar am Tage.

<sup>1)</sup> Sieles auch oben S. 356 fg., 505.

<sup>7)</sup> Sielie namentiich S. 269 (g.

<sup>7)</sup> Kanyika Sütra 116; aban S. 486.

<sup>4)</sup> Ebendasellat 47, 44; oben S, 501.

<sup>9)</sup> Gabbilla IV, p. 13, 14; vgl. abon S. 369.

<sup>9)</sup> Gobbila IV, 8, 11,

<sup>7)</sup> Kanalka Sutra 72, 16; egt 15, L

## VIERTER ABSCHNITT.

## Seelenglaube und Todteneultus.

## Die Seele. Himmel und Hölle.

Die Seele. Die Vorstellungen der vedischen Inder über den Tod und das Leben nach dem Tode ruhen auf dem Seelenglauben, den die indogermanischen Völker aus dem vorgeschichtlichen Entwicklungsstadium der Naturvölker mitgebracht haben. Dieser noch heute den Naturvölkern des ganzen Erdkreises im Wesentlichen gemeinsame Glaube lässt sich dahin ausdrücken, dass im Körper ein luftförmiges oder schattenhaftes Wesen wohnt, die Seele: sie kann den Körper verlassen, der dann in Bewusstlosigkeit versinkt, während sie selbst frei die Nahe und Ferne durchschweift; im Tode scheidet sie für immer vom Körper und führt, sei es eine Zeit lang sei es zeitlich unbegrenzt, ein eignes Dasein, unseichtbar oder sichtbare Gestalten annehmend.

Die Frage, wie dies Seelenwesen benannt wurde, für das hamerische Griechenthum kurz und leicht beantwortbar durch das eine Wort Psyche, ist für den Veda nicht ganz ebenso einfach zu erledigen. Was der lebende Mensch vor dem todten Körper voraushat, liess sich von sehr versehiedensu Seiten her anselien: und so ist hier, neben andern minder hervortretenden Bezeichnungen<sup>1</sup>), bald vom asu, wie es scheint

<sup>4)</sup> So dom spitter in so hervorragender Bedontung gelangten Wott atmas ("Hauch", dann "Seele", "ins Selbat").

etwa dem Lebenshauch, bald vom manue, dem Geist, als von der Wesenheit die Rede, deren Abscheiden den Tod bedeutet. Unter diesen Ausdrücken ist am offenbar durchans als eine auf dem Gebiet des physischen Lebens liegende Potenz zu verstehen, die auch dem Thier zukommt1). Niehts deutet daranf hin, dass Denken, Fühlen, Wünschen mit dem asse in Verbindung gebracht worden ware. Dagegen finden wir Wendungen wie diese: "Der lebendige am ist zu uns gekommen", "(Agni,) den hochsten asu erzeugend, den lebendigen, unbezwinglichen" (Rv. I, 113, 16; 140, 8). Und nichts scheint dem entgegenzustehen, worauf Stellen der jüngeren vedischen Texte<sup>1</sup>) sammt dem spätern Sprachgebranch führen; dass bei diesem "lebendigen ase" an den Athem als Trager des Lebens gedacht ist. Manus andrerseits ist der Geist als Sitz von Denken und Erkennen, von Wunsch und Wille. von Freude und Furcht. Schon dem altesten Veda scheint die später häufig und bestimmt ausgesprochene Auffassung anzugehören, dass die Wohnstätte des manns das Herz ist\*).

b) S. den Schlackberspruch in der nächsten Anmerkung.

<sup>2)</sup> So Av. VI, 104, I., we use in Verbinding mit prose and apdra suffritt dann im Schlächterspruch des Thiercopfers (Ait Br. II, 6), we die Auge des Thiers zur Some entsandt wird, der Leib zur Erde, der Athem (protes) zum Wird, der aus zur Luftr also der nes dem propa aug verwandt, aber, wie es scheint, jemer mehr als ruhend, dieser eie bewert gement. (Der atmete hat Rv. X, 16, 3 die Stelle, die hier der protest, Av. V, 9, 7 dagegen diejenige, die hier der me hat.) Weiter Satepublis Br. AI, 6, 2, 6, we es direct beiest "Athem (protes) fürwahr ist der som"; igt auch abendes, II, 4, 2, 21. — Leiber die Bedautung des entsprechanden siche in der Sechanlehre des Avesta vgl. Geiger, Ostirun, Kaltur 298 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rv. VIII, 100, 5 Mein manie hat vom Herzen her geantwortstûn broke a liegt der Abhativ vor; vgl. I, 24, 12; 00, 3; II, 35, 2; III, 39, 1. An viden andern Stellen des Rgwods stehen manne und brd oder broken auben einander. Aus der jüngeren verlieben Spruchliterstar begnüge ich mich damit auf des Vers des Atharvaveds (VI, 18, 3) hinauweisen; "Das in deinem Herzen wellnt, das Geistehen (mannekan), das geflogelte

Wenigstens vermuthungsweise lässt sich demselben Afterthum auch eine bestimmte Vorstellung so zu sagen über die körper-Hobe Grösse des manas zuschreiben. Nach den Upanishaden wohnt das Lebensprincip, in diesen Texten purusha genannt, als danmengrosses Wesen im Herzen; die epische Dichtung von Savitri und ihrem Gatten erzählt, wie dieser daumengrosse purusha vom Todesdämon aus dem Körper des Starbenden herausgezogen wird. Die Vorstellung von der Danmengrosse des Seelenwesens sieht alt aus; fehlen uns auch directe Beweise, so spricht doch wehl die Wahrscheinlichkeit dafür, dass schon die rgvedischen Dichter sich das im Herzen wohnende manas so gedneht haben. Den bewusstlos daliegenden Kranken hat das munas verlassen; es schweift schuell wie der Gedanke" in die Ferne zu Yama dem Beherrscher der Tedten\*), zu Himmel und Erde, dem Meer und den Bergen, der Sonne und Morgenröthe: aber die priesterliche Zauberund Heilkunst bemüht sich es zurückzurufen "hier zu wohnen, zum Leben" (Rv. X, 58)4).

kleine Ding", und auf den Spruch bei Äsyaläyana G. III, 6, 8, in dem Agni angerufen wirdt "ürinnen ienke er mein wanas im Hersen". — Vgl. Windisch, Berichte der sächs, Ges. il. Wiss., 1891, S. 163 fg.

<sup>1)</sup> Sinhe die Stellen im Pet. Wh. unter anguelika.

<sup>\*) &</sup>quot;Schneil wie das manze" ist ein beliebter Ausdruck für alle bochste Schnelligkeit. Dabei mag vor Afiem das Schweifen der Gedanken gemeint sein, aber so wie diems stellte man eich gewiss auch die Bewegung des vom bewusstlesen Körper getrungten annan vor. Hier sei auch auf Rv. L 163, 11 hingewiesen (auf das Rossopfer besäglich): "deine (das Rosso) Gedanken simt wie der dahinfliegende Wind".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Wio z. B. Bargo ohumächtig wurde und "in jone Welt ging"; wo or dann mannichfultige Scenen aus dam Jenseits erhlichte (Jaimunya Brbo) Oertel, Journ. Am. Or. Society XV, 234).

<sup>9)</sup> Man vergleiche was Tuitt Samb. VI, 6, 7, 2 über den getammen, den "dessen somes fortgogungen ist" gesagt wird. Wenn für ihr die Bearnchaung somes Spiegelbildes als Heimittel angegeben wird (vgl-Hirmoyakesin G. I, 11, 6), so scheint dies auf dem Glauben zu beruben.

Die Sede. 527

Die Stellen sind ausserordentlich haufig, an denen Leben und Sterben als abhängig erseheint vom Bleiben oder Fortgehen bald des asu, hald des monas, hald beider neben einander. In Liedern des Atharvaveda, die von einem Kranken das drobende Todesloos abzuwenden suchen, lesen wir!): "Hier bleibe dieser Mann mit seinem asu, im Reich der Sonne, in der Weit der Unsterblichkeit," "Möge dich nicht

dass in diesem Bilde sin Thad des eignen Scelenwessens gegenwartig ist. Daher as such ein Tedesverreichen ist, wens Jemand sein Spiegelhild nicht sehen kann (Taitt Sunh, VI, 6, 7, 2, Laty, III, 3, 6; vgl. Asv. St. V. 19, 5; Apres, XIII, 14, 3 fg.; abulich im doubethen Aberglaubent: wer kemen Schatten but - int os clamit in eine Linie zu stellen, wente es Av. XIII, 1, 56 fg. in einer Verwunschung beiset: de sollet hinfort keinen Schatten werfen?). - Auf den bei vielen Valkers (Tyler, Anflinge der Caltur I, 433 fg.) verbreiteten Ghuben, dass die Seele des Träumenden den Leib verlüsst und frei umberschweift, führt Sataputhe Rr. XIV, 7, 4, 12 fg., we such geougt wird, duss man den Schlafenden nicht plötzlich weeken soil, woil die Sosie dann loicht den Radkweg verfehlt (auss rimiliathe Parallelen hierzu at box France, Journal of the Anthropol. Institute of Gr. Britain and Ireland XV, 70 A. I). So submit such das Transmun von Verstorbenen auf die Erschunung von deren Seele suräckgeführt worden en seint denn diese Vorstellung möchte ich in dem Brauch erhannen, dass man von der Tedtenfour zurünkkehrem! sieh mit der Pflanse Apimarga ("Abwischung") abwischte und spracht "Apimarga, treibs con and bloom Traum lankeg? (Sat. Br. XIII, S. 4, 4) vgl. anch Av. XIX, 56, 1). - Anch beim Gannen scheint der Glanbe gewesen zu sein, dass aus dom weit geöffneten Munde etwas von der Sedansabstanz entflichen kunn, woun man dom ment durch den Spruch "In mir sai Kraft und Weishelt" rerbeugt (Taitt, Samb, II, 5, 2, 4; darma Hiranyalesis G. I, 16, 21

<sup>5</sup> VIII, 1, 1, 15; 2, 26; V. 30, 1; VIII, 1, 7, 2, 3; 1, 9, 3. Ansomer andern Quella figen wir linear. Magen wir, a Soma, in deinem Gebot beharren, das manas in unsem Leibern bewahrend, an Nachkommen mich- (Vaj. S. III, 56). Und im Begrübnissritual ein Gebet für die Ueberhebenden: "Mögen übre ass nicht zu Yama gehen" (Av. XVIII, 3, 62). Dagegen ein Gebet für den Todten: "Zu den Deinigen gehe dein annaz, sile hin zu den Vätern" (dassibat 2, 23). — "Die asse machte er (der Tod) zu den Vätern gehen" (das. 2, 27).

Athem and Kraft verlassen; deinen asu errufen wir." "Mögen deine asu nicht den Leib verlassen." "Bleibe hier, geh nicht fort. Gehe nicht den Alten, den Vätern nach. Deinen ass binde ich mit festem Band." "Möge nicht dein munas dorthin gehen; möge es sich nicht verbergen. Lass nicht ab von den Lebenden; gehe nicht den Vätern nach" - eine Stelle, die besonders ansdrücklich vom manus als der im Tode zu den Vatern hinubergehenden Wesenheit spricht. "Was dein manne ist, das halte ich in dir fest." "Stehe hier nicht mit abgewandtem manas." "Hier sei dem ass, hier dein Athem (mana), hier deine Lebensdauer, hier dein manas." Schliesslich sei auf die Ausdrücke asuniti, asunita hingewiesen, wortlich \_asu-führung : sie bezeichnen offenbur die von Agui dem Psychopompen geleitete Bewegung der Seelen vom Diesseits zum Jenseits, aber auch vom Jenseits zum Diesseits, wenn die Manen vom Gotte geführt herniedersteigen um irdische Opferspeise zu geniessen1).

Das abwechselnde Auftreten der einen und der andern, der physischen und der geistigen Potenz in der Rolle der Psyche mag befremden; es ist eben, indem die Aufmerksamkeit bald diese bald jene Seite vereinzelt auflasste, das Ganze als solches nicht zu seinem Recht gekommen. Könnten wir die vedischen Dichter befragen oder lage uns eine der homerischen Nekyia ahmliche alte Erzählung ver, aus der sich die Antwort schöpfen liesse<sup>3</sup>), so würde diese vermuthlich dahin gehen, dass aus und manne des Gestorbenen im Jenseits mit einander vereint bleiben, an einander haften<sup>5</sup>). In

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Selie deutlich liegt der Unterschied der beiden Richtungen, in welchen die ausabi sich bewegen kann, au den dicht neben einunder stehenden Stellen Rv. X, 10, 14, 16, 2 vor.

P) Die Geschichte von dem Weg des Birgu in's Jenseits ist zecht surzegiehig.

<sup>7)</sup> By X, 15, I beisst as von den im Januaits walhurken Vateru "die zu ihrem aus gegangen sind" (vgl. X, 12, 1) die Auffassung dieser

den zahlreichen und umfänglichen auf den Todteneult bezügliehen Ritualtexten des Veda richten eich übrigens die Anrufungen nie an das manas oder den ass des N. N., sondern stets an den N. N. direct, an den Vater, den Grossvater, die Vater, den Vasishtha u. s. w. Das eigentliche Selbst des Hingegangenen also gult als im Seelenreiche bewahrt!). Und weiter lasst uns schon jetzt die bisher dargestellte Rolle des manus dies mit Sicherheit erkennen, dass die vedische Vorstellung von der im Jenseits lebenden Seele sich auch insofern weit von der homerischen entfernt haben muss, als die Psyche des Veda unmöglich jenem besinnungstosen, aller Krafte des Wollens und Denkens beraubten Schattenwesen gleichen konnte wie es die homerische Dichtung schildert; da das manas in's Jenseits hinübergegangen ist, werden den "Vatern" drüben alle Functionen geistigen Lebens geblieben sein, die auf Erden dem manas eigen waren.

Uebrigens hat an dem jenseitigen Dasein auch der Körper Antheil, wie schon im Rgveda (X. 16, 6) die Sorge um Verletzungen des Körpers durch Vögel oder sonstiges Gethier zeigt<sup>‡</sup>): ebenso aus dem Atharvaveda unter vielerlei Anderm die Bitte an die Vater, Alles was von den Gebeinen in

Stolle oben S. 46 wird nach dem hier Gesagten zu berichtigen sein). Der erw also wird hier, scheint es, als vorangehend, die übrige Wesenholt als dem ese nachfolgend und sieh mit den vereintgend vorgestellt.

j) In der Upanrehad des Sampathe Brühmung (XIV, 7, 2, 3) ist es der Abeen, der im Tode den Körper verlässt. Die Buddhisten heren den Leufel in der Nähe des aben Verworbenen wie eine Rauchweike hin und berschwebent er sucht dessen rehährer ("Erkennen") zu erhaschen (mein "Buddha" i S. 280). Im Bümäyana (VII, cap. 55—57 al. Bumbay) fliegen die Seslen (estan, cetana) des Vesschiha und des Nimi, durch einem Fluch im Bimme Korpern getrennt, inftformig (eapabhüta) umber. Doch können dies späturen Formulirungen für älle im Tode vom Leibe scheidende Wesscheit bier aben nur berührt werden.

<sup>\*)</sup> Unter die Worte an den Tedten: "Vereinige dieb mit demom Tedhe" (Re. X. 14, 8; 16, 5) verweine ich auf S. 530 Ann. 1.

<sup>34</sup> 

falsche Lage gerathen ist, zurocht zu bringen (XVIII, 2, 26), dann das Mitgeben von Kleidern in die Seelenwelt u. s. w. Gewiss ist aber der in's Jenseits gelangende Körper nicht grob materiell zu verstehen, sondern als durch die Macht Agnis, der ihn hinübersendet, verfeinert, etwa dem "feinen Leibe" der späteren Speculation ähnlich"). —

Der Himmel. Welches ist nun der Schauplatz dieses geistig-körperlichen jenseitigen Daseins? Welches sein Inhalt?

Bekannte Verse des Egyeda (IX, 113, 7 ff.), das Gebet eines Somaopferers an den heiligen Trank, zeigen uns die Gestalt der frommen Hoffnungen:

"Wo unerschöpftes Licht, die Welt darinnen die Sonne gesetzt ist: in die setze mich, Sonn, in die unvergüngliche Welt der Unsterblichkeit. Dem Indra tropfe der Trank?).

b) Barguigne (L. 81) goht ein wenig zu weit, wenn er sugt: , est naturellement ce même corps qui est appelé dans la viel à pay sin nauvelle. Der Korper ist doch nur ein Element in dem jensestigen Dassin (vgl. Av. XVIII, 2, 24: . Mago night von deinem manar, night vom ma, night som den Gliedern, nicht von steinem Soft, nicht von deinem Leibe bier argund otwas verloren gehen") und nicht das Verneimete; der Ausdruck des Es. (X, 14, 8; 16, 5) percinige dich mit dainem Leiber zeigt dich dauflich, dass der eigenfliche "Dur nicht der Leib int. - Kme von der bisher besprochenen abweichende Vorstellung über die Geschicke des Leibes findet sich Bv. X. 16, 3 (vgl. Bergaumo I, 80 A. I); "Zur Sonne gelis dus Augemin Winde der Hanch (atman). Gens zum Himmel und zur Erde mie sa die Ordnung ist. Oder gebe en den Wassern, wenn es die dart genelen ist. Unter den Kräutern verweile mit demen Gebeinen. Den Widersproch Haser Auschanung von der Zerstreuung der amzeinen Theile daren das Universion gegenüber den sonst berrschenden Auffrasungen wird nam nield affect ernst nahmen stürfenr in der Unbestimmtheit dieser Verstellungsweit drangt sich hier einmal ein Element vor, welches den im Grande duch fishtehenden Glauben au den Zwammenhalt eines mit Auge, Lebend auch u. 4 w. anegestatisten Seelenwesens nur für einen Augenblick ami für die Schwerfälligkeit unerer allan gewissenlaften Betrachtungsweise in From atellien knnn.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der gepresste Sometrunk tropft, um sich zu läutern, durch der Sieb von Schaftmar.

"Wo Vivasvants Sohn"), der König, wo des Himmels festes Gemach, wo jene Wasser die rinnenden, dort lass mich unsterblich sein. Dem Indra tropfe der Trank.

"Wo man nach Lust sich bewegt, am dreifachen Firmament, an des Himmels dreifachem Himmel, wo die Lichtwelten sind, dort lass mich unsterblich sein. Dem Indratropfe der Trank.

"Wo Wunsch und Belieben, wo des röthlichen Himmels Fläche, wo Geisterspeise") und Sättigung, dort lass mich unsterblich sein. Dem Indra tropfe der Trank.

"Wo Freuden und Wonnen, Genuss und Geniessen warten, wo des Wunsches Wünsche erlangt sind, dort lass mich unsterblich sein. Dem Indra tropfe der Trank."

Man hat die tiefgeistige Auffassung des zukünftigen Lebens in diesen Versen gerühmt. Schwerlich mit Recht. Neben dem doch nur physisch zu verstehenden himmlischen Licht und der ungehemmten Bewegung wird allein Sattigung an Geisterspeise d. h. an der durch die Todtenopfer den Seelen zufliessenden Nahrung erhofft und dazu "Freude und Wonne, Genuss und Geniessen"; welche Worte in ihrer unbestimmten Allgemeinheit den Schein, aber doch auch eben

<sup>1)</sup> Yatim, s. imtim.

<sup>7)</sup> Mit "Gensturspeice" überseite sich sendhä, das gewähnliche Wurt für die den Todien dargebrachte Nahrung. Ich betrachte es als identisch mit sendhä "Seitzetbestimmung"! die freie Bewegung, des ungehammts Thur, der Seelen — etwa vergleichbar der Bewegung des somaholenden Adhers weicher androge sendlager (Rv. IV. 26. 4) die Luft durcheilt — beraht auf dem Gemuse der Geisterspeise und ist in dieser verkörpert. Zum Berm der Wesen kommen die Mansen und bitten ihn um ihr Theil am Welldassin. Er spricht zu ihnen: "Messet für Monat sell eineh Speise zukommen; die sendhä soll auch gehörunt Gestankenschneile sall eneh gehörent der Monat soll einer Licht sein" (Satap Br. II. 4, 2, 2). — Dass übrigens des Wort sendhä zu technischer Bedautung gelangt ist, wird durch den Anklang an araba, den an die Gritter sich richtenden Opferraf, befördert worden sein.

nur den Schein reinerer Geistigkeit erwecken können, während in der That an durchaus derbe Frenden zu denken sein wird!). Anch von der frischen, wilden Kriegerlust, wie sie etwa das Jenseits der nordischen Helden erfüllt, ist hier nichts zu spüren; Alles in diesem Brahmanenhimmel trägt den Character des trägen, übersinnlich-sinnlichen Geniessens.

Herrscher im Reich der Seligen ist des Vivasvant Sohn Yama<sup>3</sup>), von dem der Atharvaveda sagt, dass er "starb der Erste der Sterblichen, hinging als Erster in jene Welt" (XVIII, 3, 13). Wir haben hier den bei den verschiedensten Völkern der Erde wiederkehrenden mythologischen Typus des Oberhaupts der Seelen, welchen in die Personification von Naturerscheinungen wie der untergegangenen Sonne oder des Mondes zu verflüchtigen ich für vollkommen verfehlt halte.). Es ist wahrscheinlich, dass es einen bis in die indoiranische Zeit zurückgehenden Mythus gegeben hat, nach welchem ein urweltliches Zwillingspaar, Yamn "der Zwilling" mit seiner Schwester Yamt (bei den Iraniern Yima mit Yimeh) das Menschengeschlecht erzeugt hat. Yamas Wesen als "Erster der Sterblichen", seine in seinem Namen ausgesprochene Natur als Zwilling und endlich jenes Revedalied (X, 10), welches ihn von der Schuld des Incests mit seiner Schwester zu reinigen sucht und eben dadurch die Vorstellung von sinem solchen Incest als vorhanden erweist; alles dies greift in einander und führt zur Annahme eines solehen Mythus'). Der Erzeuger des sterblichen Geschlechts wurde

b) Man benehte Mulius treffenden Vergleich der Ausstrucksweise von V. II ausser Stelle mit Takt. Br. II. 4. 6. 6 (vgl. Zimmer S. II.) Instructiv ist auch die Vergleichung einer späteren Schählerung des Eingehaus zur Himmelewelt Kaush. Up. 1. 4.

<sup>5</sup> Za Vivasvant and Yama egl. oben S. E22, 275 fg.

<sup>7</sup> Ich stimme hier ganz mit E. H. Meyer, Indogerm. Mythen I, 232 Oberein.

<sup>4)</sup> Vgl. Durmestator, Oraniel et Ahriman 106. Die entgege-

dann vielleicht schon in indeiranischer Zeit als König des goldnen Zeitalters vorgestellt, in dem es nicht Alter und Tod, nicht Hitze und Kalte, nicht Mangel und Leidenschaft gab; zwar der Veda weiss davon nichts'), aber die avestischen Zengnisse von Yima des Vivanhvant Sohn treten in die Lucke Und wie in der hesiodischen Sage von den fanf Weltaltern die Menschen des goldnen Geschlechts nach dem Tode m besonders mächtigen Dämonen werden, so lebt im Avesta das Reich Yimas als ein Reich seliger, weiser Sterblicher fort, in ein weltentracktes Wunderland versetzt. Wir überschreiten die Grenzen des Beweisbaren, aber nicht der berechtigten Vermuthungen, wenn wir hinter diesen Vorstellungen einen Glauben der ariseben Zeit zu erkennen meinen, dass die Seelen derer, die in der goldnen Zeit auf Erden mit Yama gelebt haben, auch im Jenseits den König als die Nachsten umgeben, eine Art Adel unter den Hingeschiedenen bilden?).

tinbenden Durlegungen E. H. Meyers (Indeg Mythen I, 229 ff.) scheinen mir verfeldt; das Lied Rv. X, 10 laset sich nicht so weginterpretiren sie dieser Gelahrte versucht. Auch ist dasselbe nicht das einzige im Rv., welches des Paares Yama-Yama gedenkt; es ist getwungen, die Anspielung auf dasselbe in X, 17, I, 2 abanleugnen (s. über diese Stelle jetzt Bloomfiniti, Journ Amer. Or. Ser. XV, 172 fgg.). — Meyers Erklärung von Yama alem Zwillings als der Scele d. h. dem alter eps des lebenden Mensellen ist guistvall, aber der intischen und so viel ich sehe nuch der iranischen Verstellungswelt fern liegend, während Ich schlochterdings Keinan Grund untdecken kann, die nachatliegende, von der Tradition an die Hand gegebene Auffassung des Zwillingspaars unfragelen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vielleicht war zu der heikle Pankt des Incestes, der im Verla des Zurücktreten Yamas nusser in seiner Rolle als Todbengett und das Ueberwiegen seiner Doublette Mann als des ersten Menschen versulasst hat.

<sup>\*)</sup> Vgi, oben S. 278 Ann. I über die Angiras als Umgebung des Yama. — Wenn im Todtonliede Bv. X, 14, 15 soben Yama die alten hingegangenen Behis "die Pfielbareiter" angerafen werden, liegt darin nicht, dass wie Yaum (X, 14, 1) so auch Jone gemeinsem mit ihm die Eröffner des Pfieles in's Jenseitz für die Meuschen gewesen sind?

Den Schanplatz des seligen Lobens bei Yama verlegt schon der Rgveda, wie die oben mitgetheilte Stelle zeigt, in den Himmel. Nicht alle Vater weilen dort - wir werden hierauf zurückzukommen haben -, aber die vornehmste Wohnstätte der Vater ist diese. Bald ist von den höchsten Lichtregionen (s. oben) oder der höchsten Himmelsdecke (Rv. X, 14, 8) die Rede, bald von der Mitte des Himmels (15, 14) oder dem Schooss der röthlichen Mergenröthen (15, 7). Der Atharvaveda, der auch von der höchsten Welt (X1, 4, 11), dem dritten Firmament (IX, 5, 1, 8; XVIII, 4, 3), dem Rücken des Firmaments (XVIII, 2, 47), der lichten Welt (IV, 34, 2) spricht, beschreiht die Lage der Vaterwelt am genauesten in folgendem Verse (XVIII, 2, 48); \_Der Wasserreiche - so heisst der unterste Himmel, der Myrthenreiche der mittelste; der dritte heisst der Oberhimmel, in welchem die Vater sitzen." Innerhalb der Himmelswelt giebt es besonders bevorzugte Statten als Lohn allerhöchster Verdienste. So vernehmlich die Sonne'): "Hoch am Himmel stehen, die reiche Opfergaben gespendet haben; die Ressespender weilen bei der Sonne" (Rv. X., 107, 2). "Die durch Askese zur Some gelangt sind . . . die Weisen, tausendfacher Wege kundig, welche die Sonne bewachen" (X, 154, 2, 5).

Zur weiteren Ausmalung der himmlischen Glückseligkeit haben uns schon die oben mitgetheilten Verse an Soma (S. 531 fg.) einige Züge geliefert. Die sonstigen Acusserungen des Rgveda wie des Atharvaveda stehen damit ganz im Emklang. Irdische Unvollkommenheit ist abgethan: das bedeutet nicht innere Erhebung zu ethischen Idealen, sondern Beseitigung körperlicher Gebrechen; die Soligen "haben die

<sup>5)</sup> Siebe Berguigus Rel, velliger I, 82 fg. Die hier bereiten Vorstellungsweise ist meines Etrelstens vollkemmen veratändlich, nuch ohne dass man sie mit Berguigus — was grossen Bedenken unterfiegt — am die Lies van der Versinigung des Agai mit der Sonne ankanpft.

Krankheit ihres Leibes hinter sich gelassen; sie sind nicht lahm, nicht krumm von Gliedern\*1). Sie verkehren droben nicht mit Yama allein, auch mit den himmlischen Götteen. "Beide Könige", so wird bei der Bestattung dem Todten nachgerufen, adie an der Geisterspeise sich erfreuen, Yama sollst du sehen und den Gott Varuna" (Rv. X, 14, 7) -Varuna wohl als den Vornehmsten der Götter, die in den himmlischen Lichtregionen herrschen, vielleicht auch als den höchsten Kenner der Schuldigen und der Sändlosen. Anderswo ist die Rede von den Seligen, welche Wagengenossen Indras and der Götter sind (Rv. X, 15, 10). Yama zecht unter einem wohlbelaubten Baum zusammen mit den Göttern; dort erschallen Lieder und Flötenspiel (Rv. X., 135, 1, 7); gewiss sind auch die Seligen als Theilhaber an diesem festlichen Treiben zu denken; Soma trinken die Einen, Andre Honig oder geschmolzene Butter (X, 154, 1).

Eine Hauptquelle ihrer Genüsse sind die Spenden, die Ihnen bei der Bestattung wie bei späteren Todtenfeiern mitgegeben oder von der Erde nachgesandt werden, Speise und Trank, Kleider und Salben<sup>†</sup>); eine andre ist der in's Jenseits ihnen folgende Lohn der Werke, die sie im Erdenleben gethan haben, ihrer Opfer und frommen Gaben (ishtaparta). Schon der Rgveda (X, 14, 8) lässt die Seligen droben ihre "Opfer und Gaben" wieder antreffen, und der Atharvaveda ist voll von Ansmalungen der Segensströme, in welche sich im Jenseits diese oder jene hienieden den Priestern mitgetheilte Gabe für den Geber verwandeln wird"). Wir

<sup>9</sup> Av. III, 28, 5; VI, 120, B.

<sup>7)</sup> Man vergleiche z. B. Av. XVIII. 4, 82 fgg., we die Vorstellung ausgeführt ist, dass die bei der Bostattung dem Tudten bingestreuten Getreide und Sesamkörner im Jenseits als bunte Milchkübe, die beim Malkus gut still halbes (das Getreiche), mit ühren Kalbern (dem Sesam) ihm nahen sallen.

<sup>7</sup> Von da ist nur ein Schritt weiter in der den Buddhisten geläungen

hören von eignen Ceremonien, durch welche bei der Spendung eines gewissen Milchbreis an die Brahmanen der damit verknüpfte Himmelslohn versinnbildlicht wurde. "Mit Teichen von Butter, mit Ufern von Honig, mit Branntwein statt Wasser, voll von Milch, von Wasser, von saurer Milch: solche Ströme sollen dir alle fliessen, honigstiss schwellend in der Himmelswelt, Lotusteiche von allen Seiten dich umgeben": auf diese Belehnungen wurde dem freigebigen Spender eine Art von concreter Anweisung ertheilt, indem man nach den verschiedenen Himmelsgegenden hin kleine Teiche und Ströme mit den bezeichneten Flüssigkeiten construirte").

Eine andre Aussicht, die dem Geber eben jenes Milchbreis für das Jenseits eröffnet wurde, mag diese Schilderung des vedischen Paradieses beschliessen: "Nicht verbreunt das Fener!) ihr Glied; viel Weibevolk giebt es für sie in der Himmelswelt . . . nicht raubt Gott Yama ihnen den Samen."

Die Hölle. Steht dem Himmel des vedischen Glaubens eine Hölle gegenüber? So viel zunächst ist klar, dass schon für den Rgveda der Himmel eine Welt nur der Frommen (sukrtam sloka), der "durch Kasteiung zur Sonne Gelangten"), der todesverachtenden Helden"), der Opferer, der freigebigen Spender, den Uebelthätern also verschlossen ist, "Wo die sitzen, die Gutes gethan haben, wo die hingegangen sind, dorthin möge Gott Savitar dich bringen" (Rv. X., 17, 4), rief man dem Verstorbenen nach. Dass da, wo die Vorstellung

Vorstellung, dass man die armen Seelen, welche die Strafe ihrer Samten erieiten, erieichtern oder befreien kunn, indem man in ihrem Namen frommen Möneben eine Gabe giebt und ihnen deren Himmelslohn zummit. Das Pajavatthu besteln zum grossen Theil aus Geschichten, die auf diese Pajavathu besteln zum grossen Theil aus Geschichten, die auf diese Pajava hinauslanden.

<sup>1)</sup> Av. IV. 34; Kang. Sütra 66, 6 fgg.

<sup>\*)</sup> Bei der Bestuttung. Av. IV, 34, 2, 4.

<sup>7)</sup> Rv. X, 151, 2.

<sup>4)</sup> Danibist V. S.

des Fortlebens sich zu der einer Jenseitigen Belehnung inlischer Tugenden ausgestaltet hatte, auch der Gedanke an eine Bestrafung irdischer Verschuldungen im Jenseits auftanchen musste, dass dieselbe Phantasie, welche den Guten. den Freunden die lichten Höhen in Bereitsehaft hielt, auch für die Bösen, die Feinde über dunkle Tiefen verfügt haben wird, ist eine Consequenz, der sich kaum answeichen lässt. I'm von ferner stehenden Völkern zu schweigen - man erinnere sich, wie im Avesta in genauester Entsprechung die Schicksale der Seele des Guten und des Bösen, der Weg der einen in die Himmelswelt, der andern in die Höllenweltverlaufen : mag man hier noch so viel von den Einzelheiten auf die bekannte Neigung der avestischen Theologen zu gleichmüssig schematisirender Ausgestaltung der lichten und der dunkeln Welthälfte schieben wollen, den Grundzügen nach ist die ganze Vorstellungsweise doch das nothwendige Product innerer Consequenz; sie kann auch sehr wohl, was allerdings nur vermuthet werden darf, ans der Zeit der arischen Gemeinsamkeit stammen. Man hat versucht, die Vorstellungen von Hölle und Höllenstrafen zu vermeiden, indem man die Lehre des altesten Veda dahin formulirt hat, dass Unsterblichkeit eine freie Gabe des Himmels sei, und dass für den, der diese Gabe nicht empfängt, der leibliche Tod allem Dasein ein Ende mache¹). Mir scheint dies ganz missverständlich. Nicht Yams oder sonst ein Gott schenkt dem Sterbenden das Fortleben, sondern nach uralter, in die Zeiten der Wildheit zurückreichender Vorstellungsweise versteht sich das Fortleben von selbst: von den Göttern konnte nur gehofft oder gefürchtet werden, dass sie ihre Gnade oder ihren Zorn an der fortlebenden Seele bethätigen würden.

Erwarten müssen wir danach im Veda den Glauben an eine Hölle ohne jede Frage. Wie stellen sich nun dazu die

<sup>1)</sup> So Roth, Journal Amer. Or. Soc. III, 845.

Aeusserungen der Texte? Ueber die jungeren Veden kann kein Zweifel sein; in ihnen allen ist jener Glaube deutlich vorhanden. Bedenken kann man nur in Bezug auf den Rgveda haben. Aber auch hier fehlen, wie schon von mehreren Seiten hervorgehoben worden ist1), die Zaugnisse doch nicht ganz. Zwar wird man kaum viel Gewicht auf die Vorstellung von Yamas beiden wegebewachenden, vierangigen, buntgescheckten Hunden (Rv. X, 14, 10, 11) legen dürfen\*), an welchen glücklich vorbeizukommen den Todten bei der Bestattung angowanscht wird. Es ist ja möglich, dass diese Hunde nach der Vorstellung des rgyedischen Dichters die Bosen vom Eingaug in das Reich der Seligen fernzuhalten hatten, aber sie konnen sehr wohl auch in einen Vorstellungskreis hineingedacht werden und aus einem solchen überkommen sein, der die Todten ohne Unterschied von Gut und Bose in einem allgemeinen Hades sich sammeln liess; we sie dann eben nur zu dem ganzen Apparat gespenstischer Schrecknisse gehörten, die den Uebergang vom Erdenleben in die Welt des Dunkels umgaben\*). Einige andre Zeugnisse indessen für den Höllenglauben im Rgveda können nicht ohne Gewaltsamkeit beseitigt werden. "Indra und Soma, schleudert die Missethäter in den Kerker\*), in haltleses Dunkel\*): dass von dort auch nicht Einer wieder herauskommt, so soll oure

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sinhe namentlich Zimmer, Alfindisches Laben 418 fg.; Scherman, Romenische Forschungen V. 500 fg. Indianhe Visionalitteratur 199 fgr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl, oben S. 474 Ann. 4. Man crimere sich an die Hunde, welche im zurathestrischen Ginuben die Circutheticke besenden (Vend. 18, 9).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die sprachliche und geschichtliche Zusammenatellung dieser Hamb mit dem Kerberes halte euch ich für ein Wagniss von wenigstens zwolklisfter Hercchtigung; egl. Rabite, Psyche I, 280 A. I.

<sup>\*</sup> Wirtlicht in die Umhüllung oder Umschliesung (ruren). Der Wert wird offers von dem Felsverschluss gebraucht, aus dem Indes ets die Kübe befreit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Derselbe Ausdruck "Indthose Dunkel" kahrt I, 182, 6 in Being unf die bedeutene Tiefe des Moores wieder.

grimmige Kraft sie bezwingen" (VII, 104, 3). "Unter den drei Erden allen soll er wohnen . . . der bei Tage und der bei Nacht Trug gegen uns sinut" (das V. 11). Und von der bosen Zamberin: "die Nachts bervorkommt wie eine Eule, mit Trug ihren Leib verhüllend, die möge binabstürzen in die unendlichen Kerker')" (das. V. 17). - Die Ausdrücke dieser Stellen sind doch zu positiv, um auf blosse Vernichtung gedeutet zu werden. Der letzten von ihnen stellt sich ein Vers des Atharvaveda (II, 14, 3) an die Seite, der alle Zauberinnen in "jenes Haus dort unten" verwünscht. Es muss an eine finstre Tiefe gedacht sein, aus der die Verstossenen an das Licht entrinnen wollen und entrinnen würden, wenn nicht der feste Versehluss und der starke, lastende Grimm der Götter sie bändigte. Man betrachte noch den folgenden Vers: "Die wie bruderlose Madchen umberstreichen\*), die schlechten Wandel führen wie Frauen welche ihren Gatten tauschen, die böse sind, falsch, unwahr, die haben sich jene tiefe Stätte geschaffen" (Rv. IV, 5, 5). Die "tiefe Statte" (padam gabbiram) scheint doch, wenn man das Wort ungezwungen dentet, die Vorstellung des wohnenden Verweilens, also des fortdauernden Daseins einzuschliessen. Weniger deutlich sind einige andre Stellen, welche die Sünder oder die vom Unglück, vom göttlichen Zorn Verfolgten in die "Grube" (karta) stürzen lassen: dass damit otwas Bestimmteres gemeint ist, als ein Ende mit Schrecken, wird kaum zu erweisen sein. Die Stellen sind die folgenden: "Schützt uns, ihr Götter"), dass der Wolf uns nicht verschlingt"),

<sup>4)</sup> Dassolbe Wort wie oben (S. 508 Anm. 4). Das Gefängniss kann als mondlich gedacht werden: Gefängniss hielbt as, sufern es gegen die Welt des Lebons verschlossen ist.

<sup>3)</sup> So absente mit Recht Pischol, Ved Studion I, 209.

<sup>1)</sup> Die Adityas sind augeredet.

<sup>7)</sup> Man hat hier an Unterweitzwelffe gedacht: ohne jeden Grand. Der Wolf ist häufig das Symbol der dem Menschen aufhansruden, ihn äber-

schützt una, dass wir nicht in die Grube fallen" (II, 29, 6), "Der Hüter der Ordnung . . . er der Wissende") blickt über alle Welten hin; die ihm nicht wohlgefallig sind, die Ungehorsamen schleudert er in die Grube\*). Das Gewebe der Ordnung ist in der läuternden Seihe3) ausgespannt, an der Spitze der Zunge durch Varunas Kunst. Die Weisen haben hinstrebend es erreicht; hier soll der Kraftlose in die Grahe fallen" (IX, 73, 8, 9). - Am wenigsten Verlass ist auf solche Stellen wie die an Indra gerichtete Anrufung, den Feind \_in's untere Dunkel" gelangen zu lassen (X, 152, 4). So kounte Jeder sprechen, der dem Feinde Tod und Verderben wünschin; dass er an die Hölle glaubte, folgt daraus nicht. Man halte den Vers etwa neben folgende des Atharvaveda. Aus einem Liede zur Errettung eines Kranken: "Dort sterben sie nicht, nicht gelangen sie zum untersten Dunkel; Alles lebt dort, Rind und Ross, Mansch und Thier, wo dies heilige Wort gesprochen wird, eine Schutzwehr zum Leben" (VIII, 2, 24, 25): hier handelt es sich doch unzweifelhaft um das Bewahrtbleiben vor dem Tode, nicht vor der Hölle. Ebenso in einem ahnlichen Liede; "Komm hervor aus der Tiefe des Todes, aus dem schwarzen Dunkel" (V, 30, 11). Im Todtenritual in Bezug auf die bei der Verbrennung der Leiche geschlachtete Kuh: "Ich sah das junge Weib (d. h. die Kuh), das da geführt wird, die lebende herumgeführt für die Tedten. Wie sie mit tiefem Dunkel bedeckt war, da führte ich de

following Machte. So let auch die von ihrem Urbeber (Scherman, Rome Forsch, V. 570; Ind. Visionstitteratur 127) selbst als solie gewagt bezeicht note Vermittung abzulehnen, dass die Feuer IV, b. 4 und VII, 50, 8 des hällische Feuer ist.

<sup>1)</sup> Wahrsebeinlich ist Soma gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. I, 121, 13 (an Indra): "Ans audre Ufer der nennzig Strön sie schlaudernd hast du die Unframmen in die Grube gestärzt".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dem Siele aus Schaffmar, das bei der Semnbereitung eine Hauptrolle spielt und zu mancherlei mystischen Phantasien Auless giebt.

von Ost nach West" (XVIII, 3, 31)). Ueberall ist das Dunkel das des Todes; jone gyvedische Anrufung auf das Dunkel der Hölle zu beziehen haben wir also kein Recht.

Man sieht, es ist sehr wenig, was wir über den Höllenglauben der altesten Zeit hören. Es scheint, dass es im Ganzen einem späteren Zeitalter vorbehalten war, die Phantasie durch jene schreckenvolle Ausmalung der Höllenqualen zu erschüttern, wie sie von den Buddhisten mit Vorliebe betrieben wurde und von welcher der Atharvaveda (V, 19, 3) in dem Bilde der in Blutströmen sitzenden, ihr Haar verzehrenden Sünder, welche auf Erden einen Brahmanen beleidigt haben, einen ersten Vorschmack giebt. In den Göttern, welche bei den von der alten vedischen Poesie verherrlichten Opfern die Hauptstelle einnahmen, sah man vielmehr Spender irdischen Segens als die Verwalter dunkler, jenseitiger Pein. Und auch für die Spruche, die bei der Bestattung des frommen Opferers gesprochen wurden, unsre Hauptzeugnisse für den Glauben an jenes Leben, lag der Anlass kamm nahe, der Hölle, vor der man sich im Besitz seiner guten Werke sieher fühlte, zu gedenken. Vielleicht warde sich doch in diesen Sprüchen ein bestimmteres Eingehen auf die grosse letzte Entscheidung über das Jenseitige Schicksal der Seele zeigen, wenn man sich diese Entscheidung in der Gestalt eines Gerichts, dem Jeder sich unterwerfen muss, gedacht hatte. Aber dass man schon in alter Zeit ein solches förmliches Todtengericht annahm, ist zweifelhaft und kaum wahrscheinlich"). In einem vedischen Ritual (Taitt Ar. VI, 5, 13) heisst es: Beim König Yama, des Vivasvant Sohn, scheiden sich die Menschen, die der Wahrheit hienieden treu sind und die Un-

Vgl. Kansika Sütra S1, 26t. Im Text less ich jiraim metebbyah (vgl. Tam. Ar. VI, 12, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aus dam Egyoda könntu noch am ersten X, 12, 8 in disser Richtung gedantet werden.

wahres reden"; aber dass diese Scheidung durch ein Gericht vorgenommen wurde, liegt in den Worten nicht!). Die Götter kennen Unschuldige und Schuldige und senden Jeden an seinen Ort: diese einfache Vorstellung mag jenem Zeitalter genügt haben. —

Versuchen wir hier nun auf das Ganze sebend für den Character des vedischen Unsterblichkeitsglaubens einen Ausdruck zu finden, die Bedeutung dieser Himmelshoffnungen und Höllenfurcht für Cultus und Leben zu messen.

Die Güter, von denen man weiss, sind materielle Güter -Gesundheit, Genuss, Reichthum, Macht des Einzelnen und des Geschlechts: darum kann auch das Jenseits keine andern als materielle Freuden und Leiden der Scele bringen, die sich auch im Tode nicht von der Körperlichkeit trennt, an der darum alle Bedürfnisse und Gewohnheiten des körperlichen Lebens haften bleiben. Zwar die Phantasie hat den weiten, laftigen Spielraum des Jenseits benutzt, um in der Holle and vornehmlich in dem, wie es scheint, sie viel angelegentlicher beschäftigenden Himmel das Bild von Leiden und von Glückseligkeit zur anssersten ihr erreichbaren Hübe zu steigern, aber diese Höhe erhebt sich bei dem Himmels ideal des Veda doch kaum über das Niveau eines in die Lichtwelt hinaufverlegten Schlaraffenlandes mit unerschöpflichen Bächen von Milch und Honig und nicht minder unerschöpflichen Haremsfreuden. Das Abthun aller Unvollkommenheit, das man erwartet, bedeutet doch allein die Befreiung des jenseitigen Leibes von allen korperlichen Ge-

<sup>7)</sup> Nathelich brunchen auch die königlichen Beistzer (rühlach addesmaß) Xumus, ein denen Av. III. 29, I die Rede ist, nicht als Todhartienter gedauft zu werden. Gesagt wird von ihmen nur, dass sie von dem Lahn der guten Worke, der dem Todhen als sein Beeitz in denseits folgt, einen Tribut erheben. — Wie in Rv. X. 14, 11 eine Hindortung und einer Richterspruch Yames gefinden werden kann (Scherman, Visitatiereratur 102 fg.) ist mir onverständlich.

brechen und damit die Herstellung vollster Genussfähigkeit; die Vereinigung mit den Göttern bedeutet vergnüglichen Verkehr bei Musik und vollen Beehern: Frenden und Wünsche ferner, blasser Zukunft, die von den greifbaren Freuden, den dringlich gegenwärtigen Wünschen des taglichen Lebens ganz verdunkelt werden. An den nicht hänfigen Stellen, an denen im Veda - ansserhalb der dem Begrabnissritual und dem Todtencult gewidmeten Abschnitte - vom Jenseits die Rede ist, steht ganz bedenklich das Motiv von dem Himmelslohn dessen, der den Priestern reichlich spendet, und von den Höllenstrafen dessen, der den Priestern Böses thut, im Vordergrunde. In den Gebeten spielt der Tod hauptsachlich nur die Rolle, dass man ihn seinen Feinden anwunscht, sich selbst aber ein langes Leben von hundert Herbsten. Im Cultus wenn wir von den mit den Culthandlungen verbundenen Gaben an die Priester abschen - kommt die Zeit für das Heil im Jenseits zu sorgen vor Allem beim Begrabnisa; da hebt die kleinliche Sorge dafür an, dass Agni dem Leib keinen Schaden thun, dass er und Soma alle Verletzungen, die Krahe und Ameise dem Todten zugefügt, heilen möge, dass jeder Ritus gehührend vollzogen werde die Seele an den rechten Ort gelangen zu lassen. Welche Wandlungen von hier his zu den Stimmungen, die in den Zeiten des altbuddhistischen Monchthums indische Seelen erfüllten, wo das Leben die Vorbereitung für den Tod war, durchstrahlt von dem Gedanken an den Triumph der Ewigkeit über alles Vergangliche.

## Spuren älterer Formen des Seelenglaubens.

Es ist nicht unwahrscheinlich, dass der vedische Glaube den wir geschildert haben, an eine Himmelswelt und an das Dankel der Hölle, im Wesentlichen ans der Zeit der indoiranischen Volksgemeinschaft mit der offenbar sehen damals hervortretenden priesterlich-theologischen Durchtränkung der

religiösen Vorstellungen berstammt. Ihn noch weiter zurückzudatiren, einen Besitz der ungetheilten Indogermanen in ihm zu vermuthen, haben wir keine Ursache. Ueberhaupt stellt dieser Glaube, so sehr er bemessen an den Maassstaben der höchst entwickelten religiösen Bildungen den Stempel geistiger Kindheit an sieh zu tragen scheint, doch in der That, wie wir nicht bezweifeln können, eine vergleichsweise junge Form der Gedanken des Menschengeschlechts über das Jenseits dar. Nun gilt es wie von allem religiösen Wesen so erfahrungsmassig ganz besonders von den auf Tod und Jenseits bezüglichen Vorstellungen und Gebräuchen, dass kaum jemals und irgendwo Neubildungen zur Herrschaft gelangt sind, die nicht vielfach hinter ihrer nur halb bedeckenden Umballung den Untergrund des Aeltern durchblieken liessen. Sollte dies Verhältniss, neuerdings für den Glauben des homerischen Griechenland überzengend nachgewiesen"), nicht auch für den Veda zutreffen? Ich glaube, dass diese Frage bejaht werden darf.

Zuvörderst möchte ich als, wie mir scheint, solchen Sparen älterer Vorstellungen zugehörig einige Acusserungen berühren, welche den Weg des hingeschiedenen Frommen in sein künftiges Dasein betreffen. An manchen Stellen wird dieser Weg in der That so aufgefasst, wie es für den Himmelsglauben das Natürliche ist; die Seele erhebt sich durch das Luftreich zum Himmel, wobei es nahe liegt dem Fener oder den Feuern, welche die Leiche verbrennen, eine Rolle als Führer oder Begleiter anzuweisen. So sagt Äsvalayans in seiner Darstellung des Verbrennungsrituals (Grhyn IV, 4), dass wenn von den drei zugleich angezündeten Opferfeuern das östliche die Leiche zuerst erreicht, man wissen möge, dass das Feuer die Seele in der Himmelswelt eingeholt hat; wenn das westliche, in der Luftwelt, wenn das dritte sud-

<sup>1)</sup> In Rubiles Psyche.

liehe, in der Monschenwelt. Der Weg der Seele geht also von der irdischen Umgebung der Leiche durch die Luft zum Himmel empor. Aehnlich lasst der Atharvaveda (XVIII, 2, 22) die Maruts, die luftdurchstürmenden Windgeister, die Seels hinaufführen. Aber derartigen Stellen steht eine Reihe andrer entgegen, in denen der Weg der Seele - es handelt sich nicht etwa um Seelen von Missethätern - deutlich als ein in die Tiefe führender gedacht ist. Mehrfach wird von diesem Wege der Ausdruck "abschüssige Bahn" (pravat)") gebraucht. Von Yama, der als der Erste in jene Welt hinnbergegangen, heisst es, dass er "hingegangen ist die weiten abschüssigen Bahnen entlang, Vielen einen Pfad erspäht hat (Rv. X, 14, 1), dass er "als der Erste sich auf die abschüssige Bahn begeben hat" (Av. VI, 28, 3). "Auf Furthen") kommon sie himiber über die weiten abschüssigen Bahnen, wo die Opferer, die Frommen gehen" (Av. XVIII, 4, 7). Lässt der stehend wiederholte, offenbar in diesem Zusammenbang altererbte Ausdruck nicht auf eine Vorstellungsweise schliessen, nach welcher Yamas Reich keine Himmelswelt sondern wie der homerische Hades eine Unterwelt war? Man hat den Eindruck, dass Asvalayans, den wir eben das Aufsteigen der Seelo zum Himmel beschreiben sahen, den Widerspruch dieser Auffassung und einer entgegengesetzten aus dem Wege zu räumen bemült ist, wenn er nach den mitgetheilten Aeusserungen fortfährt: "Wird der Todte von einem der dies weiss verbrannt, so geht er zusammen mit dem Ranch

Pischels (Ved. Stud. H, 63 (gg.) Behandlung dieses Worts übersengt mich nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Also fliesat dort, sie nuch Scherman (Int. Vieiensliteratur 112 fg.) bemerkt hat, Wasser. Man vergleiche den Vers, mit welchem man auf dem Grahmal des Versterbenen Rohr niederiegt: "Dies Rohr besteige als Fahrengt auf dem Rohr gebe den Weg; mit dem Rohrfahrsong fahre bin, fahre verwärts, fahre himmt" (Taitt, Ar. VI. 7, 2). — Die späteren Verstellungen vom Tedbouffuse Vaitaran) sind bekannt.

(des Scheiterhaufens) zur Himmelswelt: das ist bekannt. Nordestlich vom Ahavantya-Opferfeuer grabe man eine kniestiefe Grube und lasse eine Avaka, d. h. eine Supalapflanze!) hineinlegen. Von dert geht (die Seele) aus und geht zusammen mit dem Rauch zur Himmelswelt: das ist bekannt. Also in die Aufwärtsbewegung der Seele wird ein auf die Erdtiefe, die Unterwelt deutender Zug eingeschoben. Liegt nicht dieselbe Vorstellung vor, wenn häufig den Pfaden oder den Welten wo die Götter wandeln (devayana) die wo die Vater wandeln (piergana), die "tiefen Pfade, auf denen die Vater wandeln (Av. XVIII, 4, 62) gegenübergestellt werden? Und fühlt man nicht, dass das Bild des furchtbaren Weges, auf dem Yamas Hunde den Seelen auflauern (z. B. Av. VIII, 1, 9, 10), in eine andre Seenerie hineingehort als in die des Aufsteigens zum böchsten, leuchtenden Firmament?

In denselben Zusammenhang haben wir es zu stellen, wenn der Yajurveda, wo im Opferritual eine Grube vorkommt, diese als "Sitz der Vater", "Welt da die Vater sitzen" zu benennen pflegt"); sodann wenn es in einem Zaubergebet um die Rettung eines dem Tode Nahen heisst: "Heraus habe ich dich gerissen von der unteren Erde zur oberen: da mögen dich Aditis Sohne behuten, beide Sonne und Mond" (Av. VIII, 2, 15); der Aufenthalt der Todten ist hier also als eine "untere Erde" gedacht, die von Sonne und Mond nicht be-

<sup>4)</sup> Eine Wasserpflunze, die im Ritual häufig als Ausdruck dafür anscheint, dass ein Fener — in diesem Full das des Scheiterhaufens — vor-löschen und frische Kähle zu seine Stelle treten siell. Siehe Bio omffold, American Journal of Philology XI, 346 fgg.; vgl. oben S. 480.

<sup>4)</sup> Sieha z. B. Taitt. Samb. I. 3, 6, 1; VI. 3, 1, 2; vg), amin Samp. Br. III, 6, 1, 13; V. 2, 1, 7. Whe Vayu Herr der Laft, der Sonnengell Herr des Himmele, an let Yann Herr der Erler Paraskara I. 5, 10 — Es sel auch au din oben (S. 467 fg.) dargestellten Observanzon erinn the welche auf dem Zusammenhang der Erde mit dem Tod und den Todion zu berüben sidioinen.

schienen wird. Schon an einem früheren Orte (S. 540) führten wir eine Anzahl von Stellen auf, welche die Welt des Todes — ohne jede Beziehung auf Hölle und Höllenstrafen — als das Dunkel, das unterste Dunkel bezeichnen: ständen diese für sich allein, könnte man über ihre Tragweite zweifelhaft sein; mit Rücksicht auf den ganzen Kreis der hier beigebrachten Aeusserungen aber wird man doch dazu neigen, sie in Verbindung mit einer alten Anschauung zu bringen, die in Vamas Reich nicht eine Welt der Seligen im Himmel, sondern eine unterirdische, den Guten und Bösen vermuthlich ohne Unterschied sich eröffnende Schattenwelt sah!), ein dem "Götterreich" (devaloka) gegenüberstehendes "Reich der Väter" (pitrloka), dessen Thor nicht im Nordosten, der Region der Götter, sondern im Südosten") liegt.

Greifen wir aus dem Veda in das Avesta hinüber, so tritt dort, wie mir scheint, das nicht himmlische Wesen von Yamas Reich noch deutlicher hervor. Der Veda lässt die Seele im Reich des himmlischen Lichts "beide Könige schauen, Yama und Varuna den Gott". Das Avesta weiss auch von dem Lichtparadies, in welchem die Seele die Gemeinschaft

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Dass an dem Regriff von Yamas Welt nicht mit unabänderheher Pertigkeit die Vorsteilung von Lieht und Seligkeit hing, reigen auch Stellen zin As. II, 12, 7, wo der Diehter oder richtiger Zauberer seinen Ferind an "Yamas Sitz" hinwinscht. Man berücksichtige in diesem Zusammunfang auch die unten beim Begrähmiseritnal aufzuführenden Stellen, die von der Erdiede als dem von Yama für den Todten bezoiteten Sitz, als seiner Zuflechtstatte aprochen; ferner die Assasserneg eines Brahmanatextos, walche die Todten zu den Wurzeln der Pflanzen ihr Wesen treiben lösat (S. 582).

<sup>5</sup> Satapatha Brahm, XIII, S. I. 5. Die regelmässige Himmelegegend der Väter ist der Säden, vgl. Rv. X. 15. 6; 17, 9; oben S. 335 Ann. 3. 342. Diese Veretellung wird von Kurn Der Buddhanms I. 359) wohl mit Resht dammf sura-kgoführt, dass die Sonne sich am die Zeit der kürnsten Tage, in der den Seelen heiligen Zeit, im sädlichsten Punkto Buck Bahn befinder.

mit Ahnra (= Varuna der Inder) geniesst; nicht minder kennt das Avesta Yimas (= Yamas) Reich. Aber beide Vorstellungen sind hier durchaus getrennt. Das Reich Yimas liegt nicht im Himmel, sondern auf Erden, in den fabelhaften Fernen des Wunderlandes Airyana vaeja oder auch, wie einer der Texte sagt, unter der Erde; seine Bewohner sind nicht, wir dürfen unsrerseits sagen nicht mehr, die seligen Todten, sondern ein Geschlecht beglückter, mit langem Leben gesegneter Sterblicher: dass die Todten gemeint gewesen waren, hatte man vergessen und vergessen müssen, denn die Todten wohnten jetzt im lichten Himmel Ahuras.

Man kann den hier wie im Veda sich zeigenden Wandel der Vorstellungen vielleicht so ausdrücken, dass die Todten, denen ein Cultus ahnlich dem der himmlischen Götter gewidmet wurde, von den Gottern gleichsam attrahirt, wie diese zu himmlischen Wesen geworden waren. Die Wünsche für Macht, Glück, Herrlichkeit der hingegangenen Vater und für Macht, Glück, Herrlichkeit der eignen Seele nach ihrum Hinscheiden hatten sich, je mehr die Phantasie an diesen Problemen arbeitete, gesteigert. Der Glaube an die Seligkeit der himmlischen Götter hatte die Richtung gezeigt, in welcher sich die Hoffnungen für die menschliche Psyche befriedigen liessen; der Gedanke an das Recht frommer Werke auf ihren Lohn verlieh den Wünschen den Character von Ansprüchen: dazu kam, dass der Bestattungsritus des Verbrennens neben dem des Begrabens zu dem Wege nach unten auch einen Weg nach oben kennen gelehrt hatte. Ist es nicht verständlich, dass so das Todtenreich aus der Tiefe der Unterwelt oder aus der Ferne eines irdischen Fabellandes zur Himmelhöhe emporgestiegen ist?

Das Todtenopfer. Hatte bisher unsre Untersuchung überwiegend die Gebetsformeln zur Grundlage, mit welchen das vedische Alterthum die auf den Tod und die Todten bezüglichen Gebrauche begleitete, so müssen wir uns nun zu diesen Gebräuchen selbst wenden; es scheint, dass die Todtenriten mit grosser Zähigkeit die Vorstellungen aus welchen sie hervorgegangen waren überlebt und so ein besonders gewichtiges Zeugniss von uralten Anschauungen über das Jenseits bewahrt haben.

Ich gebe dem Haupfinhalt nach die Beschreibung des theils zu festgesetzten Zeiten — um Neumond — theils bei besondern Gelegenheiten zu wiederholenden Todtenopfers nach der Darstellung des Gobhila (Grhya IV, 2, 3).

"In der südöstlichen Zwischengegend") theilen sie") einen Platz ab., der sich der Länge nach in derselben Richtung erstreckt. Eben dahin sollen sie bei der Vollziehung der Riton das Gesicht kehren". (Es wird nun beschrieben, wie das Opferfeuer an seine Stelle gebracht und die für die Todten bestimmte Speise zubereitet wird; eine Mischung von Reis and Fleisch\*), dazu einige andre Opferspeisen. Dann lasst man drei Gruben graben, eine Spanne lang, vier Finger breit und ebenso tief; man streut Darbhagras auf dieselben. Brahmanen in ungerader Zahl setzen sieh nieder, die bewirthet und beschenkt werden müssen; mit ihrer Erlaubniss vollzieht der Opferer Spenden an Soma den mit den Vätern Vereinten und an Agni den Beförderer der Todtenspenden. Ein Feuerbrand wird neben den Gruben hingelegt, um die bösen Dämonen, welche sich unter die Väter eingeschlichen haben könnten, zu vertreiben. Der Text fährt dann fort:) "Darauf raft er die Vater herbei: ,Kommt, ihr Vater, ihr Somafreunde, auf euren tiefen, alten Pfaden. Gebt uns hier schönen Besitz,

Zwischen Süden und Outen. Dies ist die den Manen heilige Richtung, vgl. S. 547.

<sup>3)</sup> Mir Matton oder dgl.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Das Pleisch, von einem vorangegangenen Thiscopfer herrährend, bingt mit der specialten Verbindung ansammen, in welcher Gobbils die Veser beschruibt; im Alfgemeinen fallt es fort (vgl. Gobbils IV, 4, 1, Caland Alfind, Almancult 114).

lasst uns Reichthum haben und unversehrte Mannen'. Dann soll er Wassergeflasse bei den Gruben niedersetzen. Mit der linken Hand soll er das Wassergefüss fassen und es von rechts nach links über das Darbhagras in der östlichen Grube ausgiessen und den Namen des Vaters nennen: "N. N. wasche dieh, und die dir folgen und denen du folgst. Dir die Todtenspende!(1). Nachdem er Wasser berührt hat?), macht er es ebenso für die beiden Andern'). Mit der linken Hand soll er den Opferlöffel fassen, von der zusammengerührten Speise den dritten Theil abschneiden und es von rechts nach links auf dem Darbhagras in der östlichen Grube niederlegen und den Namen des Vaters nennen: "N. N., das ist der Kloss für dieh und die dir folgen und denen du folgst. Dir die Todtenspende! Nachdem er Wasser berahrt hat, macht er es chenso für die beiden Andern. Wenn er die Namen nicht weiss, lege er den ersten Kloss nieder mit den Worten: Spende sei den Vätern die auf der Erde weilen!', den zweiten mit den Worten: "Spende sei den Vätern, die in der Luft weilen!', den dritten mit den Worten: "Spende = den Vätern die im Himmel weilen!4). Nachdem er sie medergelegt hat, murmelt er: "Hier, ihr Väter, erfreut euch; stärzt ench brunstig jeder auf sein Theil! Dann dreht er sich weg!).

b) Bekannt ist die Vorschrift des Kleidemes, eine Grube au graben westlieb vom Grabund und da kinein Wasser zu giessen mit den Wortenz "Ench diese Abwaschung, die für sie braucht und denen sie gehührt". Ebanzo dame Salbe (Athenneus IX, p. 410).

<sup>7)</sup> Zar Reinigung seiner millet, die durch den an den Todton geriebteten Act nottewendig wird (oben S, 330 Aum. 2).

<sup>5</sup> Den Grossrater und Urgrossyster. — Wahrend es sich bei dieset Feier, wie man sieht, sornahmlich um die Vorfahren des Opferers handeltgab es auch ein allgemeineres Todtenfest, ein Allersesienfest; vgl. oben S. 442.

Man vergfeiche die Weiliung der drei heiltgen Kuchen im parsischen Teattonritual.

b) Gawiss ureprünglich nicht "um die Pitaras ahm störende Illicht

and indem or sich zurückdreht ohne einen Athemzug gethan zu haben murmelt er: Die Vater haben sich erfreut; sie haben sich brünstig jeder auf sein Theil gestürzt! (Dann spendet er den Vätern in ähnlicher Weise Salbe, Oel und Wohlgerüche.) Hierauf bittet er sich von ihnen los. Auf die östliche Grube legt er die beiden Hande, die Innenseite der Rechten nach aben gekehrt, mit dem Spruch: "Verehrung, ihr Vater, eurem Laben! Verehrung, ihr Väter, eurem Geton! Auf die mittlere so dass die Innenseite der Linken nach oben gekehrt ist, mit dem Spruch: "Verehrung, ihr Väter, eurer Furchtharkeit! Verehrung, ihr Väter, eurem Lebenssaft! Auf die letzte so dass die Innenseite der Rechten unch oben gekehrt ist, mit dem Sprach: ,Verehrung, ihr Vater, eurer Geisterspeise! Verehrung, ihr Väter, eurem Zorn!' Dann murmelt er mit gefalteten Handen: "Verehrung euch, ihr Vater! Ihr Väter, Verehrung euch!" Er blickt das Hans an: "Gebt uns ein Haus, ihr Väter!' Er blickt die Klösse an: "Mögen wir haben, the Vater, davon wir euch spenden!)". Zum Schluss wird angegeben, dass er in derselben Weise wie vorher die Klösse so jetzt Stücke von Gewebe - andre Texte nennen daneben auch Haar vom Körper des Opferers - den Vätern als ihr Kleid spendet?). Von den Klössen soll seine Gattin

des Hrige geniessen an lassen (Caiand, Ucher Todtenversbrung 20; Altind Ahnencult 180; in der That spricht sich die indische Tradition in diesem Sinne aus), somiern um sich selbst gegen die Gefahrun der anheinlichen Nähe zu schützen. Daher auch das Anhalten des Athems.

<sup>7)</sup> Statt ande giebt Vaj. S. II, 32 die evident richtige Lesurt auto.

Julius alt ist, von da an Haar von seinen eignen Körper, mit dem Spracht De ist ein Kleid für auch, ihr Väter: holt enen nichts Andres som me, his Väter!\* (Aevalayans Sr. H. 7, 6). Mit scheint, dass hier zwei empringfich ganz verschiedens Riten zusammengefügt eind; die Spendung von Gewandstoff mit Bekleidung der Seelen und das typische, weitverhreitste Hauttodtenopfer — vgl. desson Behandlang durch G. A. Wilken, Remetalminde internationale III, 225 ff., IV, 345 ff. —, die Hingabe eines dam

den einen essen, wenn er sich Söhne wünscht; dazu ein Vers, in dem die Väter angerufen werden, mannliche Leibesfrucht zu verleihen. Die andern Klösse sollen in Wasser oder in das Opferfeuer geworfen werden oder man soll sie einem Brahmanen zu essen geben oder sie einer Kuh vorwerfen.

Dass in diesem Opferritual auch Elemente von junger Herkunft enthalten sind, ist unzweifelhaft. So die Spenden an Soma und Agni, welche Zusammenstellung der beiden grossen göttlichen Opferpatrone als eine stehende, unendlich haufig wiederholte in den jüngeren vedischen Texten anzutreffen ist, während wir Ursache haben, sie der ältern Rgvedazeit abzusprechen!). Auch die Brahmanen, welche der Feier assistiren und dabei Speisen und Geschenke empfangen, werden, wie ich meine, in verhältnissmässig später Zeit zu dieser Rolle gelangt sein!). Aber sondern wir diese Neuerungen ab, so bleibt das Bild einer Feier übrig, welche die Zäge allerhöchsten Alters trägt. Es ist die Seelenspeisung, wie sie im Wesentlichen in derselben Form über die ganze Erde verbreitet ist, bei den meisten Naturvölkern wiederkehrend,

besondere geeigneten Theile der eignen Person, um das Ganze derselben, zu schützen. Bei der Zusammenpassung des Gewandopfers und des Haaropfers mag die Verstellung von Todten, die nur in ihr Haar gekleidetsind (z. B. Penavatthu I, 10, 2), mitgespielt haben. Duss die Haargebeerst im Alter eintritt, kann doch wohl pur auf der Verstellung berahen,
dass dum des Leben gefährdeter, also der Leskauf durch jene Spende
nothwendiger ist. "Dann ist er den Vätern näher", sagt das Tuttkrive
Brähmung (l. S. 10, 7) mit Beang auf diesen Ritus.

<sup>7)</sup> Vgh oben S. 94 Ann. 1. Man bemerks übrigens, dass die stehende Reihenfolge, erst Agnt dann Soma, hier umgedreht ist: offenber nichts andres als die in violen Acusserlichkeiten des Manenopfers gegenaber dem Götteropfer durchgefährts Umdrehung (rechts herum statt links benna n. s. w.). Man vergieiche die characteristische Stelle Äyvuläynna Sr. II. 6, 12–13.

<sup>5)</sup> Sie feblen in der dem Strautaritust angehörigen Form des Testtemopfers (Pindapütyajnat; vgl. Galand, Altind. Ahnencult 17.

der primitivsten Stufe religiöser Sitte entstammend, Nichts deutet hier auf himmlische Wohnung der Seelen; die Gaben für sie werden nicht durch das Opferfeuer nach oben gesandt, Sie werden in die Erde gelegt: in der Erdtiefe oder auch anf der Erde, in der Nähe der menschlichen Wohnungen!) haust die Scele und wartet, dass die Lebenden ihren Hunger stillen und sie kleiden. Sie kommt zum Mahle heran, setzt sieh an den Platz, den man für sie zugerichtet hat\*) oder schlupft in das Wassergofass\*); von der Speise, die man ihr giebt, geniesst sie die Hitze und lässt die erkaltete Substanz liegen\*). Hat sie ihr Theil empfangen, so achtet man darauf, dass der unheimliche Gast nicht länger verweilt. Es wird. als ein letzter, verblasster Rest materiellerer Formen des Seelenaustreibens, wie sie sich anderwarts finden - durch Keulenschläge in die Luft und dgl. - aufzufassen sein, wenn abulich dem athenischen Gegale Kroes, oer bi' Arbentique der indische Opferer, der zuerst die Seelen eingeladen "ihr Vater erfreut euch", hinterher spricht: "die Vater haben sich erfreut", noch deutlicher in andern Darstellungen des Rituals ): "Geht weg, ihr Vater, ihr Somafreunde, auf euren tiefen, alten Pfaden. Aber über einen Monat kommt wieder za unserm Hause das Opfer zu essen, reich an Nachkommen, an Mannen." Auch ein Ausschütteln des Ge-

Auf einen uralten Glauben vom Wohnen der Seden unter der Schwells seleint indischer Gebrauch gleich dem andrer Völker hinraführen;
 Winternitz, Alrind, Hochreitzeitnill 72.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Siabs Apastamba Dh. II, 8, 18, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Caland, Alind Almoculi 189. Man wird une nathrhen nicht dahin vorstehen, dass wir für derurtige specialle Züge, welche wir hier zur concreten Anamalung der kulischen Vorstellung beibringen, eine fiber Indien hinausreinliches Geltung in Ansprach nehmen.

<sup>&</sup>quot; Caland, Alfind, Ahmmult 180.

<sup>\*)</sup> Hirzuyakeşin Grbys II, 13, 2; Kanşika Sütra 88, 28. Der Sproch bit sin Pendant zu der oben (S. 549) mitgetheilten Formel der Einfadung.

wandzipfels wird erwähnt!), ohne Zweifel ein Abschütteln der Seelen.

Das Alles erfahren wir zwar aus Quellen, die durchweg Jünger, zum Theil erheblich jünger sind als der Reveda. Aber dadurch kann unser Glaube an die uralte Herkunft dieser Riten nicht wankend gemacht werden. Eine Aussehmuckung mit Hymnen und Gesängen an die mächtigsten Götter, wie man sie für das Somaopfer erfand, wurde ja dieser einfachen Darbringung von Speiseklössen, welche man den Todten niederlegte, nicht zu Theil: begreiflich genug darum, dass in dem Hymnenbuch nichts von dieser Feier zo lesen ist. Unverständlich aber ware deren ganzes Anssahen, wenn sie wirklich erst in dem Zeitalter der Texte, die aber sie berichten, entstanden ware. Sie entspricht nicht den in diesem Zeitalter herrschenden und lebenden Gedanken, wohl aber den Gedanken und Ausdrucksformen einer Culturstufe, für welche die meisten, vielleicht alle Gottheiten der rgvedischen Poesie noch im Schoosse ferner Zukunft ruhten.

Gespensterglaube und Verwandtes. Es müssen hier noch einige Gebräuche berährt werden, welche auf den Glauben hinzudeuten scheinen, dass der Todte sich nicht sogleich bei seinem Hingang mit den übrigen Schaaren der Seelen vereinigt, sondern zuerst eine Zeitlang ein eignes Dasein führt, den Lebenden besonders nah und darum der ursprünglichen Vorstellung nach besonders gefährlich.

Hier ist vor Allem zu erwähnen, dass die regelmässigen monatlichen Todtenopfer (sraddlen) an Vater, Grossvater und Urgrossvater des Opferers dem eben Versterbenen in der ersten Zeit nach seinem Tode noch nicht gefeiert wurden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kanj. S. 88, 27. Hier weisen wir auch auf den Geleunch hin die eigne Seele (mans), die beim Todtenopfer in die Gemeinschaft der Seelen der Hiegegangenen gerathen ist, zu sich surückzurufen (Vaj. Sagit, HI, 53 fgp.) Käty, V, 9, 22;

Man ehrte ihn für sich allein durch ein Einzeltodtenopfer und nahm ihn in der Regel erst nach einem Jahr in die Opfergemeinschaft der ihm vorangegangenen Väter auf. Unværkennhar liegt hier der Gedanke zu Grunde, dass der Todte den im Jenseits unter den andern Todten ihm gebührenden Platz erst nach Ablauf einer gewissen Zeit einnimmt, vorher aber sich in einem Zwischenzustande befindet, Einige kleine rituelle Abweichungen des Einzeltodtenopfers von der gewöhnlichen Form des Todtenopfers scheinen dies zu bestätigen. Das Herbeirufen des Todten fällt fort. Zum Schlass we soust die Vater entlassen werden ("Geht weg. ihr Vater" u. s. w., S. 553), heisst es hier: "Man verweile in Rube"). An Stelle eines Gebets, dass die den Vätern gespendete Gabe unvergänglich ihnen gehöre, betete man nur, dass sie für den Todten dasein möge<sup>3</sup>). Die Vorstellung, welche in diesen Abweichungen zum Ausdruck kommt, kann offenbar nur die sein, dass der Todte in dieser Zeit in nächster Nähe der Lebenden weilt und dass dieser Zustand als ein vorlaufiger einem späteren dauernden gegenübersteht. Die gesammte jüngere Literatur") stellt denn auch ausdrücklich den Unterschied auf zwischen dem für sich allein ver-

<sup>1)</sup> abhiramyatitm, Sinkh, G. IV, 2, 6,

<sup>5)</sup> Ein andrer Unterschied ist, dass beim geseihalichen Todienopfer mach einer übrigens nicht sehr alten einuden Nomerung vieler Schulen eine den Visve devas "allen Göttern" gewichnete Veruhrung verkonntt, die beim Einzeltsoftenopfer fortfallt. Den hier sich zeigenden und ja auch bie zum Egyeita, vielleicht derüber himms surückgehenden Glauben zu die Göttern können wir allerdings den ältesten Schichten dieser Vorstellungsmassen nicht zurechmen. Vgl. Caland, Altind. Ahnensult 160 fg., 181, wo aber die Theorie aber die derüb nitzen mir verfeldt schein.

<sup>2) 5.</sup> die Materialien bei Culturd Tedtenverstrung S. 22, 27, 34. Ich glaube, dass die in Rede stehende Unterschädung bis zu Sänkhäyans zurückverfolgt werden kann: Grbyssütra IV, 2, 7 und die allerdings versuuthlich interpoliete (Ind. Stud. XV, 148) Stelle IV, 3, 5, 6.

ehrten Preta — wörtlich dem Hingegangenen; das Wort hat auch die Bedeutung etwa von "Gespenst" — und den vollberechtigten Vorfahrengeistern, den Pitaras ("Vätern"); und wenn sich eine entgegengesetzte Vorstellung — das Fener des Scheiterhaufens den Todten direct unter die Väter versetzend — auch schon in den Hymnen des Rgveda findet, so seheint sich mir doch das Zeugniss des Rituals hinreichend gewichtig mit der ganzen inneren Wahrscheinlichkeit zu vereinen, um uns glanben zu lassen, dass die späteren Texte hier in der That pralten Volksglauben bewahren").

Wie nun der eben besprochene Unterschied des vorläufigen und des definitiven Todtenopfers auf einen Wechsel im Zustand des Todten hinzudeuten scheint, so wird Aehnliches von dem Unterschied der vorläufigen und der definitiven Bestattung zu sagen sein. Bei vielen Naturvölkern ist der Gebrauch nachgewiesen worden!), auf eine provisorische Bestattung später, oft erst nach einer Reihe von Jahren, die definitive mit der Abhaltung eines grossen Todtenfestes verbundene folgen zu lassen; die Trauer um den Todten - d. h. nach dem ursprünglichen Wesen der Sache die Nothwendigkeit besondrer Vorsicht gegen die Nachstellungen des Todten reicht der Norm nach bis zu dieser Feier, wenn auch dann vielfach Abkurzungen der Trauerzeit zu beobachten sind?). Wir werden später eingehender zu erörtern haben, dass auch dem vedischen Ritual dieser Unterschied einer vorläufigen und der definitiven Bestattung bekannt ist; hier berühren wir diesen Sachverhalt nur insofern er aller Wahrscheinlichkeit nach gleichfalls auf den eben in Rede stehenden Glauben von der zuerst noch unvollständigen Einbürgerung des Todten

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Anders urtheilt Kaegi, Philof, Abhandlungen für Schweiner-Seller S. 55 A, 19.

<sup>7)</sup> Man vergleiche die Zammunstellungen von G. A. Wilken in seinem Anlante über dus Haaropfer, Rense coloniale internationale III, 256 (gr.)

<sup>9</sup> Wilken = a 0, 260, 261.

im Jenseits hinweist. Denn es ist doch wohl klar, dass einer Feier wie der endgiltigen Bestattung eine Zauberwirkung auf das Dasein der Seele zugeschrieben worden sein muss, und diese Wirkung kann doch nur ale die Ueberführung der Seele in einen dauernderen, von der Welt der Lebenden weiter entfernten Zustand gedacht worden sein, wie wir thatsächlich im Glauben der Naturvölker eben diese Wirkung regelmässig mit jenem Ritus verknüpft finden.

Streng genommen sollte man nun allerdings erwarten, dass der Uebergang von der Einzelverehrung des Todten zu seiner Betheiligung am allgemeinen Todtencult mit der definitiven Bestattung zusammenfiele, während die Ritualtexte diese Vorgänge vielmehr als vollkommen unabhängig von einander darstellen. Doch kann es in der That wohl kaum befremden, wenn die beiden rituellen Ausdrucksweisen für das Eingehen des Todten zu seiner vollen Ruhe schliesslich so weit ein selbständiges Dasein gewonnen haben, dass — etwa durch die Fixirung der Zeitdauer für die Einzeltodtenopfer auf ein Jahr — der Zusammenhang zwischen ihnen verdunkelt worden ist. —

Wir erwähnten schen, dass der Ausdruck für den noch nicht unter die Gemeinschaft der "Vater" aufgenommenen Todten, Preta, auch geradezu in der Bedeutung "Gespenst" gebrancht wird. Das Dasein des noch in der Nähe der Lebendigen umherirrenden Todten trägt eben gespensterhaften Character; die rechte Bestattung hat die Macht dem Gespenst seine Ruhe zu geben!). Es soll natürlich damit nicht behauptet werden, dass aller Gespensterglaube mit der

P. Man erinnere sich etwa, unt eine moderne Errählung zu erwähnen, au den büssen Jäger, dem ein Tiger im Wahle todtet und der als büsser Guist apukt, bis eine Krähe seine Gebeites in den Ganges schieppt, worauf er als Seliger som Himmel eingeht (Garnis Puraga bei M. Williams, Brähmenism und Hindhism, 3. Anfl., 301).

nicht oder noch nicht vollzogenen Bestattung ausammenhängt\*); er komnte auch unabhängig von der Rücksicht auf die Bestattungsgebränche entstehen oder sich nachträglich davon unabhängig machen, insonderheit so dass der Vergeltungsglanbe hineinspielte und statt des Mangels der Bestattung es irgendwelche Sünden waren, für welche das Gespenstardasein die Strafe bildete. Hier aber wird der Ort sein die Hauptzuge des altindischen Gespensterglaubens zu überblicken:

Der Rgveds, in dem wir von ausdrücklichen Hindentungen auf diesen Glauben natürlich nicht viel erwarten dürfen, spricht doch wenigstens an einer Stelle (X, 15, 2) von den Vätern, "die in dem irdischen Luftreich oder die in den wehlumbegten Niederlassungen sitzen"): wo es nahe liegt an ein gespensterhaftes Verweilen der Seelen in der Nahe der Lebenden zu denken. Ein jüngerer vedischer Text trägt das Moment von Schuld und Strafe hinein: wer eines Brahmanen Blut vergiesst, soll so viele Jahre wie das Blut-Sandkörner benetzt "die Väterwelt nicht zu sehen bekommen").

Zur nüheren Ausmalung dieses Daseins gespenstischer, von der Väterwelt ausgeschlossener Seelen scheinen die verlischen Texte kein Material zu bieten. Die Thatsache ist bemerkensworth, aber nicht schwer verständlich. Himmel und Hölle genossen, zumal als der Seelenwanderungsglaube immer lebendiger wurde, in der auf die Extreme gerichteten

<sup>7)</sup> Wie ja unch, obwohl die Fenurbestattung die richtige Beforderung zur Himmelsweit bildet, doch den Unverbraunten Jene Welt nicht zur schlossen ist (a unten S. 570);

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgf. Av. XVIII, 3; 9 — Taitt. År. VI, 4; 3 (un den Todtens). Wo sat Erden es die gefällt derthin geher. Zu dem hier erwähnten "Suzen im irdischen Luftreich" vergleiche man Ait. Br. VII, 5, 3.

<sup>9</sup> Taux Sombita II, 6, 10, 2, vgl. Manu IV, 168; XI, 207.

<sup>\*)</sup> Stellen wie Ath. Vede V. 19, 3 — die Bolnidiger eines Brehmmen immitten eines Stromes von Bint altzend und Haare «sseud — wage ich nicht hierher zu rochnen: «« kann sich hier ebenso luccht oder hiehten um Höllenbewohner wie um erdbewohnende Gesponster handeln.

theologischen Phantasie den Vorrang; sie hatten die Erde von ihren gespenstischen Bewohnern annähernd entleert; die Gespensterwelt war nicht viel mehr als ein im populären Glauben ihr Dasein fristendes Rudiment ausserhalb der lebendigen Denkrichtungen der Gegenwart: "die Lebenden und die Väter", heisst es jetzt'), "erscheinen nicht zusammen". So stellen sich auch die Wesen, die wir in der Literatur der gegen böse Dämonen und Plagegeister gerichteten Abwehrspriiche als Stifter von Krankheit und Unbeil antreffen, nicht als Gespenster dar; so wahrscheinlich es ist, dass diese Rakshas, Pisaca etc. zum nicht geringen Theil auf böswillige Seelen Verstorbener zurückgehen?), war doch für die Dichter des Atharvaveda dieser Zusammenhang längst verdunkelt, jene Typen verselbständigt, so dass wir auch in der Zauberliteraturdem Gespensterglauben nicht begegnen. Mehr von den Gespenstern hören wir erst in den Texton des alten Buddhismins?). Hier sind Gespenster, welche für Sünden ihres Erdenlebens bestraft werden, beliebt als warnende Beispiele und zugleich als Antrieb zur Freigebigkeit gegen fromme Monche; denn durch Gaben, die man den Verstorbenen zu Ehren spendet, kann man deren Leiden im Jenseits lindern. Lassen wir diese Pointe bei Seite, so ist es wahrscheinlich, dass der buddhistische Gespensterglaube ein im Wesentlichen getrenes Bild des unsrer directen Kunde nahezu entzegenen vedischen giebt; viel von Neubildungen hier zu vermuthen ist kein Anlass. Es wird daher gerechtfertigt sein, an dieser Stelle einen Blick auf die buddhistischen Vorstellungen von den Gespenstern zu werfen. Dass diese von den Buddhisten selbst keineswegs nur als poetisch-erbauliehe Staffage, sondern durchaus ernst genommen wurden, zeigt sich darin, dass das

<sup>7</sup> Satapaths Br. XIII, 8, 4, 12.

<sup>7</sup> Vgh oben S, 60 fg.

<sup>3)</sup> Namentiish die Geschichtensammlung Petavattliu kommt in Betracht.

Gemeinderecht in seinem unwandelbar nüchternen Ton z. B. beim Verbot geschlechtlicher Sünden auch den Fall bespricht, dass ein Monch mit einem weiblichen Gespanst Umgang hat, beim Verbot des Diebstahls den Fall, dass ein Mouch sieh die einem Gespenst gehörige Sache aneignet: dieselbe wurde chenso wie die einem Thier gehörige als herrenlos betrachtet), In den Erzählungen finden sich die Gespenster besonders häufig an einsamen Orten, wo der Wanderer sie trifft, der in die Stille zurückgezogene Monch von ihnen angesprochen wird. Der König von Suräshtra von der Hauptstadt der Maurya in sein Land zurückkehrend kommt um die Mittagszeit zu einem Pfad, der im Sumpf verläuft; dort weht ein unheimlicher Gerneh und grausiges Geton ist zu hören?). Er merkt, dass er in der Nähe der Leute aus Yamas Beich ist, und unter einem machtigen Nyagrodhabaum naht ihm ein Mann von götterähnlichem Aussehen, schön geschmückt, der sich ihm als Gespenst (pretu) zu erkennen giebt und ihm von dem bösen Lebenswandel, den er geführt, erzählt<sup>3</sup>). Andre Gespenster zeigen sich am Ufer des Ganges, auf einem Zuckerfeld, anf einem Kothhaufen, vor der Stadt Vesalt'). Sie sind nicht unabanderlich an den Ort gebannt, an dem sie orscheinen; der Gatte lädt seine Gattin, die ihm als Gespenst begegnet, ein nach Hause zu kommen und ihre Kinder zu schen'); ein andres Gespenst geht in die Königsstadt Rajagria aum König, um ihm anzuseigen, wie es erlöst werden kann't Ein merkwurdiges Textstack<sup>†</sup>) lasst die menschlichen Wol-

<sup>5</sup> Parajika I, 10, 14; II, 6, 4.

<sup>3)</sup> So vergleicht auch das Mahäbhärats gern des Kampfgettes mit den gransigen Tonen von Gesponstern.

Petavatthn IV, S.

<sup>\*)</sup> Elemins, H, 10, IV, 1, 5, 8.

<sup>&</sup>quot;) Ebundus, II, 4.

<sup>4)</sup> Ebendus, II, S.

<sup>\*)</sup> Ebenius, I, 5.

nungen von den Gespenstern der verstorbenen Familienglieder umschwarmt werden: "Hinter den Wanden stehen sie, an Grenzon und Kreuzwegen; an den Thurpfosten stehen sie; og ihrem Haus kehren sie zurock; - wer ein mitheidiges Herz hat, giebt ihnen Speise und Trank; dem wünschen die Gespenster langes Leben". "Bei ihnen giebt es ja keinen Ackerbau und nicht werden dort Heerden gehütet; Handel giebt es nicht, Kaufgetriebe um Geld. Von dem, was ihnen von dieser Welt aus gegeben wird, leben die Verstorbenen, die Hingegangenen drüben. Wie das Regenwasser, das auf der Höhe niedergefallen ist, in die Tiefe rinnt, so kommt, was hier gegeben wird, den Verstorbenen zu Gnte". Hier sicht es ganz ans, als gelte das gespenstische Verweilen in der Nähe der alten Heimath als das regelmässige Loos der Todten. Gewöhnlich aber erscheint das Gespensterdasem als Ausnahme, als Strafe für Versehuldungen, mit Plagen aller Art beladen. Nackt oder nur mit dem eignen Haar bekleidet, von Hitze verfolgt, gegen welche das Wasser, der Schatten, der Wind keine Zuflucht bietet, hungernd oder Koth essend, durstend mitten im Gangeswasser, das sich dem Verlangenden in Blut wandelt, wie Walmsinnige, wie geschenchtes Wild umherstürzend: so schildert die buddhistische Poesie die Gespenster, vielmehr selbst leidend als dem begegnenden Menschen Schaden zufügend, wie wir schon in der vedischen Zeit bei dem Seelen der Verstorbenen die Fähigkeit oder Neigung den Lebenden zu schaden in den Hintergrund getreten fanden.

Zum Schluss sei noch ein eigenthümlicher Zug dieser buddhistischen Dichtungen hervorgehoben; wiederholt<sup>1</sup>) sagt das Gespenst, welches dem begegnenden Menschen seine Geschichte erzählt, dass es über so und so viele Monate "sterben" und dann in die und die Holle eingeben wird.

Z. B. Petavatibu L 10, 12; II, 7, 12.
 Oldenberg, Religion des Vala.

Tritt hier, in die Ausdrucksweise des Seelenwanderungsglaubens übertragen, die früher von uns berührte Vorstellung au Tage, dass das Gespensterdasein eine Uebergangsstufe ist, welche dem Hingelangen der Seele zu ihrem endgiltigen Bestimmungsort vorangeht? —

Natürlich kann kein Urtheil darüber gewagt werden, wie weit solche einzelne concrete Züge des späteren Gespensterglaubens in die vedische Vorstellungswelt zurückverlegt werden dürfen wie die Gespensterstadt des Divyavadana<sup>4</sup>) oder die von Gespensterfrauen bewohnten Inseln des Jataka<sup>7</sup>) oder die ofter begegnenden Gespensterschreckenssenen, die auf Leichenäckern spielen (z. B. im Malatmadhava, in der Geschichte vom Somenschirm mit den fünf Stäben<sup>7</sup>)). Aber das Gesammtbild jenes Vorstellungskreises werden wir doch seinem ungefähren Inhalt nach zu verwenden berechtigt sein, um eine Lücke, welche die verdische Ueberlieferung in unseer Kenntniss der altindischen Anschauungen vom Leben nach dem Tode lässt, auszufüllen.

Verkörperung von Seelen in Thieren, Pflanzen, Sternen. Anhangsweise möge hier noch die Bemerkung Platz finden, dass Spuren des so weit verbreiteten Glaubens an die Incarnirung von Seelen Verstorbener in Thieren

<sup>1)</sup> p. 7 fg. ed. Cowell-Neil.

<sup>\*</sup> yol. IV p. 2 fg. ed. Funshall.

<sup>\*)</sup> Abh. der Berl. Akad. (phil. bist. Cl.) 1877, p. 16. — Unrweifelhaft all ist der Glaube an Krourwege als Gensterstätten; vgl. aben S. 268 Ann. I. Hier ist in Berng auf diese Bedeutung der Krourwege noch auf Stellen sie die folgende hinzuweisen, welche die Krourwege als Begrühmissplätze zeigen. Mahtparinithana Satta p. 52; "Wie verfahrt man mit dem Lelle zines urdbehorrschanden Königs? . . Bei der Krourung grosser Hauftstrassen errichtet man einem erubäherrschenden König ein Leichenmonnment (teaper). \* Dhemmaparia-Commentar p. 309; "Er logte die Gebeine bin und errichtete bei der Krourung grosser Hauptstrassen ein Leichenmonnment (teaper). \*

innerhalb der alteren indischen Literatur, so viel ich sehe, nur ganz spärlich auftroten. Wohl das wichtigste Zengniss ist die Verschrift eines Rechtstexts') beim Todfenopfer auch den Vogeln einen Kloss wie ihn die Manen empfangen hinguwerfen: "denn es wird gelehrt dass die Vater einherziehen das Aussehen von Vögeln annehmend." Die Materialien für den Glauben an die Incarnation von Seelen in Schlangen\*) scheinen für Schlüsse in Bezug auf das alte arische Indien kaum ein hinreichendes Fundament zu bieten. Einen offenbar auf thierische Incarnation deutenden Zug wird uns die Erörterung des Begrabnissrituals bieten"); mehr würde vielleicht die Erzählungsliteratur ergeben, wenn sich nicht die Neubildungen des Seelenwanderungsglaubens mit den etwa vorhandenen Resten derartiger alter Vorstellungen umusterscheidbar vermischt hatten. Oder wird der fortschreitenden Untersuchung hier doch eine Unterscheidung gelingen? Eine Geschichte z. B. wie die von der Mutter, welche stirbt wahrend ihr Sohn auf Reisen ist, und aus Liebe zu ihm zu einem Schakalweibehen wird, das am Wege lauert um ihn von einem unglückbringenden Walde fernzuhalten!), möchte wohl mit altem Volksglauben, dass die Seelen Verstorbener in Thiere eingehen können, zusammenhängen. Wenn dies richtig ist, haben wir hier nicht einen Zug aus dem Kreise der Vorstellungen, die den Seelenwanderungsglauben vorbereiteten? Und wird dieser selbst nicht für die weiter und tiefer dringende

b) Bandhäyana II, 14, 9, 10,

<sup>\*)</sup> Sishe numentlich Winternitz, Der Surpalmii 37.

<sup>1)</sup> Siehe unten S. 581

<sup>7)</sup> Satapattajataka, Jät. vol. II p. 388. Der baddinistische Erahlberdrückt in seiner Weise aus, dass hier ein audzer Vergung als der gewöhnführ der Soeienwanderung vorliegt. Er liest die sterbende Mutter nicht die Schahal wiedergeberen, sondern zu einer opapätt späll werden, d. h. zu einem fertig geformten, nicht durch einen Mutterleib hinduruhgegangenen Wesen der betreffenden Art.

Forschung von dem Character einer unvermittelten Neuschöpfung, der ihm anzuhaften scheinen kann, immer mehr und mehr verlieren?

Es kann ferner in Frage kommen, ob nicht auch an ein Eingehen von Seelen in Pflanzen geglaubt worden ist; es sei darüber auf einige bei der Erörterung des Begrähniss rituals zu machende Bemerkungen') verwiesen. Endlich ist auch die Verkörperung in Sternen dem altindischen Glauben nicht fremd!). Eine bekannte Stelle des grossen Epor!) spricht von den "Sterngestalten, die leuchtend zu schauen sind wie Lichter, klein durch ihre Ferne, ob sie gleich gar gross sind": sie louchten "mit ihrem eignen Glanze, den sie dürch ihre guten Werke gewonnen haben" - königliche Weise, Helden die im Kampfe gefallen sind, Asketen, welche durch ihre Kasteiungen die Himmelswelt erlangt haben. Die Vorstellung aber, welche hier im Epos erscheint, geht in den Veda zurück. Ein vedisches (lesetzbuch\*) sagt: "die Wesenheiten der Weisen, die Gutes gethan haben, sind in der Höhe leuchtend zu schauen", und ein Brahmana") erklart die Storne für Frauen und dann für "das Licht derer, die durch ihre guten Werke zum Himmel gelangen." Darf es nicht in demselben Sinn verstanden werden, wenn der Rgveda sagt: "Hoch am Himmel stehen die, welche Opferiohn gegeben haben", und wenn er von dem himmlischen Dasein der "un Kasteiung reichen Bahis, der Dichter, welche die Sonne be-

<sup>1</sup> Unton 8, 582;

<sup>7</sup> Vgl. annoutlich Barth, Religious of India? S. 23 Ann. 3; Schortman Visionaliteratur S. 39. — Auch von dem Mond ist als Sits der als geschiedenen Seelen die Rede; so Kaush Up. I. 2, vgl. Kary. XXV, 6, 11 sowie Hillobrandt Mythol. I. 278, 391 fg., mit dessen Auflassungen als mich freifielt nicht einverstanden erklären kann.

<sup>\*)</sup> Mahabharata III, 1745 fg. ed. Cale.

J Apastamba H, 9, 21, 14.

<sup>9</sup> Sataputha Br. VI, b. 4, 8.

wachen" spricht"), oder wenn der Atharvaveda") die Ledigen, welche kinderlos hingegangen sind, "zum Himmel aufgestiegen auf des Firmamentes Rücken leuchten" lässt? Und dürfen nicht Benennungen wie z. B. die des grossen Bären als der sieben Rishis oder des einen Sterns der Plejaden nach dem Nämen der gattentreuen Arundhatt und Vorstellungen wie die von den Kritikas als den Gattinnen der himmlischen Bären für Spuren des Glaubens an Sternseelen gehalten werden?

## Die Todten und die Lebenden.

Dass man den Seelen der Vorfahren, auch nachdem sie ihr endgiltiges Ziel im Jenseits erreicht hatten, doch — anders als die homerischen Griechen den Hadesbewohnern — die Fähigkeit beilegte mit den Lebenden in Verbindung zu treten und auf deren Geschieke einzuwirken, zeigt sehen die Existenz des Todteneults, der auf das Tiefste mit allen Familienordnungen verwoben Neumand für Neumand, oder menatlich in der Halfte des abnehmenden Lichts — auch die Zeit des abnehmenden Tageslichts, den Nachmittag bevorzugend — durch das ganze Jahr hindurchgeht!), ausserdem aber gewisse Zeitpunkte — das Fest der Sakamedhas (S. 442), die Ashtakas im Winter gegen das Ende des Jahres (S. 446) und wohl noch an einem weiteren Termin in der Regenzeit —

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> X<sub>1</sub> 107, 2; 154, 5. Handelt es sigh um die siaben Rahis in der Baldemung des prossen Hären?

<sup>5</sup> XVIII, 2, 17.

<sup>3)</sup> Die Hauptkategorie der betreffenden Opfer heiest Sriddha, der Werthedenlung nach "was auf dem Vertmann (staddha) berüht"; gemeint ist, wie haufig bei dem Worte sraddha, das Vertrauen des Opferers au den Brahmanen (vgl. Tant. Samh, VII., 4, 1, 1, Pañe, Br. XII., 11, 25; Sat. Br. XIV. 8, 4, 10; auch in dem Sraddhäbymans Rr. X, 151 klingt dies Seite des Begriffs sehr deutlich durch), in dies en Fall zu den von han eingeladauen, zu speisenden und auf mannichfache Weise au ehrenden Brahmanen, den Empfängern, wie die Päiltexte sagen, "der aus Vertrauen so spendenden Speise" (taddhädengen blegenaut).

als in besonderem Sinn den Manon heilig hervortreten lässt: ein zwar bis jetzt erst in jüngeren Texten nachgewiesener, aber genan zu den Vorstellungen der varwundten Völker stimmender Glaube lässt die Seelen an Jenom der Regenzeit angehörigen Tage die Wehnung Yamas verlassen und Speise verlangend ihre Nachkommen auf Erden besuchen: wohl dem, der sie dann sittigt'). - Und wie die epischen Gedichte voll sind von Erscheinungen der Todten, so zeigt sich auch, wie nicht anders zu erwarten, in dem gesammten Lieder- und Spruchmaterial\*) des Veda die Vorstellung von lebendiger Beziehung zwischen den Hingegangenen und den irdischen Geschicken in den mannichfaltigsten Formen. Meist werden die "Vater" im Allgemeinen angerufen, aber gelegentlich richtet der brahmanische Opferer sein Gebet auch an die einzelnen Vorfahren der priesterlichen Geschlechter mit Namen, an Kanya, Kakshivant und die ganze Reihe jener Patriarchen, oder der Dichter aus dem Hause der Vasishthas ruft die hingegangenen Vasishthiden an"). Man bittet, ganz wie bei den Göttern, bald im Allgemeinen um Segen, um Erhörung, bald um einzelne Gnadenerweisungen, z. B. um Regen oder um die Gabe erfolgreicher Rede in der Gerichtsversammlung, oder dass der Verstorbene für die ihm geweihte Opferspeise dem bedürftigen Volk auf Erden Nahrung gebe, oder dass das von den Vatern angesammelte Verdienst der Opfer und Guben dem Betenden zur Vernichtung seines Feindes zu Gute kommen möge").

<sup>1)</sup> Siebe die Materialien bei Calund Todrenverchrung S. 48 fgg-

<sup>7)</sup> For den Rgyeda stellt dasselbe Bergnigue I, 95 fg. zurammm.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>J. Atharvav, XVIII., 3, 15 (g.: Rv. X, 15, 8. Man bomorke mell-wis Rv. V. 31, 9 mit Indra susammen Kutsu (vgl. oben S. 159 (g.) d. h. die Sede eines masschlichen Hores augerufen wird. Let violleicht anch Jones Udaläkäsyapa (?), weichem mas bei dem Pflügerfest opfert (Paraskara II, 13, 2), ein Almberr? Rituelle Characteristics des Techtonopfers werden allerdings nicht für ihn grwicht.

<sup>9)</sup> Av. IV. 15, 15; VII, 12, 1; XVIII, 2, 30; II, 12, 4, - Es giobi

Vor der Schlacht betet man zu den lanzenbewehrten, pfeilgewaltigen Vatern, den Bezwingern feindlicher Scharren'). Beim Opfer des Pravargya geben ausser den Göttern anch die Vater dem Opferer ihre Zustimmung 1). Insonderheit aber ist es die Fortpflanzung des Geschlechts, die in der Hut der Vorfahren steht. "Starke Söhne gebt mir, ihr Urgrossvater! Starke Söhne gebt mir, ihr Grossväter! Starke Söhne gebt mir, ihr Vater!" wird beim Todtenopfer gebetet"); einen der für die Manen bereiteten Klösse giebt der Opferer seiner Gattin, wenn sie sieh einen Sohn wünscht, mit dem Spruch; Gebt eine Leibesfrucht, ihr Väter, einen Knaben lotusbekranzt, dass ein Mann hier sei"+); mit den Ueberhleibseln des den Vatern anagegossenen Wassers benetzt sich der Opferer, der sich einen Sohn wünscht, das Antlitz\*); vor der Hochzeit wird den Vätern ein Klossopfer gebracht\*) offenbar mn der Ebe Nachkommenschaft zu erwirken, und man glaubt, dass wenn der Brautzug gehalten wird, sie herbeikommen die junge Braut zu sehen").

Gewiss wird auch der Glaube nicht gefehlt haben, dass der Todte mit seinem übernatürlichen Wissen den Lebenden zu Hilfe kommen kann; hierher dürfen wir wohl — unter Ablösung der auf dem Seelenwanderungsglauben beruhenden Einkleidung — den in buddhistischen Erzählungen\*) öfters

tin elemes für die Erlangung eines bestimmten Wansches darunbriegember Teiltenopfer, s. z. B. Aşvalayana G. IV, 7, 1; Caland Tedlesverheung S. 29.

<sup>17</sup> Itis, VI, 75, 9.

<sup>7)</sup> Taittiriya Amayaka V. 7, 8.

<sup>&</sup>quot; Kamilia Satra 88, 25.

<sup>9</sup> Daniellist 89, 6,

<sup>&</sup>quot; Asystanus G. IV, 7, 15.

Kangika Seitra 84, 12. Ashnilah in Griechenland: Robder, Payalie I, 226.

<sup>7)</sup> Athornwoods XIV, 2, 78,

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Z. B. Mahavagga (Vinnya Pitaim) I. 4, 2; Udans I, 10.

begegnenden Zug stellen, dass einem Menschen eine "blatsverwandte Gottheit" guten Rath zukommen lässt"). —

Von Bösem, das die Verstorbenen den Lebenden zufügen, ist wenig die Rede, wie das in den Zusammenhängen, in welche die betreffenden vedischen Texte grösstentheils hineingehören, des Rituals von Begräbniss und Todtenopfer, kaum anders erwartet werden kann. Dass die ganze Vorstellung von Schaden stiftenden Seelen doch nicht gefehlt hat, ist an sich klar und wird durch hinreichende Spuren bestätigt. Schon im Rgyeda (X, 15, 6) findet sich dem Todtenopfer angehörig das Gebet: "Thut uns kein Leid, ihr Vater, wenn wir nach Menschenart irgend ein Fehl gegen euch begangen haben." Und in einem jüngeren vedischen Text2) heisst es: "Das was sie sich nehmen ist der Antheil der Vater." Die eignen Väter werden zürnen und schaden nur wie Verschufdung oder das Vorenthalten der gebührenden Gaben sie dazu reizt. Dam Fremden werden Seelen leichter geführlich werden: man erinnere sich der oben (S. 566) erwähnten Anrufung, dass die Vater das Verdienst ihrer guten Werke dem Bittenden zur Vernichtung seines Feindes zuwenden mögen; die priesterliche Pointe vom Verdienst der Werke ist dabei nebensachlich; das Wesentliche ist der Glaube an die Seelen von Vatern. welche den Feind ihres Nachkommen vernichten. In ahnlichen Zusammenhang gehört es auch, wenn beim Todtenopfer gegen "die Dasyns"), die sich unter die Vater gemischt

<sup>7</sup> Am der späteren Literatur erinners ich an das übermitärliche Wissen der Vetälas a. dgl. mehr; auch Geistererscheinungen wie die von Dauerathes Geist zur Räms därfen hier erwährt wurden. — Darüber ab sigentliche Fodtenerakei verkamen, bederf es weiterer Unterenchungen. Dass in jedem Fall mich den Verstellungen des grossen Epos der priesterliche Zauberer Tedte heichworm kunnte, zeigt das Putrudarsansparvae (M.Rh. XV, 766 fig. ed. Cale.), wo Vyäss die Geister der gefallemen Heldes aus dem Wasser der Bläggrathe aufsteigen lässt.

<sup>\*)</sup> Taittiriya Brahmuna I, 5, 10, 7,

<sup>4)</sup> Unarische Feinde.

haben, wie Verwandte aussehend" eine eigne Abwehrhandlung mit einem auf beiden Seiten brennenden Fenerbrand vollzogen wird"); es ist klar, dass man von selchen geisterhaften Feinden nichts als Tücke erwartet haben kann"). Speciell für besartig gehalten werden auch — in Indien wie anderwarts — die Seelen ungeborner Kinder; sie gelten für Blutsanger"). Ueberhaupt weist die mannichfache das gauze Tedtenritual durchziehende Versicht den Seelen gegenüber auf den Glauben hin, dass diese dem, der sich nicht hütet, leicht näher kommen können als gut ist.

Im Zeitalter des Atharvaveda muss übrigens die Vorstellung von bösartigen, Unheil stiftenden Scelen schon stark
im Verblassen gewesen sein. Wir berührten schon oben
(S. 559), dass es in diesem Veda durchweg nicht Scelen,
sondern — wenigstens für das Bewusstsein jener Zeit —
andersgeartete Dämonen wie Rakshas\*) u. dgl. sind, die als
die Verursacher von Krankheit und Unglück auftreten.

Atharvaveda XVIII, 2, 28; Kanpila Sütra 87, 30.

<sup>3</sup> Anch dus Vergraben irgend weigher Zanberobjacts and Laubenstatten als Mittel einem Feind zu schmiter (Av. V. 31, 8; X. I. 15) könnts auf die Vorstellung hinweiten, dass die dort homeenden Secton — freilich galten jede Orte ja unch als Sammelplatz alber möglichen undern unbembehen Damenen — Jonem Böses thus werden. — Von eigentlichem Leichenzuber (vgl. z. B. Monter Williams, Brahmanim and Hudülem! 254) kenne ich in der alteren Literatur so gut wie ger keine Spuren. Für verwandt damit wird es aber gelten können, wonn num, um die aum Weglanfen neigenie Gattin oder Dienerin festzuhalten, ihr Körner, die beim Tedtenopfer ausgestreut waren, zu essen giebt (Kans. Surs 89, 10). Weiter sei auf Jätäka vol. I p. 456 verwiesen. Dass auch ein Calx, wie im eine Budülbisten den körperlichen Reliquien ihres Meisters und amter Hennger wichneten, hierhorgehörige Elemente enthält, versteht sich von albat.

<sup>7</sup> Bandhiyann bei Ludwig V p. 421: Caland, Altind. Ahnencult 32. Dies ist wohl der Grund, aus welchem man das Verbrechen des "Embryse födlers" als besonders schwer amali: es wurde dadurch eine ausmalinsweise grährliche Seule in Thätigkeit gesetzt.

<sup>1</sup> Durch ein solches Rahshas über scheint die schiedenbringende

## Die Bestattung.

In den vorhergehenden Abschnitten sind die Bestattungsgebrauche vielfach berührt worden; es wird nicht überflassig sein hier noch einmal im Zusammenhang auf sie zuruckzukommen.

Die Verbrennung war die normale aber keineswegs allgemein durchgeführte Bestattungsform des vedischen Zeitalters. Wenn spätere Autoren die Leichenäcker voll weggeworfener. verfaulender Körper schildern, wenn die Gesetzbücher die Leichen kleiner Kinder zu begraben oder wegzuwerfen, me "wie ein Stuck Holz im Walde liegen zu lassen" vorsehreiben!) oder das grosse Epos') sagt, dass der Todte "verbrannt oder begraben oder weggethan wird", so sind selbstverstandlich diese verschiedenen Formen des Bestattens oder Nichthestattens auch der vedischen Zeit bekannt gewesen. Der Bgveda (X, 15, 14) spricht von den Tedten - und zwar nicht etwa gemeinem Volk, Nichtariera u. s. w., sondern den in Himmelsfreuden lebenden frommen Vorfahren - "die vom Fener verbranut and die nicht vom Fener verbranut sind"; und neben diese Stelle setzt der Atharvaveda (XVIII, 2, 34) einen Vers, in welchem ähnlich, aber mit concreterer Wemlung. Agni angerufen wirdt "Die Begrabenen und die Weggeworfenen, die Verbrannten und die Ansgestellten: die alle führe herbei, Agni, die Väter, dass sie vom Opfer essen."

Scale doch dautlich genug durch, wenn errahlt wird, wie aus dem abgetreunten Haupt des Namaci, welchen Imits enter Verletzung des Tranbemiles geföhltet hatte, ein Rakshau wurde; des verfolgte den Indre und spruch en ihm: "Wohin willet der gelein? Wie willet die von mit leskommon?" (Satapatha Br. V. 4, 1, 9; vgl. Taitt. Br. I, 7, 1, 7, 8; Maitr. S. IV. 3, 4). Offenber im Grunde die als Rachaggeiet den Thater verfolgende Scale des Erschlagemen.

<sup>1)</sup> Yajnayalkya III, 1; Mann V, 68 fg. Vgi, Paraskara III, 10, 5.

<sup>3</sup> L 3616 ed. Cafe.

Zweifelhaft kann sein, was die "Ausgestellten" (uddhitah) sind. Eine andre Stelle, an welcher dur nieht gerade häufige Ausdruck erscheint, handelt von dem Fall, dass bei der Opferung einer Kuh, die nieht trüchtig sein darf, doch ein ungeborenes Kalb zum Vorschein kommt. "Da sagt man: Wo soll er das Kalb hinthun? Man soll es auf einem Baum ausstellen (uddadhyuh)... Dagegen sagt man aber: Wer da gegen ihn die Verwünschung ausspräche: "Man wird ihn, wenn er todt ist, auf einem Baum ausstellen", das würde in Erfüllung gehen" (Satapatha Br. IV, 5, 2, 13). Die Sitte die Leichen auf Baumen zu befestigen und so das Dasein der Lebenden vor der Berührung mit ihnen zu siehern tritt bei vielen Volkern auf: haben wir jenen Ausdruck des Atharvaveda von einer solchen oder ähnlichen Ausstellung") zu verstehen?

Das Begraben, dessen factisches Vorkommen bei den vedischen Indorn, wie wir zeigten, feststeht, wird doch, offenbar weil nicht für normal geltend, in den Ritualtexten nicht berücksichtigt. Und schwerlich mit Recht pflegt man\*) aus einem der rgvedischen Todtenlieder (X, 18) die Beschreibung von Begrabnisseeremonien herauszulesen. Dort wird zu dem Todten gesagt: "Geh hin zur Mutter Erde" — "wie die Mutter das Kind mit ihrem Gewande, so umhülle du ihn, Erde" — "ich richte die Erde auf rings um dieh." Aber man darf nicht übersehen, dass alles dies in das Ritual der Fenerbestattung genau so gut wie in das des Begrabnisses passt. Die Gebeine, welche bei der Verbrennung übrig bleiben, werden in die Erde gesenkt: dass nicht dieser Act sondern das Begraben des ganzen Leibes gemeint sei, ist dem Text schlechterdings nicht anzusehen\*). In der That reihen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man erimere sich an das avestische arabtur, das Gerüst für Ausstallung der Leichen. Vond. 6, 50; Geiger, Ostirau, Kultur 267, Ann. I.

<sup>1</sup> Z. B. Bergwigne I, 77 and lange ver Hus Roth

<sup>&</sup>quot;) Characteristisch ist der Ausdruck Päraskaras (III, 19, 5) in Bezog

die Jüngeren Ritualwerke die in Rede stehenden Verse ihrer Beschreibung der Bestattung — welche durchaus Feuerbestattung ist — ein, indem sie ihnen eben die bezeichnste Beziehung geben!). Und für den Rgveda wird die gleiche Deutung durch die Erwägung wahrscheinlich, dass die Abschnitte, welche jene Stelle umgeben und mit ihnen der Antorschaft und dem Inhalt nach ganz unverkembar zusammengehören, ein Feuerbestattungsritual euthalten, welches unvollständig sein würde, fehlten die für die feierliche Beisetzung der Gebeine bestimmten Sprücher eine Lücke, welche gerade durch den in Rede stehenden Text auf das Genaueste ausgefüllt wird!).

Wir behalten also von den verschiedenen Bestattungsarten als naher bekannt nur die Feuerbestattung übrig, deren Verlauf nun den Hauptzugen nach dargestellt werden muss<sup>1</sup>).

Dem Todten werden Bart, Haare, Nägel geschnitten; er wird gesalbt, bekränzt und mit einem frischen Gewand bekleidet. Man wird sich die noch im Hause befindliche Leiche wie später die Scene der Verbrennung umgeben zu denken laben von der Todtenklage der weinend berumtanzenden, mit

auf kleine Kinder: "Den Leib begraben sie ohne ihn zu verbreumen." Man sieht, dass die Behandlung der Knochen nach der Leisbenverhreumung als dem Begraben ührehaus gleichartig empfinden wurde.

<sup>1)</sup> S. anten S. 580.

Mit dieser Dentung von Rv. X. 18 int natürlich auch über Av. XVIII.
 50 –52 und ähnliche Stellen die Entscheidung gegeben.

<sup>7)</sup> Naben den betreffenden Textabschnitten des Rgyede und Atherravede and im Folgenden benntat worden: Satapatha Brahmana XII, 5, 2: XIII, 8; Taiti, Aranyaka VI (dort im Commentar Materialien aus Blairadvaja und Henthäyana); Aşvalöyana Sr. VI, 10, Grhya IV, 1 fg.; Şânkhöyana Şr. IV, 14 fg.; Katy, XXI, it. 4: XXV, 7; Paraskara III, 10; Katyika Sâtra 80 fg. Joh habe versucht die hauptsächlicheten Züge zu einem Gusammibilit zu vereinigen; die zahllonen Divergenzen der Quellen im Emmeluen aufzuführen und zu discutiren komnte nicht in meiner Abeicht liegen.

den Handen gegen Brust und Schenkel schlagenden Weiber mit aufgelöstem oder verwirrtem Haar!). Nun trägt man die Leiche nach dem Verbrennungsplatz oder führt sie auf einem Wagen derthin; mit gelöstem Haar folgen die Angehörigen; ein dem Todten angebundener Banmzweig verwischt die Fussspuren, damit der Tod den Rückweg zu den Lebenden nicht finden moge?). Vielleicht ist es dies Stadium der Handlung, für welches folgende Verse des Rgveda bestimmt sind?):

Der Todte wird angeredet.

"Geh hin, geh hin auf den alten Pfaden, darauf unsre Vater, die Alten fortgezogen. Beide Konige sollst du sehen, die an der Seelenspeise sich freuen, Yama und Varuna den Gott.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ceber die Klagoweiber im Atherravede handelt Bloomfrelit. America Journ, of Phil. XI, 236 fgg. Die spätere Literatur liefert mannichfache Materialien zur Vernaschaulichung, man vergleiche z. B. Callavagge XI, I, 10. Mahaparinibbänasatta p. 64 Childere, des Mahahapijataha (Jan. vol. III p. 274), das Sertviläpaparvan in M. Rharata XI, Ramayana II, 76, 20 fg. ed. Bombay etc.

<sup>4)</sup> Von einem Stamm des Imlischen Archipels h\u00e4ren wir, dass zons dort von einem Begr\u00e4bniss "zur\u00e4ckkehrt, nachdem aum vor\u00e4re jede Fusspur cogf\u00e4ltig beseifigt hat" (Rever cal internat, III, 232). Achaliches h\u00e4nifg such anderw\u00e4rt\u00e4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sv. X. 14, 7—12: betreff- der Versendung in dieser Stoffe der Germanie vgl. Kaustka Sutra 80, 35. Die Verse passon ihren Inhalt mast invofera gut bierber, als für das Händbergeben des Todtes Agni als Pährer nicht gemannt wirdt, as sich also wohl nicht im die Silmation der Verbreimung sulbst händelt, (dech egt. Asv. G. IV. 4, 6), dagegen Vers 7 auf ein wirkliches Zurünklegen eines Weges von Seiten der Leiche — mittriich mit Zanberwickung für das Verwurtskommen der Seele auf ihren Wegen — zu deuten scheint. Die in Vers 9 gemannte Stätte wird im Kaus. S. 30, 42, Asv. G. IV. 2, 10, Sänikh. IV. 14, 7 auf die Verbreimungsstatte basegen; die Besichung auf den Ort, wu die Knochen beigenstat worden (egt. Tsitt. Ar. VI. 6, 1), würde naber zu liegen schelnen, wenn nicht die dahin gehörigen Sprüche im Rv. an autie-r Stelle (X. 18, 10 Iz.) etzuden.

"Vereine dich mit den Vatern und mit Vanta, mit dem Lohn deiner Opfer und guten Werke im höchsten Himmel. Lass alles Gebrechen dahinten und kehre wieder heim!); vereinige dich mit deinem Leibe glanzgeschmückt".

Von dem Wege des Todten werden die Damonen vertrieben:

"Geht fort, entweicht, schleicht weg von hier. Hun haben die Vater diesen Ort bereitet. Die Rubestatte giebt ihm Yanna, in der Wasser, der Tage und Nächte Schmuck prangend".

Und wieder an den Todten:

"Entrinne der Sarama Kindern, den Hunden beiden", den vieräugigen, scheckigen auf gutem Wege, und komm an bei den Vatern, den gabenreichen, die als Yamas Genossen Frenden geniessen.

"Deinen Hunden beiden, Yama, den Wachtern, den vieraugigen Wegbewahrern, die nach den Mannern spähen: denen übergieb ihn, o König, und Heil und Wohlsein verleih ihm.

"Die beiden breitnasigen Seelenfresser"), Yamas Boten gehen umher unter den Leuten. Die mögen uns hier schönen Lebensathem heute wiedergeben die Sonne zu schauen."

Nun wird der Todte auf den Scheiterhaufen gelogt, der nach den jüngeren Quellen für einen Vollzieher des Cultus der drei heiligen Feuer zwischen diesen Feuern\*) aufgerichtet

<sup>4)</sup> Man hat hier den auchmental angehungsten Gedanken gefordett, dass das Starten eine Rückkehr der Seele zu Ihrer Heinarth ist. Soften aber die Worte nicht in der That bedeuten: Geh zur Himmelaweit und befreie dich von allen Gebrechen: dann behre unch wieder zu deinem Leibe, bei dem deine Heinarth ist, zuräck?

<sup>7)</sup> Vgl. about 8:588.

<sup>7)</sup> Ich hass due dunkle Wort adambalas loct.

Genner nach einigen Quellent zwischen Fenern welche durch beetimmte Manipalationen aus Jenen Fenern gewommn sind (Sat. Br. XII, 5);
 3; Kang, S. 80, 21).

ist. Neben ihn legt man seine Gattin, lässt sie aber alsbald wieder aufstehen: "Erhebe dich, o Weib. zur Welt der Lebenden. Hingegangen ist sein Lebenshauch, bei dem du liegst. Zu dieser Ehe hier mit dem Gatten, der deine Hand ergreift, der um dich freit, bist du gelangt!)." Und wie von seinem Weibe, so wird der Todte, wenn er ein Krieger war, auch von dem Wahrzeichen seiner Kriegerschaft getrennt. Sein Bogen!), den man ihm mitgegeben, wird ihm aus der Hand genommen: "Den Bogen nehme ich aus des Todten Hand, dass Herrschaft, Glanz und Kraft bei uns weile. Dort mögst du, hier mögen wir an Helden reich alle Feindschaft, jeden Anschlag überwinden" (X, 18, 9). Dem Opferer werden nach den Jüngeren Texten die Opfergerüthschaften mit auf den Scheiterhaufen gegeben; nur die unverbrennharen — die jedenen, metallenen oder steinernen — giebt

<sup>&</sup>quot;) Br. X. 18, S. Der Sinn scheint zu seint Von der allen Kiss, die durch den Tod gelöst ist, bist die zu einer neuen gelangt, du bist die Gattin desson geworden, der jetzt defne Hand segreißt und dieh außehben macht. Hierbeitung ober des Stalle des Gatten einnehmende Schweger", walchen Asynlayam (G. IV. 2, 18) bei dem in Rede stehenden Eine erwähnt, gemeint sein, fet bei dem im Text verwandtes Wort diehliche und dem speciellen Sinn, dem die Lexicographen ihm beilegen (Gutte sinne zum westen Mal verheirstheten Frau) zu benken (vgl. Kalendralata Mitte-Einl. zum Taitt. Ax. p. 57 (g.) und diehlichungen Mans III, 173 zu vergleichen? — Die Behandlung uneres Egwerses bei Hillebrandt Z. D. M. G. 40, 708 überzengt mich nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die jüngeren Texte geben entsprechemt andre Objects für Mitglieder der beiden undern Kasten an; mach Av. XVIII, 2, 50 resp. Kaus, 5, 80, 48 fg. ist es ein Stah beim Brahmanen, ein Ochsenstachel beim Bauer. Es wird auch vorgeschrieben, dass dem Tedten ein Stück Gold aus der Hand genommen wird, das sein altester Sohn bekommt (Av. XVIII, 4, 56, Kaus S, 80, 46).

<sup>\*)</sup> Nach Ayv, G. IV, 2, 22 wint der Begen aertreichen und auf der Seballerhaufen geworfen, abweichend von der im By, deutlich eursungssetzten und wahl arapprünglichen Gestalt des Ritus: das kriegerische Heldenthum, also auch deusen Symbol, mit den Lebesaten verbleiben.

man einem Brahmanen. Doch, wendet ein Text') dagegen ein, "den der diese Dinge annimmt achtet man für einen Leichenträger\*)\* - also soll man sie dem reinigenden Wasser nbergeben, oder - nach andern Quellen!) - der Sohn des Todten nimmt sie an sich. Auf das Mitgeben von Opfergerath scheint schon der Rgveda (X, 16, 8) zu deuten. Das Fener wird dort angerufen: "Dies Gefäss, Agni, mache nicht schwanken. Es ist lieb den Göttern und den Somaspendern. Dies Trinkgefäss der Götter, darans berauschen sich die unsterblichen Götter." Vermuthlich ist von einer mit auf den Scheiterhaufen gesetzten Somaschale die Rede\*). - Der Rgveda erwähnt ferner (das. 4) einen mit dem Todten zugleich verbrannten Ziegenbock; zu Agul wird gesagt: "Der Ziegenbock ist dem Antheil, den verbrenne mit deinem Brand; den soll deine Gluth verbrennen, deine Flamme. Mit deinen freundlichen Machton, Gott Jatavedas, führe ihn zu der Welt der Guten." Und den Todten redet man an (V. 7): "Lege den Panzer von Kühen?) an gegen Agni. Bedseke dieh mit Fott und schwelfender Falle, dass dich nicht der Kühne. tobend in seiner Wuth, mächtig umschlinge dich zu verbrennen." Die jüngeren Texte vervollständigen diese Andeutungen, indem sie von einer Kuh sprechen, die als "Um-

<sup>5</sup> Satspatha Benhmana XII, 5, 2, 14,

<sup>&</sup>quot;i Denn decurtiger Besitz des Tadten gilt als vom Tode afficirt.

<sup>2)</sup> Apr. (i. IV, 3, 18, 19; Kang S. SI, 19.

<sup>4)</sup> Nach Kangika Sürra 81, 9 wäre resimule skas Gefass für die Ide — den für den Opferer und die Priester bestimmten Theil der Opfergale — gemeint, und Agy, G. IV, 3, 25 (welche Stelle in Stonators Unberschung wie in der neumgen missverstanden ist; prouttapranagemen ist die Gefassellest mit dem rose Comm. zu Tatt. Ar. VI, 1, 4 angeführten Kalpasützu des Gefass des Prantfamessera (vgl. Hillebrandt Neu- und Vollmondsopfer 18).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nuch der Redewaise des Byrests bedeutes dies irgemit welche von der Kale kommende Substanzen, hier wohl deren verschiefens Körpertheile Vgl. auch Bergsigne L 51.

legethier" geschlachtet wird; Glied für Glied wird die Leiche mit den Theilen dieses Thiers belegt; auf das Gesicht kommt die fettdurchwachsene Netzhaut, in die Hande die beiden Nieren als Schutz gegen des Todesgottes Hunde<sup>1</sup>); über das Ganze wird das Fell mit Kopf und Füssen gedeckt. Und neben dem Scheiterhaufen wird ein Ziegenbock mit einem selswachen Strick angebunden, so dass er sich leicht losmachen kann. Nun wird der Scheiterhaufen in Brand gesteckt"); Anrufungen an Agni erfiehen dem Todten unversehrtes Hingelangen zu den Vatern. Gewiss fanden an dieser Stelle auch in alter Zeit schon Opferdarbringungen statt<sup>3</sup>), obwohl der Spruch, der in den jungeren Texten die hauptsächlichste dieser Darbringungen begleitet, im Reveda fiehlt : "Am diesem (dem Todten) bist du (Agui) geberen; môge er wiedernm aus dir geboren werden": das Fener, welches der Lebende einst entzundet hat, schafft dem Sterbenden nones Leben-

Bei der Rückkehr der Leidtragenden von der Verbrennungsstätte werden Reinigungshandlungen vollzogen: sie tauchen in Wasser unter, von welchem auch dem Verstorbenen eine Spende gewidmet wird; sie wechseln die Kleider: sie gehen unter einem Joch von zusammengebundenen Aesten des reinigungskräftigen Parnabaums durch — der Letzte muss die Aeste aus dem Boden reissen —; sie vermeiden es

<sup>&#</sup>x27;) Woher diese Verwendung der Nieren? Sellen vielleicht die Hunde durch "Wölfer eingeschüchtert werden (Gleichklung von erkkau und vykau; igh V. Henry, de liere VII de l'Atherta-reile, p. 110)?

Besiehentlich es werden die drei ihn umgehauden Opferkuer (S. 574) auge ehler.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Das Kansika Satra St. 34—39 schreibt eine Annahl von Spenden au Yama, die Angirus und Sarasvatt vor; auf diess wurden sich aus dem Byreda die Absoluitte X, 18, 1—6, 13 fm; 17, 7—9 bezuden.

Satap, Brahmans XII, 5, 2, 15 (Katy, XXV, 7, 38); Taitt. År. VI,
 A; Ågy, G, IV, 3, 27; Sankh. Sc. IV, IA, 36; Kang, S, 81, 39. Vgl. Satap.
 Be, H, 3, 3, 5.

sich unterwegs umzusehen'); sie berühren beim Eintritt in das Haus reinigende und glückbringende Objecte wie Wasser, Fener, Kuhmist, Senfkorner\*). Gerstenkörner\*). Das Opferfeuer des Verstorbenen wird auf einem andern Wege als durch die Thür\*) hinweggethan und an öder Stelle niedergelegt\*).

Die ersten Tage nach dem Trauerfall sind die Ueberlebenden unrein. Sie haben das gewohnte Lager zu vermeiden und auf dem Erdboden zu schlafen; sie bewahren
Kenschheit; sie kochen keine Speise, sondern leben von Gekanstem oder von Nahrung, die Andere ihnen geben."). Diese
Unreinheit danert je nach dem Verwandtschaftsgrade länger
oder kürzer; namentlich tritt eine dreitägige und eine zehntägige Frist hervor. "Oder die Observanzen erstrecken sieh",
sagt ein Text!), "bis zum Sammeln der Gebeine"; vermuthlich

<sup>17</sup> Virl. obou S. 488 Ann. L.

<sup>7</sup> Veber die auglückvertreibende Kraft des Senfe = 491;

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bei diesen ruht die Zauberkraft im Namen, wie der zugehörige Spruch reigt (Kang Stira 81, 17 und sonst häufig): "Gerste (gura) bid du; halte fern (geraga) von une den Hass, halte fern die Missgunst."

<sup>\*)</sup> Ein bekannter, weitverbreiteter Zug bei der Bekanntung unbewafieber Wesen, welche die Thur, durch die die zurückkehren konnten, nicht kennen fernen derfen.

<sup>4.</sup> Oder geschicht dies erst nach der Beisetrung der Gebeine (Katy, XXI, 1, 28, of Kans, Sutra 86, 18)? Die Stellung der Verse By, X, 16, 9 fgg. — alberdings Vers sicheres Beweisenmannt — wurde auf die ber angenommene Reitenfolge führen. Nüberes z. im Ratynyann a. a. O.; Kien die Sütra 69 fg. (Atharvaruda XII, 2); in manicher Hannelit vergleichber ist Arvalayene G. IV, G. Die Doutong der Egyeres im Einminen macht mancherlei Schwierigheit; in kannen Fall werden sie wirklich besogen, des sie alberdings auf den westen fillek zu besogen schwinzu (Berganges 1, 18), dass die Fener des Leichenberndes einservirt und für die Teatemopher verwendt wird.

<sup>9)</sup> Cober die Badestung dieser Gebrumbe a. unten S. 589 fg.

<sup>7</sup> Sankingum Br. IV, 15, 6.

das Ursprüngliche; es ist natürlich, dass die den Lebenden obliegenden Trancryebräuche von den Riien, welche die Ueberreste des Todten und damit diesen selbst betreffen, abhängig sind.

Am dritten Tage<sup>4</sup>) nach der Verbrennung der Leiche findet das Sammeln der Geboine statt. Zuvörderst werden an der Verbrennungsstätte Riten vollzogen - eie kehren shalich auch in andern Zusammenhängen wieder -, die das Verlöschen des Feners, das Eintreten von Kühle an Stelle der Gluth ausdrücken. Verschiedene Wasserpflanzen und ein Froschweibehen werden dorthin gebrocht: "Den du verbrannt hast, Agni, den lösche wieder; hier möge Kiyambn wachsen, kleine Hirse und Vyalkasa. Kühles Kraut, kühlungsreiches, frisches Krant, erfrischungsvolles, mit dem Froschweibehen komm zusammen dies Feuer zu erfreuen?).4 Die jungeren Texte sprechen von einem Besprengen der Feuerstatte mit Wasser und Milch - Wasser und Milch wird nach dem Zeugniss eines Sätra3) auch in der Nacht nach der Verbrennung unter freiem Himmel für den Todten hingestellt, mit den Worten: "Verstorbener, hier bade!" -: die Wasserpflanzen mögen<sup>†</sup>) in die Flassigkeit, mit welcher die Besprengung der Brandstätte vorgenommen wurde, hineingethan worden sein.

Nun werden die Knochen gesammelt, in einen Krug gethan<sup>5</sup>) und mit allerlei wohlriechenden Substanzen beschüttet. Die verschiedenen Quellen weichen darüber ab wo sie dann

<sup>1)</sup> So Kama Shira S2, 25, in undern Texten andre Termine.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) D. h. maxallorshan. Dor Tort ist Rv. X, 16, 13 fg. Vgl. dam Bloomfield, Amer. Journal of Phil. XL 342 fgg.; obon S. 569.

<sup>5</sup> Pinskam III, 10, 28.

Entsprechand der Darstellung des Kausiks Sätra 82, 26, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nach Kity, XXV, S, I, 7 in sine and Blattern geometric Tite; in state, Krug nur, warm man die (gloich en besprechende) Behetzung au Griere bunbatchtigt.

zu bestatten sind!). Ich theile die Beschreibung des Asvalayana!) mit.

"Nachdem sie Alles sorgfaltig gesammelt und mit einem Siebe gereinigt haben, sollen sie es an einer Stelle, we von keiner Seite Wasser ausser Regenwasser hinfliesst, in einer Grubo beisetzen1) mit dem Verse: Geh hin zur Mutter Erde. in der freundlichen Erde weitem Raum; weich wie Wolle ist sie dem Freigebigen, die Jungfrau: sie möge dich schutzen vor dem Schooss der Vernichtung\*). Er soll Erde darauf warfen mit dem Vers: Thu dich auf, Erde, drucke ihn nicht. Gieb ihm glücklich einzugeben, einzuschleichen. Wie die Mutter das Kind mit des Gewandes Saum so bedeck ihn Erde'. Nachdem er die Erde darauf geworfen, spricht er den nachsten Vers: "Die Erde soll sich aufthun, feststehn: tausend Pfeiler sollen sich erheben. Das sei dem Hans, von fetter Nahrung triefend; das sei dir Zufluchtsstatte immerdar! Er deckt eine Schaale darauf mit dem Vers: "Ich richte die Erde auf um dieh. Möge mir kein Leid geschehn, der ich diese Scholle niederlege. Diese Sanle sollen die Vater dir halten; hier soll Yama dir den Sitz bereiten'. Dann geht man fort ohne sich umzusehen, reinigt sich mit Wasser und richtet dem Verstorbenen ein Todtenmahl aus".

Einige Texte beschreiben als letzten Abschlass dieser Riten die Errichtung eines Grabhügels. Damit soll man, wie

<sup>&#</sup>x27;) Siene S. 581 Ann. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Grhya IV, 5, 7—10. Die dort nur mit den Anfangsworten angeführten Verse des Rgyoda (X, 18, 10 fgg.) gebe ich vollständig.

<sup>7</sup> Kans, Sütre S2, 32 spricht vom Beisetzen an der Wurzel eines Baumes (vgl. den Kalpa im Comm; so Taitt, Ar. VI, 4, 2, 11): dem der Sprach Av. XVIII, 2, 25: "Nicht beenge dich der Baum, nicht die grosse Göttin Erie". Kin kölmener Surg ist mit dem "Baum" nicht gemeint.—
Vgl. übrigens S. 581 Ann. 2.

<sup>9</sup> Let die Vorstellung hier, dass dem Touten auch das Ungfück begegoen kann ganzlicher Vernichtung subeimzufellen, und dass zu des Schutzen dagegen bedarf?

ein Beshmanatext!) aurath, warten bis man nicht mehr weise wie viele Jahro seit dem Todesfall verflossen sind: wie sonst im Ritual unbeimliche Vorgange ortlich dem Gesichtskreis der Lebendigen verhorgen werden, so geschieht es hier zeitlich. "Nach langer Zeit soll er es thun", erklärt das Brahmana, "damit verbirgt er den Tod. Wenn man sich nicht einmal der Jahre mehr erinnert: damit entfernt er den Todans dem Gehör". Man holt die Gebeine von dem Ort an dem sie ruhen"). Findet man sie dort nicht mehr, soll man statt ihrer Stanb von jener Stätte nehmen oder "man soll am Wasserrande ein Gewand ausbreiten und rufen N. N.! (den Namen des Todten). Wenn sich dann ein Thier darauf niederlasst", sall dies die Stelle der Gebeine vertreten"); ein wichtiger Ritus, welcher von der Scelenwanderungslehre im gewöhnlichen Sinn des Worts allem Anschein nach unabhangig die Seele des Todten als in einem nahe dem Bestattungsort umberschwirrenden Insect oder dgl. verkörpert zeigt. - Die Nacht über findet bei den Gebeinen allerhand Musik statt; "preist die Väter", heisst es: du werden metallene

Satapatha XIII, 8, 1, 2, vgl, Kniy, XXI, 3, 1.

<sup>7)</sup> Durn, wenn die Beisettung au der Wurzel eines Baumes stuttgefandem hatte (S. 580 Anm. 3), der Vers. Gieb ihr wieder, o Waldesberr, der bei dir niedergelegt ist, dass er in Yamas Wolmung altze seines
Thedre sich erfresendt. Av. XVIII, 3, 70, Kanp. S. 83, 19. — Möglich
abrigens, dass der ganze Ritus mit dem Baum unr am den Vorsen des
Atherravelle berausgelesen, in diesen aber der Baum, der Waldesherr,
is der That einfach auf des Holz des Scheiterhaufens zu beneuten ist.

<sup>\*)</sup> Kansika Satra 83, 22 fg. Zar Vergleichung dieus folgoude auf Turner surackgehende Augales, die ich Franker (Joura of the Anthrop. Institute of Gr. Britain and Irrhand XV, 96 Ann. 1) antischmet In Samoa the relations apread out a sheet on the beach near where the man had been drowned, or on the hattle-field where he had fallow then they proposed, and the first thing that lighted on the sheet (grandapper, hotterfy, or adapter a might be) was supposed to contain the soul of the deceased and seas buried with all due occurrent.

Becken geschlagen'); man spielt die Laute; Klageweiber mit anfgelöstem Haar gehen dreimal im Anfang der Nacht, dreimal um Mittermeht, dreimal gegen Morgen um die Gebeine herum in der Weise, wie man unheimlichen Objecten seine Verehrung bezeugt: den Gebeinen die linke Seite zuwendent. mit der Hand den rechten Schenkel schlagend'), wohl am jede Berührung durch die Todessubstanz von sich wegznschlagen. Gegen Morgen\*) geht man dann mit den Gebeinen zu dem Platz, wo das Grabmal errichtet werden soll, zu oiner vom Dorf aus nicht sichtbaren Statte, weitab vom Wege - die Lebenden sollen vor der Nähe des Todten gesichert sein - im Gebüsch, wo das Erdreich frei von Dornen, aber reichlich mit Wurzeln durchwachsen ist: der Gedanke ist offenbar, dass keine Dornen den Todten verletzen sollen, und, wie das Brahmana<sup>4</sup>) sagt, "zu den Wurzein der Pflanzen schlupfen die Vater hin\* - haben wir hier eine Spur des Glaubens an die in Pflanzen, in Bäumen wohnenden Seelen Verstorbener ?? An solch' einer Stelle wird ein Loch gegraben, oder es werden mit einem Pflug Furchen gezogen, in die man Samen aller Art ausstrent"); da hinem werden die Gebeine versonkt. Darüber wird ein Mal aus Steinen und Erde

<sup>9</sup> So nach Kary, XXI, 3, 7; dus Kansilia Sütra St, 9 land statt dussen since better Topf not einem alten Schaft schingen. Alts Utensilien kommun im Todteneuit bäufig von - Der ursprüngliche Zweck son Lärne und Musik ist natürlich die Verscheuchung der bösen Sesien und Geinter.

<sup>7)</sup> Man vergleiche due Ritual des Tryumbakaopfers oben S. 443. Fermer Agy, G. IV, 6, 5.

Noch vor Sonnennafgang: nächtliche Begrübolsse begegnen hei vielen Volksen.

<sup>5)</sup> Satupatha XIII, 8, 3, 20 (vgl. Av. VI, 14, 31).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>/ Anf Ashnilehos scheint die Rolle zu führen, die der Baum an den S. 580 Ann. 3 und S. 581 Ann. 2 angeführten Stellen spielt.

Ganz so wie bei dem Ritus der Schiehtung des Backsteinaltarse.
 Ind. Stud. XIII, 24%

gehäuft; man streut Getreidekörner darauf dem Todten zur Speise1) und grabt daneben Gruben, die mit Wasser und Milch zu seinem Trank gefüllt werden. Beim Weggehen wandet man wieder alle Mittel an, die den Tod verhindern sollen, den in's Leben Zurückkehrenden zu folgen. Die Texte sewähnen das alle bosen Mächte vertreibende Feuer, das Verwischen der Fussepuren, das Ueberschreiten wassergefüllter Gruben, das Sichabwischen mit der Pflanze Apamarga"), Baden, Hinlegen eines Steins oder auch einer Erdscholle von einer Grenze, welcher die Kraft des Abgrenzens - lier des Lebens gegen den Tod - als innewohnend gedacht wird. Schon der Reveda erwähnt eine derartige symbolische Scheidewand; "Diese Umbegung setze ich den Lebenden; möge kein Andrer von ihnen zu diesem Ziel gelangen. Mogen sie hundert reiche Herbste leben, einen Berg zwischen sieh und den Tod setzen" (X. 18, 4). In frischen Gewandern kehren sie zurück; man reicht ihnen Salben, mit denen sie sieh schmücken, "Diese Lebenden", heisst es im Rgveda (das. 3), "haben sieh von den Todten geschieden; gesegnet war uns hente der Ruf zu den Göttern. Vorwarts sind wir gegangen zu Tanz und Scherz, langes Leben fürderhin gewinnend". -

So weit die Einzelheiten des Bestattungsrituals. Ueberblicken wir noch einmal das Ganze. Der hervortretendste Zug ist die Verwendung des Feuers um die Seele zum Himmel zu befördern. Der Glanbe hat offenhar nicht die Form, dass die Seele bis zur Verbrennung am Körper festhaftet und erst durch das Feuer von ihm losgelöst wird: in den Ritualsprüchen fehlen alle Hindeutungen auf einen solchen Gedanken, die doch unvermeidlich wären; auch würde die oben berührte Auschauung, dass sehen in sehwerer Krankheit

Auch andre Opfergabou werden erwähnte ich kann möht versuchen des Detail zu erschöpfen.

<sup>7</sup> Vgl. oles S 490.

und in der Bewusstlosigkeit des nahenden Todes die Seele in Yannas Reich gegangen ist, damit in directem Widerspruch stehen. Freifieh darf nicht übersehen werden, dass eben jene Anschauung auch nicht zu der doch feststehenden Vorstellung von Agni als dem Beförderer der Seele in Yamas Reich, von der Verbrennung als dem Zeitpunkt dieser Beforderung pasat. Offenbar erklart sich die Discrepanz aus der Entwicklung der ganzen Verstellungsgruppe, Die betreffende Deutung der Verbrennung hat mit dem ursprünglichen Wesen dieser Bestattungsart nichts zu thun. Seinem Ursprung nach gehört das Verbrennen der Leiche, in Indien wie an so vielen andern Orten als Aequivalent des Begrabens erscheinend, offenbar mit einer zahlreichen Gruppe andrer Fälle des Rituals zusammen, in denen ein gefahrdrohender Gegenstand bald verbrannt bald begraben wird). Die von der Leiche ausgehende wirkliche Verungeinigung, viel mehr aber noch die Gefahren, welche auf dem Haften der Seele am Leibe, auf der ihm innewehnenden Todessubstanz, auf dem mit der Leiche verknupfbaren Zauber beruben, sollen entfernt werden. Dass die in diesem Sinne geabte Leichenverbrennung alter ist als der Glaube an himmlisches Leben der Seele, ist wahrscheinlich Wer mit dem vedischen Verbreunungsritual im Geduchtniss etwa Homers Beschreibung von der Bestattung des Patroklos liest, wird sieh sehwer dem Eindruck verschliessen können, dass die Leichenverbrennung mit einer Reibe ausgeprägter Detailzüge in die indogermanische oder wenn man will in die gracoarische Periode zurückreicht; diesem Zeitalter aber kann der Glaube an ein seliges Leben im Himmelreich kaum zugeschrieben werden. Mag die Sitte der Verbrennung, weiche der Leiche dasselbe Schicksal bereitete, wie den Darbringungen, die man durch das Opferfeuer nach oben zu den Himmlischen zu senden gewohnt war, an der

<sup>5</sup> Siaho obon S, 845 Anm. 2.

Entstehung jenes Glaubens einen grösseren oder geringerun Antheil gehabt haben — hierüber eine Schätzung zu versachen geht nicht an —, das ist in jodem Fall kann zweifelhaft, dass die Vorstellung von Agni als himmelwärts führendem Psychopompen als ein neues Element in eine vorhandene Masse von Vorstellungen über die Geschieke der Seele während des Todes und während der Verbrennung des Körpers hineintrat: wo es denn nicht befremden kann, dass Altes und Neues sieh zu keiner vollkommen glatten Einheit zusammengesehlessen hat.

Es sind nicht alle in die verbrannten Tedten, welche als im Himmel weilend gedacht werden: "die vom Feuer verbrannt und die nicht vom Feuer verbrannt in des Himmels Mitte an der Seelenspeise sich erfreuen", heisst es im Rgveda"). Aber darum bleibt es doch richtig, dass die Vorstellung vom himmlischen Leben in specieller, oft ansgesprochener Beziehung zum Ritus der Verbrennung steht; der normale Weg für den Todten zur Himmelswelt zu gelangen ist der welchen Agni führt. Gewiss war es eben diese Beziehung, die neben andern Momenten — wie der allgemeinen Vorliebe der vedischen Theologen für Agni und alle an Agni anknüpfbaren Riten") — der Feuerbestattung den Vorrang vor den eoneurrirenden Bestattungsarten verschafft lust.

Als das, was Agni verbrennt - oder nach der genaneren

<sup>2)</sup> X, 15, 14, vgf. Bergsigne I, 79.

<sup>\*)</sup> Eine gewisse Achnikhkait mit dam Opferrins kommt — wie Response I, 51 hervorgehoben hut — der Fesurbestattung in der Tint zu. In freier Rederwone komnte der greeilische Dichter (X. 16, 5) augen, dies der Toitte dem Agur "als Opfer übergeben" (abstab) sei. Aber darum bessen der Act der Verbrennung dech in beiner Weiss die tochnische Construction eines Opfers; er war schlankterdings wicht mit all den postischlützgischen Verzierungen ausgestattet, die von einem selchen unzertreunlich sind; womit es matürlich sehr wahl verninber ist, dass gewisse Opfer mit den verrhanden waren.

Form der Fiction nicht verbrennt sondern kocht und gar macht - scheint der ganze Meusch verstanden zu sein, der Leib und die gleichfalls als unwesend gedachte Scele. "Verbrenne ihn nicht, Agni", heisst es im Rgveda (X, 16, 1). thu ihm nicht web mit deiner Gluth, triff nicht seine Haut und sein Gebein; wenn du ihn gar gekocht hast, Gott Jatavedas, dann sende ihn zu den Vatern." Man wird sich über das Schwanken der Vorstellung nicht wundern, wenn, nachdem hier "cr., der Todte mit Leib und Seele, in's Jenseits gegangen ist, an einer spatern Stelle der Ceremonie, bei der Beisetzung der Gebeine, derselbe "er" in die Erde gebettet wird; die Erde soll, wie da gesagt wird, ihn nicht drucken; dort soll sein Haus, seine Zufluchtsstätte sein, soll Yama ihm den Sitz bereiten (oben S. 580)1). Hier ist von dem Leben in der Himmelshöhe nicht mehr die Rede; die altere Schieht der Vorstellungen vom Jenseits kommt zum Vorschein. Was ist natürlicher als dieser ununsgeglichene Wechsel und dass, in welcher Richtung auch die rituelle Handling sich bewegen mag, überall "er", das Selbst des Todten, als das worauf die Handlung sieh richtet, gegenwärtig gedacht wird? -

Der Todte geht nicht nackt und ohne Begleitung in'e Jenseits hinüber. Wenn der Leiche Kleider und Schmuck angelegt werden, so darf dies nicht als eine blosse Aensserung unbestimmter Pietat verstanden werden; der Gedanke ist, dass der Todte das Mitgegebene drüben tragen soll. Dieser Sinn der Sitte ist auch im Veda noch vollkommen lebendig-"Dies Kleid", wird im Atharvaveda (XVIII, 4, 31) zum Versterbenen gesagt, "giebt dir Gott Savitar zu tragen. Damit

<sup>7)</sup> Man wird rocks than der Vorstellung, dass in den Gobeinen der Todte gegenwärtig ist, für das alle Indien dieselbe uns sehwer fastliche concrete Energie beimlegen, wolche sie im undernen Indien besitzt und die Mon. Williams, Berthamnies und Hindhiam (3. Aufl.) 301 durch annon characteristischen Vorfall veranschmilieht.

bekleidet, mit dem Linnengewande'), gehe in Vamas Reich einher." Die uralt verbreitete Sitte, dem Todten Hauptstlicke seines sonstigen Eigenthums mitzugeben, hat zunüchst in der Verbrennung der Opfergerathe ihre Spur hinterlassen: gerade hierin vermuthlich deshalh, weil eben diesen Objecten eine besondre für die Ueberlebenden mit Gefahren verknüpfte Heiligkeit beiwohnte, Aber auch dass dem Todten sein Bogen, sein Gold aus der Hand genommen wurde?), wird daranf hinweisen, dass man ihm einst solche Besitzstücke mitgab: wo dann, als das Recht der Lebenden immer stärker als vorwaltend empfunden wurde, ein eigner Ritus die Ablosang dieser Dinge von dem Machtbereich des Todten zum Ausdruck brachte. Nicht anders steht es mit der Wittwe. Dass das vedische Ritual die Verbrennung derselben ausschliesst ist unzweifelhaft. Aber sie besteigt den Scheiterhaufen, und es bedarf eines eignen rituellen Actes um sie von dort zur Welt der Lebenden zurückzuführen: deutlich genng dass dies ein Rest wirklicher Wittwenverbreunung ist, die dann bekanntlich wieder aufgelebt, vielleicht trotz der Autorität des Veda nie wirklich erloschen gewesen ist.4)

Die Verbrennung des Bocks oder der Kuh zugleich mit der Leiche hat schwerlich den Sinn, das Thier dem Todten als Besitz mitzugeben. Die Bedeckung aller seiner

b) Dies Wort let unsicher.

f) Oben S. 575 mit Ann. 2.

<sup>7)</sup> Schr klar ist dies bereits z. B. von Tyler, Anfange der Cultur I. 459 dargelegt worden; vgf. auch Bergatgue I. 75 A. I. Ath. Veda XVIII. 5. I (Ahnlich Tant. Ar. VI. I. 3) leien wir den Spendig "Dies Weils des Getter Welt erwählund. legt eich, o Storblicher, bei dir dem Tedlen nieder, den atten Brauch bewahrendt der rerleib hier Nachkemmen und Bester. Erweckt ein so ausstrückliches Betonen gegenüber dem Tedlen davon, dass der alte Brauch erfüllt ist, nicht dem Verräscht dass der alte Brauch eigentlich mehr verlangte, und dass num sich dessen unch nechten wohl bewannt, war?

Glieder mit den entspreclienden Theilen des Thiers scheint vielmehr darauf hinanweisen, dass as sich wenigstens zunachst um eine Substitution handelt; man bot den feindlichen Mächten, welche dem Todten nachstellen, statt seiner das Thier dar und erwirkte ihm dadurch Schonung. So dentet den Ritus auch - mit specialler Beziehung auf die verzehrende Gewalt des Feners - der Rgveda selbst'). Das neben finden sich freilich auch anderweitige Aeusserungen Die Maruts sollen durch den Bock - ich verstehe nicht wie dies gemeint ist - dem Todten Kuhlung bereiten ); and weiter - nicht unmöglich dass dies ein echter alter Zug ist - wird von ziegenbefahrenen Wegen gesprochen, auf denen Gott Pushan den Tedten in's Jenseits führen soll: vielleicht abschüssige Gebirgswege, die für kein andres Thier ganghar sind als für das des göttlichen Wegebeherrschers und Psychopompen").

Bezogen sich die bisher besprochenen Riten auf den Weg des Todten in's Jenseits und sein Schicksal drüben, so hat es ein andrer Kreis von Handlungen mit der Reinigung und dem Schutz der Lebenden zu thun; so das Verwischen der Fussepuren, die Setzung des Grenzateins, das Wasser in seinen beiden Verwendungstypen — als reinigend und als absperrend — u. s. w. Der breite Raum, welchen diese Riten einnehmen, lässt keinen Zweifel darun, dass sich in then einer der beherrschenden Gesichtspunkte des ganzen Bestattungsceremoniells darstellt. Erläuterungen der Einzeiheiten scheinen unnöthig; nur über die oben (S. 578) erwähnten Tranergebräuche, die an die "Unreinheit" der Hinterbliebenen geknüpften Observanzen — Keuschheit, Schlafen auf dem Erdboden, Essen nur gekautter oder von Andern

X. 16, 4, oben S. 576.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>J. Av. XVIII, 2, 32.

<sup>\*)</sup> Ebendas, 53. Vgl. obos S. 75, 232.

empfangener Speise — werden einige Bemerkungen hier am Platze sein<sup>†</sup>).

So viel ist aus diesen Gehränchen an sich wie aus der Vergleichung der ganz ahnlichen Tranerriten von Naturvölkern\*) Mar, dass hier, wenigstens dem ursprunglichen Sim nach, Abwehrhandlungen gegenüber den vom Todten drohenden Gefahren vorliegen. Das Gesetzbuch des Vishnu\*) sagt: "So lange die Unreinheit der Verwandten dauert, findet der Preta (oben S. 556) keinen Aufenthaltsort; also kehrt er zu denen zurück, die ihm das Klösseopfer und die Wasserspende geben.\* Vollkommen zutreffend; nur muss man natürlich umkehren: so lange die Rückkehr der Seele zu befürchten ist, dauert die Unreinheit der Verwandten, d. h. der Zustand derselben, welcher fortwährende Vorsicht nöthig macht\*). Das Wesen dieser Versicht ist besonders in Bezug auf die Ernahrung sehr deutlich. Wir weisen zunächst auf einige Parallelgebrauche andrer Völker hin. In verwandtschaftlichem Zusammenhang) mit dem indischen wird der avestische Ritus stehen, nach welchem die Verwandten des Todten in den ersten drei Tagen nichts kochen durfen; Dastur Hoshangji bemerkt"), duss die Parsen noch heute drei Tage lang unter einem Dach, we em Todesfall stattgefunden hat, nicht kochen, sondern ihre Speise von Nachharn empfangen; nur wenn die Kuche sich unter einem besondern Dach befindet, durfen

Man vergleiche den Abschant "Cultische Observanzen" aben 8, 410 fgg.

<sup>3)</sup> Siehe unmentlich Wilkert, Rreus submittle intern, IV, 318 ff.

J. XX, 39,

<sup>\*)</sup> So heist as auch noi Sänkhayam (Sr. IV, 16, 1): "Reim Abhad der Disservanzen die Umbegungscoremonie" — der Rites, der den Testien definitiv (oder richtiger verglescheweise definitiv) von der Nähe der Lebenden unsschlänst.

<sup>\*)</sup> Wie schon Kuegt in seinem Aufsatz "Die Neumzeld bei den Osturiers" erkannt hat.

<sup>\*)</sup> Secred Books of the East V. 382 Amn. 2.

sie koehen. Genau Uebereinstimmendes wird von Naturvölkern berichtet). Bei den Alfuren im Indischen Archipel darf eine Zeit lang der Wittwer nichts von der im Sterhehause bereiteten Nahrung zu sieh nehmen. Bei den Samoanern: "schile a dead body was in the house no food was eaten under the same roof; the family had their meals outside, or in another house,\* Ohne Zweifel also handelt es sich kemeswegs darum durch Enthaltung von Nahrung traurige Seelenstimmung auszudrücken; die Gefahr ruht auf der selbatgekochten, der im Sterbehause gekochten Speise. Dieser haftet die Möglichkeit an, durch die todheingende Substanz oder durch Seelensubstanz des Todten inficiet zu sein und diesen Todesstoff in das Innere des Essenden zu übertragen?). Auf ähnlichen Vorstellungen wird denn auch das Schlafen auf dem Erdboden beruhen. Ist vielleicht gemeint, dass wer sich in der Nähe des Todten befunden hat, die Spuren dieser Berthrung auf sein eignes Lager übertragen und dasselbe dadurch für die Zukunft inficiren wurde? Oder liegt der Gedanke zu Grunde, dass die Seele Nachts die Hinterbliebenen heimsuchen wird and man ihr entgeht, wenn man die gewohnte Ruhestätte vermeidet? Die geschlechtliche Enthaltsamkeit\*) endlich möchte ich dahin deuten, dass wie die im Sterbehause bereitete Speise so auch der Samen dessen, der sieh in der Nähe des Todten befunden hatte, als der Verunreinigung durch den Tod verdächtig galt und eine Uebertragung der Infection auf das Weib oder das neu erzeugte Wesen befürchtet wurde. -

Unsre Bernehtung des Bestattungsrituals, die wir hier abschliessen, wird gezeigt haben, dass die vedischen Inder,

William a. a. O. 852: Vgl. auch Halverland Zeitschr. f. Völkerpsychol. XVII, 379.

Guns Abrilich France, Journ, of the Authrop Institute of Gr. Britain and Ireland XV, 92 fg.

U. Parallelon a. hel Wilkon a. a. O. 352 A. 41.

wenn sie auch - wie das nicht anders sein kann - vielfache Spuren bewahrt haben, die auf die Glaubensformen ferner Vergangenheit zurückweisen, doch der ungsterfällten Furchtbarkeit des wilden Seeleneults selbst längst entwachsen waren. Frommes Vertrauen auf die Gottheiten, welche den Hingegangenen behüten, Pietät gegen diesen selbst - daneben freilich auch, wie nicht übersehen werden darf, ein grosses Theil ritueller Kleinlichkeit und vor Allem eifrige Sargfalt um die eigne Wohlfahrt - machen den Inhalt der Begrabnissprüche aus. Wenn der Sprache jener Pietät etwas von der vollen Warme menschlicher Empfindung, von der düstern, rührenden Poesie der Trauer zu fehlen scheint, so müssen wir bedenken, dass nns doch eben nur die rituellen Textbücher mit ihren unpersönlichen Formeln erhalten sind. Besässen wir aus der vedischen Zeit diehterische Schilderungen wie die Hias sie von den Bestattungen des Patroklos und Hektor oder ein schöner Abschnitt des Mahabharata von der Todtenfeier für die in der grossen Schlacht gefallenen Helden giebt, würden wir unsrer Darstellung ohne Zweifel manchen Zug hinzufügen können, der uns jetzt fehlt.

## Rückblick.

Am Ende uneres Weges angelangt versuchen wir die characteristischen Grundzüge der Erscheinungen, die wir betruchtet haben, zusammenzufassen.

Innerhalb des vergleichsweise engen Amschnitts von dem religitisen Wesen Indiens, welchen um die alteste Opferpoesie im Licht ihrer exclusiv priesterlichen Denk- und Ausdrucksweise zeigt, nimmt dem Vordergrand eine Anzahl grosser Götter ein. Die meisten und grössten von ihnen sind die Repräsentanten von Naturmächten: Gewitter und Sturm, Sonne und Mond, Morgen- und Abendstern und das Feuer, der freundliche Hausgenosse der Menschan. Daneben dann Gottheiten, welche bestimmte Typen des Handelns vertreten

oder bestimmte Gebiete des Lebens beherrschen wie der Gott Antreiber und der Gott Bildner, der Gott der Woge, der Wanderer und der priesterliche Gott Gebetaherr. Bei einem grossen Theil jener Naturgötter sind die ursprunglichen Zuge three Wesens ganz verblasst und verschwommen; lange Entwicklungen - dem der Zeit wie dem geistigen Inhalt nach ist der Veda weit von dem Ursprung dieser Conceptionen entfernt - haben den Zusammenhang mit den zu Grunde liegenden Naturwesenheiten gelockert, ja oft aufgelöst. Der Glaube, dass es die grossen Naturmächte sind, von welchen Wohl und Webe des eignen Daseins abhängt, ist mehr und mehr zurnekgetreten: wie Jetzt vor Allem die Potenzen der menschlichen Gesellschaft die entscheidende Gewaft über den Eingelnen behaupten, sind von den alten Naturgettern überwiegend nur die Gestalten menschenabnlicher Machthaber übrig geblieben, himmlischer Riesenmenschen, die Einen von plump manssloser Kraft, die Andern von unergründlicher Zanberkunst, oder die Herrschersitten indischer Häuptlinge an sich tragend. Die Bedürfnisse und Neigungen dieser Götter sind auf der einen Seite sehr einfach und verfallen dann doch wieder in eine eigenthümliche kindliche Raffinirtheit: sie wollen essen und sieh einen Rausch trinken: man muss thuen durch das Lob threr Grosse und threr Thaten schmeicheln; sie lieben es aber ganz besonders, sich von den Priestern in der spitzfindig glatten Sprache theologischer Gebeimnisskrämerel mit versteckten, auf einander gehanften. dunkel verschlungenen Andeutungen über die Mysterien ihren Wesens und ihrer Thaten unterhalten zu lassen. Ethische Elemente haften diesen Göttern im Ganzen nur locker und ausserlich an; der Gewitterer, zu einem gewaltigsten kriegerischen Helden verblasst, ist wehl, wie sich das bei einem solchen Freunde der Menschen und unerschöpflichen Gnadenspender von selbst versteht, ein ganz vorwiegend guter und braver Riese, aber woher sollte ihm die leuchtende Reinheit

and Erhabenheit einer höchsten sittlichen Potenz kommen? Eme Vertretung im Kreise der Götter verlangen die ethischen Machte gleichwohl, und diese ist vernehmlich - noch vor der Sonderexistenz des indischen Volkes - von einer wie es scheint fremdem Ursprung entstammenden Gruppe von Lightgöttern, insonderheit einem Mondgott übernommen worden, dessen Naturbedeutung dann durch seine Rolle als höchster Herr und Schützer des Rechts fast spurles verdunkelt werden ist. Wenn so beispielsweise zwischen diesem Gott des Rochts und dem starken Gewitterer ein fühlbarer Characterunterschied obwaltet, so sind doch im Grossen und Ganzen die Götter in der Loslösung von ihrem Naturgrund, in der fliessenden Wandelbarkeit, dem Mangel an fester Plastik in den mythischen Vorstellungen, in dem Einerlei der conventionellen schmeichlerischen Phruscologie einander fast zum Verwechseln ähnlich geworden; oft möchte man glauben, dass im Grunde die Gestalt einer grossen Gottheit dasteht und dass in doren Umhüllung nach einander die iedesmal vom Dichter angeredeten Götter, deren Verschiedenheit und deren individuelles Wesen immer mehr antiquirt wird, hineinschlüpfen.

Was die Erzählungen von den Thaten dieser Götter anlangt, so finden wir unter Geschichten sehr verschiedenartigen
Characters, neben historischen Erinnerungen, neben ernsten
und auch schwankartig humoristischen Productionen der
freien Phantasie als vornehmste Hauptstücke des Sagenbestandes alte Naturmythen wie den von der Gowitterschlacht,
ven der Erlangung der gefangenen rothen Kühe der Morgenröthe, von der Fahrt des Morgen- und Abendaterns mit der
Sonnenfrau. Die Bedeutung solcher Mythen ist in der vedischen Zeit meist vergessen oder doch halbvergessen; sie haben
sich in übermenschlich-heroische Actionen verwandelt; das
Bild ist oft genug zur unverständlichen Hieroglyphe geworden.
Ganz überwiegend sind die Erzählungen auf Effecte der

gcellsten Art, auf elementarste Motive beschrankt: riesenhatte Krafithat und Erlangung berrlichster Guter, Ueberwindung, gelegentlich auch Unberlistung sehr furchtbarer Feinde, Rettung ans greester Noth, in zweiter Linie hier und da auch Schonheit und sinnliche Leidenschaft; kein Sichvertiefen in seelische Vorgange, kein kunstreicher Aufbau verschlungener, von sinnvoller Folgerichtigkeit regierter Handlungen und Geschicke. Ueberall scheint noch der Styl der Erfindung durch, wie er den Naturvälkern eigen ist, die barocke Formlosigkeit und Willkür einer ungezügelten Einbildungskraft. Wo die alten Mythen mit der Zeit weitergelebt, modernere Metive in sich aufgenommen haben, ist es nicht der Tiefsinn ethischer Ideen, der sich in ihr Gewand hüllt, sondern unter mancherlei Anderm vor Allem die Pratentionen unverhallter orientalischer Priesterbegehrliehkeit: man erinnere sich wie der Geschichte von der Erlangung der Morgenrothkübe die Wendung auf den Erfolg der kubbegierigen Priester gegenüber den Geizhalsen, weiche die Kühe für sich behalten wollen, gegeben worden ist.

Das Opfer, welches den Göttern des Veda gebracht wird, ist das Opfer von Hirtenstammen, die doch an mannichfischen Verfeinerungen einer keineswegs mehr jungen Cultur nicht arm sind. Noch fehlen die städtischen, von architektonischer Kunst geschmückten Culteentra, aber die Opferhandlung, welche sich um die beiligen Fener und den Grasteppieh, den Sitz der Götter bewegt, ist doch von dem Character primitiver Einfachheit weit entfernt. Sie ist kostspielig, überlauen mit priesterlich gedufteltem Ceremonienwesen, ausgestattet mit dem Schmuck einer liturgischen Poesie, in welcher unbehalflich verworrens Unförmlichkeit und die ersten deutlichen Vorzeichen jener in der spätern indischen Dichtung so übermächtig bervortretenden üppig spitzfindigen Ueberkumstelung einen eigenthumlichen Bund geschlossen haben. Zahlreiche Priester sind dabei thätig die Götter in geschäftig redseliger Zudeinglichkeit heranzulocken und sie in die gute Stimmung

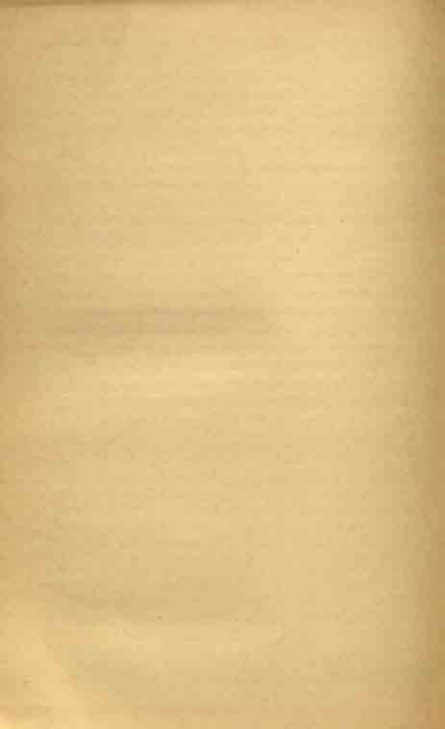
zu versetzen, in welcher sie dem Opferer Besitz und langes Leben verleihen, seine Feinde niederwerfen werden. Alles ist auf die concreten Anliegen und Bedürfnisse irdischen Daseins gerichtet; der Cult ist das Mittel dem Reichen seinen Reichthum zu siehern und zu mehren; nicht viel mehr als Anfange sind davon verhanden, dass das religiöss Wesen sich zu einer ethischen, den Einzelnen und das Volk erziehenden Grossmacht entwickelt hätte.

Mit dem nur schwach ausgeprägten individuellen Leben des Claus und Stammes, mit dem Grund und Boden bestimmter Oertlichkeiten sind die Einrichtungen dieses Cultus wenig verwachsen; wo immer innerhalb des Bereichs vedischer Cultur arische Opferherren und brahmanische Priester die grossen Opfer vollziehen, richten sich diese annähernd in denselben Formen an dieselben, von localen Bindungen unabhängigen Götter. Nur spärlich und besonders da, wo uns unsre Quellen von dem Gehiet des höheren, exclusiv priesterlichen Cults in die tieferen Regionen des Volkslebens hinüberzublicken gestatten, treten uns die localen, mit Wasser and Berg, mit Wald und Feld verknäpften Damonen entgegen; wir hören von der Waldfrau, die in der grünen, von Vogellarm durchschallten Einsamkeit dem Wanderer begegnet: wir finden die Spuren der Verchrung, welche den in heiligen Bäumen wohnenden Baumgemen, den Nymphen der Flüsse und Teiche dargebracht wird,

Und noch andre Massen mythischer und cultischer Gebilde, die uns in dem begrenzten Gesichtsfold des altesten Veda nur an nebensächlicher Stelle, nur in Spuren sichtbar werden, stellen sieh, das Bild des alten vedischen Glaubens vervollständigend, neben die Götter und Opfer, von welchen die Hymnen des Rgveda reden. Die grossen Götter umgiebt das Gewimmel einer niederen Plebs des Geisterreichs, tückische, missgestaltete und thiergestaltete Spukgeister, Blutsauger, Krankheitsbringer, die sich in den Hausern sinnisten, an den

Krenzwegen hausen, durch die Luft herumstreichen. Dazu die Seelen der Verstorbenen, die "Vater" der Familie, die von ihren Nachkommen gespeist werden, an deren Geschieken beständigen Antheil nehmen, ihnen Gluck und fernere Nachkommenschaft verleilien, aber auch feindliche Seelen, vor deren Tücke man sich zu hitten hat. Und weiter schwirren, schweben, fliessen umber oder liegen hier und dort verbergen zahllose glück- und unglückbringende Substanzen, mit deren heilsamer Kraft man sich zu sättigen sucht oder von deren Contaginus berührt zu werden man sich fürchtet. Hier treibt der niedere Cultus sein Werk, der Cultus der Bannungen und Beschwörungen, des Glückszaubers und alles sonstigen mannichfischen Zaubers, und weiter die superstitiöse Sorgfalt auf Schritt und Tritt, das Nichthinsehen, Sichmichtungsehen, Nichtberühren, Nichtessen, die Schen vor Tabus aller Art. Solche Riten und Observanzen begleiten das tägliche Leben und alle Vorgange des Familienlobens; die sie beherrschende Technik spielt in der Kunst der Religion, gesund und glücklich seine Tage hinzubringen, keine geringere, ja vielleicht eine bedeutendere Rolle als die grossen Opfer; vollends für kleine Leute, welche Indra und den Götterschaaren das Gelage des Rauschtranks darzabringen nicht im Stande sind. Hier thut sich hinter den vergleichsweise jungen Spharm des Glaubens an Indra und Varuna, des Somaopfers, der Rgvedapoesie - hinter diesen vom Strom geschichtlicher Entwicklung durchströmten Regionen die Welt der ewig stabilen, aus vorgeschichtlichen Fernen stammenden, selbst geschichtslosen Grundgestaltungen religiösen Wesons auf, um endlich alter als Jene Gebilde und mit unerschöpflich schoinender Zahigkeit sie zu überleben bestimmt. Und nicht allein in getrenntem Nebeneinander, sondern tief verwacheen mit den jungeren Glaubens- und Cultusformen erkennen wir jene dem religiösen Wesen fernster Vorzeit angehäremlen Typen auf Schritt und Tritt wieder; die Umbullung, welche

die spateren Zeitalter über sie gebreitet, kann ihre von allen moderneren Schopfungen in uralter Freudartigkeit sich abhebende, von den Tendenzen der jungeren Zeiten aus millechterdings unverstandliche Bildungsform nicht verbergen. Hinter den menschengleichen Göttern des Veda glauben wir die rohe Unförmlichkeit alter thiergestaltiger oder zwischen menschlicher und thisrischer Wesenheit hin und herschwankender Gottheiten an entdecken; wir treffen auf fetischhafte Verkörperungen der Götter; aus der Gestalt des vedischen Opferpriesters blicken Züge hervor, die dem Medicinmann, dem Regenzauberer der Wilden angehören, aus dem vediseben Opferfeuer das Bild des vorgeschichtlichen Zauberfeuers, aus der Aufnahmeceremonie des Brahmanenschülers die Umgürtung unil zauberhafte Wiedergeburt des Junglings bei der Pubertatsweihe der Wilden. So öffnet sieh uns von der fernen Vergangenheit des vedischen Glanbens der Blick in noch entlegenere unabsehhare Fernen jenseits der Ausprägung indischen, ja indogermanischen Wesens; Fernen, an deren Beschreitung zu verzweifeln als an einem Weg in's Unbetretene, nicht zu Betretende wir houte kein Recht mehr linben.



## EXCURS.

## Der Soma und der Mond.

(Za & 181 fg.)

Hillebrandt hat im ersten Bande seiner Vedischen Mythologie den Nachweis versucht, dass die durch die jüngere Literatur des Veda hindurchgebende Identificirung des Soma mit dem Monde, welche nach der vor ihm überwiegenden Ausicht zuerst zu wenigen späten Stellen des Reveda auftreten sollte, in der That eines der wichtigsten Fundamente der ganzen vedischen Mythologie ist. Der Mondgott, vornehmlich insofern er Soma ist, steht im Mittelpunkt des vedischen Glaubens und Calte (S. 277). Indra, welcher früher als der höchste Herrscher im Reich des vedischen Culta erschienen war, kann nur als der nächst dem Monde populärste vedische Gutt anerkanut werden (S. 315). Das ganze den Soma Pavamana feiernde neunte Buch des Revelu ist in der That "der Verherrichung des grossen Mondgottes gewichnet, an den fast jedes seiner Lieder-unknüpft; es ist ein Mondfiederbuch" (S. 274).

Wir wollen im Folgenden unsre Stellung zu der Theorie Hille-

brandts darlegen,

Wir formuliren zwel Fragen:

Lat es richtig, dass überall im Rgveda die Mondantur des Soma als wichtiges oder allerwichtigstes Moment in den Vordergrund tritt?

Und im Full diese Frage zu verneinen ist, zweitens:

Existirt die betreffende Vorstellung wenigstens in nebensächlicher Geltung im Rgveda auch ausserhalb der jüngsten Partien?

Die Antwort auf die erste Frage ist meines Erachtens nicht zweifelbaft. Wie immer auch die Erklärung einiger weniger vielleicht bestruitbarer Stellen ausfallen mag, die ungeheure Hauptmasse der auf den Soma bezüglichen Aeusserungen des Egyoda bewegt sich in 600 Ermin

einem Gedunkonkreise, der keine Beriehungen zum Monde aufweist, nundern eine anderweitige einfache, klare Deutung zulässt und fordert.

Das gilt ebenso von den Aemserangen, welche dusch die in andre Götter, namentlich in Indra gerichtsten Lieder duschgeben, wie van den Liedern an Sonn Pavamona.

Zu findra pflegt gesagt zu werden: Trinke den Soma, den der Stein gepreist hat. Er erfreue dieb. Im Bansch tödte die Feinde. Viele Pressungen werden die geweiht. Ihr Adhvaryus, bringt Indra den Soma; ihm kommt er zu.

Hier hat man es allein mit der Pflanze und ihrem bermachenden Salt, mit dem rauschliebenden Gott, mit den im Rausche vollbrachten Kraftthaten des Gottes zu thun. Die Wichtigkeit, die dem Soma zukommt, die hoben Worte, mit denen er gepriesen wird, erhlären sich vollauf daraus, dass er der geheimnisavolle Erreger des Rausches<sup>2</sup>), der Lieblingstrank des Gottes und die Mituranche seiner Thaten, für den Menschen aber das wirksamste Mittel ist, des Gottes Grade sich zu gewinnen. Das Alles bedarf, um verständlich zu sein, nicht der Anknüpfung an den Mond.

Achulich die Laeder an Somn Pavamann. Mindestens der allergrösste Theil ihres Inhalts bezieht sich auf den congreten, durch
die Seihe tröpfelnden Opfertrank. Es ist von den Manipulationen
die Rede, welche die Priester mit ihm vornehmen, von den Kafan,
der Seihe, den Beisätzen von Wasser und Milch, von den Göttern,
die sich au ihm berauschen sollen, dem Segen, welchen er den
Sterblichen bringt. Das Alles ist natürlich mit den mannichfachsten
Ausschmückungen überinden, aber was die Hauptsache ist, übeibt
darum doch klarr im Vordergrunde steht durchaus der irdische,
greifbare Soma und die mm ihn sich bewegenden Riten, bei welchen
diese Lieder vorgetragen werden.

Selbst wenn sich herausstellen sollte, dass die ausschmückenden Zuthaten der Pavamanalieder an der einen oder andera Stelle sich au eine Identification des Göttertranks mit dem Monde knüpfen, ist den so viel sicher, dass es durchaus eine Verschiebung der Perspective ist den Mond zum Mittelpunkt der vedischen Mythologie oder auch nur der Somamythologie zu nuchen, das neunte Mandala für ein Mondfiederbuch zu erklären; im äussersten Falle kann nur

<sup>1)</sup> Die religiöse Bedeutung, welche dem Rausch und vorwamiten Zeständen in den Sphärser niederer Culte und rielfach weit über dieselben hinane beigelegt zu werden pflegt, ist bekannt.

dayon die Rede sein, dass unter des zahlreichen Motiven, welche so zu eigen in den Randverzierungen der Somapoesie verarbeitet werden sind, auch dem Mondmotiv eine Stelle zukommi.

On dies nun in der That der Pall ist, prüfen wir jetzt. Wir gehon damit zur zweiten der oben nufgestellten Fragen über.

Der Sonn, der hald als Vogel in den Wald (d. h. in die bölaurne Kufe) filegend vergestellt let, bald als Stier brüllend - es muss dus bei den betreffemlen Manipulationen entstehende, un sich gewiss gave goringfügige Geräusch gemeint sein -, hald als schnelles Ross lanfend, and in mancherlei andern Formen mehr, wird an vislen Stellen in Beziehung zu den Vorstellungen von Licht, Himmel, Some gesetzt. Der Adler hat ihn vom Himmel gebracht - die Stellen sind bekannt -; er ist die Biestmilch (pipusha) des Himmels (IX, 51, 2; 110, 8 etc.), die Stiltze des Himmels (IX, 2, 5; 86, 8, 35 etc.), der Herr des Himmels (IX, 86, 11, 33); er läuters sich mm Himmel (IX, 83, 2; 86, 22 etc.), derchiauft den Himmel (IX, 3, 7, 8), betritt den Himmel (IX, 85, 9), erglänzt über die drei Lichter rum Himmel steigend (IX, 17, 5), hat seine Stätte um Böchsten Himmelsgewölbe (IX, 86, 15), blickt vom Himmel, odge als himmilischer Vogel, auf die Erde berab (IX, 38, 5; 71, 9). Er hat die Sonne erzeugt, ihr Licht verlieben (eder überhaupt Licht erzeugt), die Morgenröthen leuchten Issen, die Sonne aufgehen lassen, die Sonne angetrieben, die Sonne erlangt, verleiht die Sonne (IX, 4, 5; 7, 4; 17, 5; 23, 2; 28, 5; 35, 1; 36, 3; 61, 16; 63, 7; 66, 24; 83, 3; 84, 5; 86, 14; 91, 6; 96, 5; 97, 31, 41; 107, 7, 26; 108, 12; 110, B and blintig soust). Er leuchtst wie die Sonne, steht über allen Wesen wie die Sonne, glünzt mit der Sonne, kleidet sich in die Stralifen der Sonne, besteigt den Wagen der Sonne (IX) 2, 6; 10, 8; 54, 2, 3; 61, 8; 66, 22; 71, 9; 75, 1; 86, 32, 34 etc.). Die Sonnentechter reinigt ihn (IX, I, 6: 72, 3. Vgl. 97, 47) 113, 3). Von seiner Helligkeit, seinen Strahlen u. dgl. ist oft die Rede. Hetreffs der Beziehungen des Soma zum Himmel mass noch hinzugefligt werden, dass besopders häntig vom Himmel in der Weise die Rede let, dass derselbe als mystischer Name der Seihe ans Schafshaur, durch welche der Soma fäuft, zu verstehen ist!). Schon die gellinfige Bezeichnung suns für die Seihe oder vielmehr für deren Oberfinebe ist für diese Identification characteristisch; sie enthält offenbar eine Anapielung auf das deun sunn. Man vergleiche weiter

n Vgl. Hills broudt S. 361 A. 3.

folgende Stellen!): "Am Nabel des Himmels, au der Schufsseihes IX. 12, 4. "Zu den lieben Stätten des Himmels fliesst er mit seinem Strong 12, 8; vgl. dazu: "Flieme zu dem Pavitra im Strome gepresst" 51, 5. Vom Himmel her (d. h. von der Oberfläche des Paritra her) ist er im Pavitra umhergeströmt" 39, 4. "Der sieh Länternde durchläuft die Lichter des Himmels, die Schufsseihn-37, 3. "Sie haben ihn auf den Himmel befürdert" 26, 3; vgl. "mif die Flüchs (der Seifie) befürdern sie Ihn mit den Presssteinens ebendas. Vers 5. "Bei dem tausendtropfigen Brunnen (7)7) haben eie die Stimme erhoben, auf des Himmels Höhne 73, 4; vgl. daselbst Vers 7: "Bei dem tausendtrophgen ausgespannten Pavitim." "Die sich Läuteroden haben sich vom Himmel ber, uns der Luft ergessen, auf der Oberfläche der Erde+ 63, 27. "Das Pavitra des Glübenden ist ansgespannt an des Himmels Stätte; seine lenchtenden Fäden haben sich ausgebreitet 83, 2. "Er durchläuft den Himmel"), durch das Luffreich bindurch mit seinem Strom" 3, 7: wozu man die zuhlmichen Stellen vergleichen wolle, die dasselbe Verbum (ei diurzii) vam Soma der die Schaßswilhe durchläuft brauchen. Vor Allem emilich 85, 9: "Den Himmel hat er betreten": welche Worte ihr Licht ampfangen aus der Fortsetrung in demselben Veres "der König (Soma) geht brilliend über das Pavitra hin's und aus 86, 8: "Die Schulshauffäche hat der sich Lünternde betreten."

Von diesen Stellen entfernt as sich nicht weit, wenn IX, 86: 80 das Luftreich mit dem Pavitra identificirt wird; vgl. 97, 21.

Mir scheint, dass alle diese Beziehungen des Soms auf Himmel, Licht, Sonne völlig binreichend erklärt werden können — ich sage können — aus folgenden Momenten:

1. Aus der vermuthlich indogermanischen Verstellung von der himmlischen Heimath des Göttertranks, die auf dem Gedanken zu berahen scheint, dass, was das vorzugsweise Eigenthum der Götter let, in der Himmelswelt seinen eigentlichen Wohnsitz haben muss: such die Beziehung auf den scheinbar vom Himmel herabfallenden Hunigthau ung hier mitspielen.

b) leds gates sie zum Theil im Auszage.

<sup>7)</sup> Lit create en lanua? Vgl. VIII, 72, 11. Vgl. die Wondingen erwitten senthautherum, neuts advidagellah, attatherum uterm. Schwierig bleibt freilich die Behandlung von IX, 74, 6; 86, 27.

<sup>7)</sup> Vgl. die oben angefährte Stelle 37, 3:

Siehe Roseher, Neitter und Ambroein, S. 13 fgg. Ngle iden.
 176 fg.

 Soma stärkt Indra zu seinen Thaten und ist daher ein Mitzhäter dieser Thaten, so gewinnt er die Sonne und Margunröthe.

A. Die röthlich lichte Earbe des Soma (aruna balhru bari) lässt ihn als ein Lichtwesen erscheinen. Wie die Bewegung und das Gerfüssch seines Pliessens oder Tropfens der Plantasie des Dichters hinreicht, ihn als schnelles Ross, als brillienden Stier erscheinen zu Jassen, konnte jene Parbe gentigen ihn der Sonne auzuähnlichen. Man bedenke, dass jedem Motiv, welches eine im Mittelpunkt des Opfers stehends, für das ganze Denken der Balüs so hochbedeutsame Substanz wie den Sonne dem Vorstellungskreine von Sonne und Licht unnüherte, an sich ein stark gesteigertes Gewicht zukommen musste 1).

4. Somme Tropfen durch die Seihe vergleicht sich dem Herabströmen des Regens\*) und fibt eine Zauberwirkung auf den Regenfall; Regenerlangung ist daher\*) so zu sagen eine Nebenwirkung der Darbringung des Somnopfers. So erscheint die Oberfläche der Schafsseihe, von der das Tropfen des Somn seinen Ausgang uimmt, als die Himmelshöhe, von welcher er dann durch das Luttreich zur Erde herabregnet (vgl. IX, 63, 27, oben S. 602).

5. Schliesslich nehme man zu all dem die im Veda herrschende allgemeine Tendenz einer an keineriei feste Schranken sich bindenden Verherrlichung dessen was eben das Interesse des vedischen Bichters erregt. Die zum Opfer herbeigeführten Opferpfosten heissen Götter, die den Götterpfad wandeln (III., 8, 9); auch die Somapresseteinsind mächtige Götter (Hillebmadt 151); die Opferbutter beisst der

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ange das Suchläntern des Same vermittelet der Selle sird in Antertracht der Verwandtschaft der Begriffe "gehäutert" und "glünzend" dahm gewickt haben, der Verstellung ein seinem Gianz erhöhtes Gewicht zu verschaften. Vgl. "mit gehäligem Glaux sich läuternd" IX, 111, 11, läuters dieh, eine Sonne annuerhauen" 64, 30. Man rengleiche sich fle nut die Läuterung der Opferburter bezinglichen Materialies bei Hille besondt. Neum Vallmenntsopfer 61: die Batter wird geteinigt "mit der Sonne Stranlentent augerreitett" "Glaux bist da, bemittend bist du" Endlich Er. VIII. 91, 1, we Indra der Apala, "dreimal zu läuternd, die Haut gläntend wie "für Sonne macht."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup><sub>1</sub> Smha Hillsbrandt 362; Windisch Fedgras an Rath 140; ohm S. 459.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>] Und wold Laum wegen der Genötternatur hetraat en öiesen richtet, sich das Gebet um Ragen nicht oder doch nur seltent rich oben S. 141 fg.; Bergnigne H. 181 fg.

604 Tixonos

Nabel der Unsterblichkeit, auf ihr hernht die ganze Welt (IV, 58, 1, 11); das Opierross heisst Yams und Aditys (1, 163, 3). Senn selbst wird von der Phantasie der Dichter oft zu einem universalen, alle Gestalten nunehmenden Wesen ausgeweitet?): kein Wunder, dass die Prädicate himmlischer Lichtmatur besonders freigebig au ihn gewandt wurden.

Wenn man nun das ganze hier beschriebene Aussehm disser Pradicate Somes sich gegenwärtig hält und in diesem Zusammenhaug die Stellen betruchtet, welche die Gleichung Soma-Mond erweisen sellen, wird man über deren Tragweite doch recht zweifelhaft werden. Man nelme etwa die von Hillsbrandt S. 272 besprochenen Versa IX, 54, 2, 3, die (in seiner Gebersstrung) lauten: "Ein Anbliek der Sonne meich durchläuft er die Seen, die sieben Höhen?) und den Himmel, Es steht, sich läuternd, über allen Welten Soun, Gott Surva gleich. Schwerlich ist hier an mehr gedacht als an den durch die Seihas (= Himmel) laufenden, mit Wasser (= Seun, sieben procemb) sich mischenden Sonn, welchem in der oben bespronhenen Waise Sonnenähnlichkeit beigelegt ist. - Oder man betrachte 1, 91, 22 (Hillehrandt 308) team jyotisha vi tamo varartha "du wehrtest durch dein Licht das Dunkel ab." "Kaun", fragt bier Hill., bei einer vorurtheilefreien Exegese gezweifelt werden, dass der Mond dieser das Dunkel abwehrende Soma ist 24. Ich muss bekomen, dass ich hier sohr ernstlich zweiffe. Dit der Soms einmel daan gelangt als Kampe des Lichts angesehen zu werden - und dasa gelangen konnte er auch von andern Seiten her als van seiner augebliehen Mondontur - so war nichts mitirlicher als dass die stemotype Phruscologie in Bexug auf die Vertreibung des Dunkels durch das Licht (vgl. I. 92, 4; IV, 52, 6; V, 31, 3 etc.) such and the suggested words. Oder auch, es lag nabe, dass man wie andre Thaten Indras (z. B. den Vetrasieg, das Finden der Kübe etc.) in such diese (V. 31, 3) and Some übertrug.

Weiter exemplificire ich meine Differenz von Hillehrandt au IX, 70, 7 ("die gelben Hörner wetzend") "wo ernge harini gar nichts anderes nis die "gelben Mondhörner" sein können" (S. 339 A. 1). Gewiss für sich allein betrachtet verfährerisch, aber abemo gewiss.

7) Vil. IX, 25, 4; 86, 98, 20 stu-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gemelat sind mit den sapta pravand meines Erschtens die abschünzigen Bahnen der sieben Ströme (vgl. IV, 19, 3); so handelt sich ste die Behamiling des Some mit Wasser (vgl. menete IX, 58, 4 etc.)

wenn in alle Zuammmenhlinge eingereiht, ganz onnicher. Somm, der mächtig stürmische Gott, ist ein Stier wie Indra, wie Agni, wie Rodra, wie Vishau, wie die Maruta, wie undre Götter. Auch eben in dem in Reda stehenden Verse ist von Soma als Stier die Rede. Es wird gesagt, dass der furchtbare Stier mit Macht brüllt; ein beim Mande meinen Wissems nicht zu besbachtendes Phänomen. Derselbe Stier wetzt nun auch seine Hönner: so wetzt der Stier Agul, der Stier Indra seine Hörner (I, 140, 6; V, 2, 8; VIII, 60, 13). Warum sollte es der Stier Soma nicht than? Und weiche andre Farbe sollen seine Hörner haben, als die Farbe hari, die stehend dem Somm beigelegt wird, die übrigens auch Agul, die Sonne, Indras Rosse und verschiedene andre Wesen haben?

Zu besonderen Bedenken fordert eine Reihe von Hill, rerwandter Stellen beraus, welche er seiner Argumentation dadurch diensthar macht, dass er irgend einem Wort eine in den Verstellungskreis des Mondes fallende Bedeutung wie mir scheint unberenhtigt oder unbewiesen beilegt. Woher nimmt er das Recht, recogen rusch IX, 49, 5 zu übersetzen "er liess die Sterne scheinen" (S. 310)? Ashnlicher Widersprach liesse sich gegen seine Behandlung des Wortes undu, ebense gegen die des Worts amm erheben. Ich wähle zur Exemplification zwei Verse die das letztgemannte Wort enthalten;

1X, 67, 28 pra pyayawa pra syandawa samu visielihir amsubhli decebbya uttamam havih.

Hillebrandt S. 303: "Fülle dich, ströme, o Soma, in allen Strahlen, als höchste Speise den Göttern".

I. 91 17 a pynyaeca madatama sama sincebhir samabbib bhava nah susravastamah sakha erdhi.

Hillsbrandt 304: "Fülle dieb, o süssester, o Soma, in allen Strahlen. Sei für uns der berühmteste Fraund, duss wir gedelben"?).

Hillebrandt bemerkt: "Der ülteste zu dieser Steile — nämlich zu den Worten dies araenmay uttaman dhishen ("gewinne böchsten Buhm am Himmel"), welche im nächsten Verse folgen — verhandene Commentar Sat. Br. VII, 3, 1, 46 beseitigt jeden Zweifel, ab wir unter Sama hier den Mond oder die Pfianze verstehen sallen, durch die Worte: candrann zu azya iliet urava uttaman; und zur weiteren

Verginiole für Hillsbraums Interpritation dieser Verm meh S. 195.

806 Exeurs

Bestätigung dient die bei Hiranyakesin (Grhya S. I. 16, 1) vorgeschriebene Vorwendung des Verses zur Neumondzeit\*.

Besnitigt die Stelle der Satap. Br. wirklich jeden Zweifel? Dass für das Zeitalter dieses Brahmana die Gleichung Soms - Mont lingst bestand, wassten wir ju; dass die Verfasser des Brahmana, gleichviel was die wirkliche Anschunung des rgvedischen Alterthams war, night zögern konnten, den Egyeda unf diese Gleichung hin en interpretiren, versteht sich ebenfalls von selbst. Von irgend einer Linden Zweifel beseifigenden" Autorität einer solchen Interpretation kann doch keine Bede sein. Es würde sich ein merkwürdiges Bild von der Vorstellungswelt des Rgveds ergeben, wenn wir sie nach solehen Anhaltspunkten zu reconstruiren versuchten. Nicht anilers steht es damit, dass Himmynkeeln unter einer Reihe andrer Verse auch Rv. I, 91, 16, 18 an den neuen Mond richten lässt: dass diese Verse für ihn auf das Zunehmen des Mondes anspielten, ist selbstverständlich, aber es handelt sich ja darum die Ansicht su widerlegen, dass zwischen der Abfassungszeit dieser Verse und der Zeit der späteren Autoren ein Wechsel der Anschauung stattgegefunden habe.

Wir fragen nun unurgeseits: mit walebem Recht übersetzt Hill.
in den beiden mitgetheilten Versen vischhir amsubbih in allen
Strahlen- und giebt ihnen damit die Beziehung auf den zunehmenden
Mond? Wodurch ist für einze in der älteren Sprache die Bedeutung
"Strahl" irgend bewiesen oder auch nur wahrscheinlich gemacht!)
Was giebt uns den Anless, die einzige für die alte Sprache wirklich gesicherte Bedeutung des Worts, die an so rahlreichen Stellen des
Rr. feststehende, in den Ritualtexten regelmässig und technisch auftretende Verwendung desselben für Somsschösslinge (die ja zuch
dem Zend augehört) hier in Zweifel zu ziehen? In Zweifel zu
ziehen in einem Vern, der durch des pro syondzura") so deutlich
zuf den aus den Schösslingen hervorströmenden Somasaft hinweist.
Und werter, was giebt uns den Anlass, entweder die uns beschäftigenden Verse von den gemm in denselben Ansdrücken sich be-

<sup>3)</sup> Hillsbrandt (S. B2) beruft nick auf Ax, XIII, 2, 7; ein webb meicherer Beleg. V. Heury übersetzt "sharp? de mon?" Wäre dieh "strabbenreich" zu übersetzen, so würde dieses sereinzeite Auffretze der jängeren Bedeutung in einem der Röbinsfleder noch immer seite senig für die Laterpretation der Rgiteilen beweren.

<sup>2)</sup> Man wegleiche die Parallolatellen für dies Verleum

wegenden Texten des Yajurveda, oder die lefateren von den mit ganz danselben Schlagwarten beschriebenen Riten, zu denen sie auf das genaueste passen, loxxulösen? Vor Allem kommt bler in Befrucht V. S. V. 7: amour - amoust be deed somopyayatam . . . a fislibrom indrah pynyatum a tean midraya pynyaera, apynyayamant sa-Ehist sunya medhaya eta : wozu das Ritual ein sei es wirklichen, durch Ansenghten mit Wasser bewirktes, sel es symbolisches Saftigmachen der gekelterten Somasprösslinge, welches durch das Verbum apyayasuit ausgestrückt wird, vorschreiht!). Man beachte in diesem Yajus die Verbindung von emss mit dem Verbum a pya ganz wie in unsern buiden Versen und an weiteren alsbuld anzuführenden Stellen; man benehte forner die stete Wiederholung von a pya, die darauf hinweist, dass dies ein technischer Begriff war, bei dem die Pointe des ganzen Spruchs lag; und man beachte, wie genne in derselben Weise in dem kleinen Lied Rc. I, 91, 16-18 oben dies Wort, au die Spitze der beiden ersten Verse des dreiversigen Stücks gestellt; in den Vordergrund tritt. - Noch ist zu vergleichen Taitt. Sunh. IL 4, 14, 1:

yam akishitan akshitayah pibani, tena no raja Varuno Bihaspatih n pyayayanto dhuvanasya gopah

— welchen Vers — er enthält wieder die Verbindung von amen und zi-piya<sup>2</sup>) — Sankhayana (Sr. V. S. 4) zusammen mit dem vorher aufgeführten Yajus bei dem Apyayana der Samaschösslinge zu verwenden vorschreibt: die daneben stebende Verwendeng zin Niemmond (Taitt. S. H. S. S. S. 3) für einen au Siechthum Leidenden, mit der deutlichen Pointe, dass der wie der Mond hingsschwundenskranke der Zunahme des Mondes entsprechend sich wieder hräftigen soll, ist das begreifliche Product eines Zeitalters, welchem die Gleichung Soma-Mond gellung war<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Siehe Hillsbeundt S. 194.

<sup>2)</sup> Ich habe noch die Wiederkehr dieser Verhandung in Rv. VIII. A. ID. Av. V. 29, 12, 13 herver, an welchen Stellen Hillebrandt (S. 33, 31) selbet augen als Stengel. Pflanzentrieb. School versieht. Die Atharvanstelle ist besonders eignificant; sie outstit des Gebet für einen Kranken, dass er wieder an Saü und Kraft anselmen möge (a pphysicial) wie ein ergent werin liegt, diese gernde der durch dies Verbaus bemichmete Vorgang für den erges characteristisch ist.

<sup>7)</sup> Ich will übrigene hamsewege die Meglichheit begreen, dass der

608 Events

Nuch alledem seneint mir für die Interpretation ummer Verssich Polgendes zu ergeben. So gut wie wir sonet gewähnt sind die rituellen Termini des Reveda im spütern Ritual wiederzufinden und aus diesem herans zu verstehen, haben wir auch in IX, 67, 28 und I. 91, 17 das a pya (resp. pra pya) auf die Wiederherstellung von Saft und Kraft der Sonmschösslinge zu deuten. Von diesen labes wir die Worte rierebhir amsubbih zu versteben. Die in der ganzen Sachlage on doutlich hervertretende rituelle Continuität hat use die Werr zu neigen: erst in zweiter Linie kann es in Betracht kommer, ab Shallehe Continuitat in Bezog auf die mystische Gleichung Some - Mood angunehmen ist: und hierfür scheint as mir doch allen alle an festem Anhalt zu fehlen. Jedenfalls nher, sollbe trotulem bei dem pro (a) pynyama die Vorstellung von dem Zunehmen die Mandes im Spiel gowesen sein, so kann es sich eben mir um eine zu dem nüchstliegenden rituellen Hauptsinn der Stellen hinzutzetende mystische Nebenauspielung handeln, welche in der Liebersetzung allela hervorzukehren vollkommen unzulässig bleibt.

Hillsbrandt versucht auch im Ritual des Somaspfers die Verstelling von der Mondnatur des Some machzuweisen (S. 296 frg.) Der Soma, den man auf dem Opferplatz unter dem Symbol der Pflanze feierlich einholt und zum Trunk verwendet, wird als der Mondgott selbst betrachtet." Das sell sowohl durch die bei diesem Ritus verwandten Sprüche wie durch die von den Brahmanas blazegefügten Erläuterungen anzweifelhaft erwiesen werden. Leber die Erlänterungen streite ich nicht; sie können uns nur iehren, was Alle wissen, dass in der Brahmanazeit die betreffende Identification feststand und beliebt war. Sellist in den Sprüchen dieser identification gelegentlich zu begegnen dürfte eine nach der ganzen Sachlage wirh kaum sehr überraschen. Aber begegnet man ihr dort wirklich Wenn der Soma zum Opferplatz hingefahren wird, sagt der Hetat - mich Hillebrandt -: "Alle freuen sich fiber den gekommenen Gianz." Sell etwa der "gekommene Glanz" den Gedanken der Ritualordner un den Mond erweisen? In der That muss übersetzt werden - es liegt der Vers Ry, X, 71, 10 vor -: "Alle Freunde freuen sieh über den herbeigekommenen herrlichen Fraund, der gr waitig ist in der Versamming." In dem Worte passie!) liegt nicht

Vors für diese Verwendung abgefasst bet; man benehte diese er nicht aus dem Reverla stammt.

<sup>3)</sup> Sinht prisas, obwolit das Brithmans mit Jaicht begreiflicher Ermont dieses West paraphrasier,

sowahl die Bedeutung des physischen Glanzes als der Herrlichkeit wie sie dem hervorragenden Menschen zukommt. Man pries den als Gast genahten Gott mit sinem Verse, der von der Freude über die Ankunft eines edlen Freumies oder Gastes sprach. Mit dem Mond hat das nichts zu thun. - Weiter weist Hill auf den bei dersetben Gelegenheit vorgetragenen Vers Rv. IV, 53, 7 hin: "Genahl ist der Gott mit den Jahreszeitsn'). Möge er das Haus mehren; Es gebe uns Savitar reiche Nachkommenschaft und Speise." Beweisen die Jahreszeiten hier etwas für den Mond? Ich bezweifle ss. Ein Gott nahte an dieser Stelle des Opferritusis dem Opferplatz der Menschen: so wählte man für diese Situation den Vers der anting "Genaht ist der Gott." Dass er eigentlich an Savitar gerichtet wur, störte nicht; die Jahreszeiten kamen nun einmal in dom Text vor. Standen sie für die Ritualordner hier doch mit dom Mond in Verbindung, so wurde eine solche Anspielung in dem Zeitalter der Fixirung des Rituals noch immer kann etwas lehren was wir nicht ohnedies wussten. - Yajussprüche, die derselben rituellen Umgebung angehören, reden den Suma an: "Gebe vorwärts, o Herr der Erde" - "Den Luftraum entlang schreite." Er wird nuf einen Thron genetzt; man verehrt ihn mit den Worten: "Verehre den grossen Varuna, verehre den weisen Hüter des Amria. Ich finde in all dem nur theils den gewähnlichen, allbekannten Tajusatyl, der jeden kleinen und kleinsten Vorgang mit dem Universum in Verbindung an setzen liebt - der Spruch "den Luftraum entlang schreiter kommt bei den verschiedensten Gelegenheiten wo es sich um irgend welches Schreiten handelt vor\*) -, theils die Verherr-Behning des Sonn als göttlichen Königs, den Hinweis auf seine Bedentung als Unsterblichkeitstrank, aber schlechterdings keins Beziehung auf seine Monduatur. - Hill. erwähnt nicht, dass in demselben rituellen Zusammenhaug an Soma auch der Vers gerichtet warde: "Verehrung dem Auge des Mitra und Varuna . . . dem Sohn des Himmels, dem Serya kündet")." Es ist wohl keine unzu-Resigs Supposition, dass H. einen Abnlichen Vers an den Mond

<sup>5)</sup> Hill.; "Mit des d'abresseites nabts der Gott." Ich finde keinen Grand von der Wartstellung des Originale abweichend die Jahresaniten in des Verdergrund au rücken.

Val. Tahu, Sr. III, 2, 2, 9; Hillshrandt New and Vollmondsopler
 32, 35 etc.

<sup>7</sup> Taitt, S. I. 2, 9, 1, Apastamba X, 29, 4,

610 Excurs.

recht wichtig gefinnien batte. Nun richtet sieb dieser an die Sonne, und zo wird es durch den Contrast noch stärker accentnirt, dass um Hindentungen auf den Mond in diesem rituellen Zusammenhang, wie ich gezeigt zu haben glanbe, in der That nicht viel in enfdecken ist. Man kann weiter geben; so weit inh wenigstem sehe — und auch Hill. hätte gewiss, wenn er Grund aur entgegengssetzten Meinung gefunden hätte, uns das nicht vorenthalten — kann man sagen; das ganze Somaopfer in seiner Totalität müsste, wenn es ein Mondfest ware, wenn die Geltung des Mondes als Götterspeise ein beherrschender Gedanke in Glauben und Cultus gewesen wäre, ein vollkommen andres Aussehen zeigen, als es in der That zeigt; durch das Ritual<sup>1</sup>) müsste eine beständige Beziehung auf den Mond durchgeben, von der es mir wenigstens unmöglich ist etwas zu entdecken.

Verzichten wir also unf alle die hier characterisirten gewagten oder mehr als gewagten Uebersetzungen und Deutungen, verzichten wir darauf, in den die himmlische Natur oder die Lichtnatur Somas, seinen Zusammenhaug mit der Sonns n. dgl. berverhebenden Stellen Beweise für seine Identification mit dem Mond zu sehen, wie stellt sich dann das Aussehen unerer Frage?

In der ganzen umfangreichen, von Gedankenspielen aller Art so
übervollen Literatur der Pavamannhymnen und in der ganzen so
nneudlich hänfig mit dem Sonm sich beschäftigenden Literatur des
Ryvoda überhaupt zeigt sich nirgenits?) eine klare Identification
des Soms mit dem Monde, uirgenits eine klare Hindeutung darant,
dass der Mond die Götterspeise ist?). Die so nahs liegenden un-

Ich spreche von diesom sellert, mehr von den Krklärneges die Brikmanes.

<sup>7)</sup> Ich nehme nur X, 85 und möglicherweise noch einen und ihm andern ausrhannt jungen Vers nus: das Lied X, 85 lees autfrühe auch ich als Zaugen für die in der späten greudischen Zeis auftretende bemtfication Soms = Mona gelten. Debriggens behandelt das Lied (V. 3) dis selbs als Gebrinnies, is einer Weise, die mit der behangsetes Popularität des Mondguttes doch in bemerkenswerthem Contrast stelk.

<sup>7)</sup> Ich grufe ein paar characteristische Stellen, denne eich ähnbebe in beliebiger Zahl no die Seite stellen Reseau, beruns unt zu versunshaufelben, wie die Diehter des nouden Bache unter Hantungen von Vergteichnegen und Epithsten aller Art gar nicht duran denken die gradifier den Mond bereichnenden met entscheidendes Verstellungen in berühren IX, 22, I, 2; Wie Wagen in Weitremmen, wie Winde, mis die Regne-

zweidentigen Ausdrücke für diese Vorstellungen, denen wir in der Literatur der Folgezeit immer und immer wieder begognen, felilen hier. Aus den Ausdrücken, welche der Ev. braucht, wäre es leicht, einen in der Verstellung der Eshis stark hervortretenden mystischen Zusammenhang des Soma mit der Sonne zu erweisen; gegonüber dem Zusammenhang mit dem Monde müsste die Liedverfasser das Bedürfniss nach einem eigenflümfiehen Versteckspielen regiert haben, welches uns nirgends gestattet auf ein nicht ganz unbestimmtes Zeugniss die Hand an legen.

Ich möchte, wo es sich um ein argamentum er stiente handelt, die äussernte Vorsicht walten lassen die Beweiskraft der van mir vorgelegten Erwägungen nicht zu übertreiben. So will ich es als immerbin denk bur zugesteben, dass bei der einen oder andern jener die Lichtnatur Somas feiernden Stellen, vielleicht auch bei der Vorstellung von seinem "Anschwellen" (appayann), die spüter stahund anftretende Identification Soma — Mand doch schon im Spiele sein mag. Ich will es weiter als eine offene, wenn auch wahrscheinlich für immer unbeautwortbare Frage anerkennen, ob etwa in dieser unter den jüngeren verlischen Theologen gangbaren Gleichastzung das Wiederaufleben eines uralten, vorvedischen Glanbens dieser Att zu sehen ist"), und ob bei den vedischen Vorstellungen von Somme

gives des Parjanys, wie wirbelinde Planman. 96, 20: Wie ein sehen geschiehter Ernier, wie silt wettremiender Pferet, wie sin Stier, 86, 29: Die bist ein Meer; die gebören die funt Weltgegenden; die bewegst dich über Himmel und Erde; dein sind die Lichter, die Samm. 96, 6: Der Beshman der Gotter, der Pfadfinder der Weisen, der Rahl der Priester, der Röffel unter den Teieren, der Adler unter den Raubvögeln, die Axx der Wahler. Und die mehr in innitation. Ist bei Stellen dieser Art die Abwensheit affer nicht gunz unsieheren Auspielungen auf den Mund mieler begreichenung?

<sup>9</sup> Defin dem Avesta die blestification Hamme Mond runnschreiben, blest Varea IX, 26 eine mehr als umichere Stilite (s. jetzt Darmast ter-Note, Le Zené Avesta I p. 91 fg.), und Yaant VIII, 33 (vgl. Geldmar KZ, XXV, 489) keine sicherure. Aber an eich ist eine analta Verstellung rom Mond etwa als dem Bahaltar oder Spender des vom Hismael kommonden Thansegons rosp. Gättertranks sehr weld denklart, egl. Rascher, Nektat and Ambrech 76, 79; Darmes teter Orward er Abrimus 152 fg. Solita is sine indistrinische Nebenform dieser Verstellung gegoben haben, meh welcher der Mond opseinil der Sitz der in den Kähen wehrmeden Nahrungssubstans (Ampta off im Veila := Glopts) ist? Man vergeleiche die bekannten

himmlischer Herkunft, seiner Lichtmatur etc. eine verblasste Spur dieses Glaubeus mitspielt\*) — verblasste ähnlich wie etwa bei Varous, bei den Arvin die letzten verblassten, dem lebendigen Verständeles längst autschwundenen Spuren eines Mondgotten, des Morgen- und Abendsterns der Forschung erkennbar eind. Das eine Möglichkelten. Gewiss aber, meine leh, ist dies, dase für die Sänger des Egveila — mit der bekannten, die jüngste Phase der rgvedischen Poesie betreffenden Ausushme — der Soma kein Mondgott, sondern allerhöchstene ein in dem kaleideskopischen Spiel zahlleser fortwährund wechseinder Vorstellungsweisen ein oder das andre Mal vielleicht auch mit dem Monde identificirter Gott ist, der Gott der wunderkräftigen Pflanze und des aus ihr bereiteten Tranks.

irmischen Vorstellungen von dem im Monde weilenden "Samen des Stiere" mit By. I. 84, 45.

 <sup>1)</sup> Leb berühre mich hier mit einigen Bemerkungen A. Barths, Renu de Phist des religious 1893, S. 200.

## Register.

Bei amafalarficher belieutelten Gegenstämten wie Indra, Zauberwesen u. dgl. ergünes man dies Register durch die Augeben des Inhaltsverreichnisses ohim & V E.

Abwehreultus 281, 202 ig. Abwehrmuber 484 fg. Achavaka 384 mit A. 2, 597 A. 2. Adderburgebranche 448 mit A. 3. Ankergottheiten 65, 250, 255, Alllevarya 380 A. I. 383 fg. 386. 388:4<sub>636</sub>. Adm 70, 72 fg. 203 fg. 238,

Adityas 185 fg. 280, 295, vgl. Mitra, Varuna, Mitra-Varuna.

Adler, den Soms holend 55, 74 fg. 176 fg. 179 fg. 247. Agustyn 280.

Agmi 36, 42 fg. 77 fg. 98 fg. 102-133. 106, 171 A. I. 180 A. I. 191, 201, 205, 201, 208 fg. 323, 158, 381. 898 fg. 431, 440, 455, 458, 468, -Agui Vaistanara 319. - Agui ami Sima 93.fg. 440, 549, 552

Aguialtar 78 fg 90, 116, 363, 160 A. L. Agonth 388 fg. 389, 392.

Agoliva 230.

Afmlys 171 fg. 282 A. 2 Americantentoner 350 fg.

Ala Illi 141 A.A. - Ala budhnya TI fur.

Muramunia 20 fg. 32 A. L. 55, 187. 548.

Airvana vaoja 148: Aja phapaid 71 fg. American 69, 500, 505.

Ame-hispoula 187, 227 A. 1. Ampta 114, 176, 183, 611 A. 1.

Algion 187. Amulete 325, 513 fg. Angires 111, 127, 145 (g. 155, 278 (g. 316, 449,

Anthropomorphismus 40 fm 72 fg. 105. 181, 753 A. 2 792

Antilope, schwarze B98 fg. Vgl. Fell. Horn.

Aunmati 239.

Apimarga 828, 490 515 A. L. 526 A. 4. 583.

Apain napat 99 to 118 to 239 A. 2. 357

April 498.

Amaras vgl. Wassawymphen.

Amuyani 258.

Auhinka 160, 446, 565 fg.

min 46. 524 fg. manufili 528;

Asura, do Asuras 29 fg. 62, 162 fg. 240, 264 A, 1, 340, Aşvis (vgl. Dioskuren) 50 fg. 54, 56.

73 fg. 161, 207 - 215, 280, 358, 367 A. Z. 368, 447 fg. 451, 454 A. 2

Atharvaveds 17 fg. 202 A. 1. 477. Alliemanhalton 385, 401 A. 2, 551.

Atlentes 452 A. L.

Avablitha 346, 298, 400 A. 2, 3, 407 fg. 494 fg. 477. 490.

angella (niremueda) 218, 300 A. L. graden 321 fg. 522 A. B.

Avests (vgl. Indomnier, Perser) 26 fg. 48. 49 A, L 59. 144. 309 A. T. 342 fg. 368 385, 454, 469, 552 fg.

507, 547 fg. 611 A. L.

Biol. (vgl. Avablerine) 420, 423 fg. 480 fg. — Bud much der Leitmatt 460 424, 429, 471, — Vgl. Wasser, Wassham.

Bartin 31, 342 fg.

Bram (vgl. Pilanre) als Scalemits 417 A. 4, 580 A. 3, 581 A. 2, 582 — Bestatting and Baum 571 — Baumgotthesten and Baumculius 91, 252, 255—261.

Thangifer Bill vgl. 20.

Begraben geführlicher Substanzen 345 fg. 487 A. 2. 503 fg. 570 fg. Vgl. Bestattmer.

Berge, Berggstübsiben 51 fg. 140. 241 fg. 255 — Hadra 219 223, — Vielina 230.

Bericchen 333 Ig.

B-cohron 332, 482, 487, 109,

Becattung S. 17, 471, 548, 557 fg, 562 A. 3, 570 - 591, — proving rische had definitive 550, — verenhadenn Arren der Bestattung 585.

Hustitu 133, 254 A. 2.

Blurati 243

Blirgii 123 526 A. S. 529 A. Z.

Bhulya 214.

Bill 480. 484 fg. 506 fg. 508.

Bittopfer 305. Block 482, 502 fg.

Blis 197 fg. 111 fg. 114, 110 fg. 192. Blot beim Cuffer 528, 363. Bruhusan 380 fg. 380 A. J. 393, 395 fg.

Beslumpsechappin 30%, 337 A. E. Beslumpsechappin 30%, 337 A. E.

Brhaspati 65 (z. 146 fd. 288, 378, 381, 396 Å. I.

Commer 257.

Dathini 15b, 157 fg, dathiyarran 449 A. 7. Dathiwaran 71, 280 A. 3. Datais 187, Dammering somiosis 432, Dammering somiosis 432, Dammering somiosis 432, Dammering somiosis 432, 74, 128, 214 A. 1, 250, 262, 273, 281, 303, 546, 413, 444, 478 fg, 485 fg, 488 fg, 492 fg, 549, 574, 505 fg.

Dankapfor 305 fg. 473, Danu 137,

Dilate a Tasyna

Dayus 62, 151 fag. 168 A. L. 568, officer 34, 170, Bertyd 316 fg. 378, 380, Dharmateute 25, Dhund 157, Dialog, amberhafter 515 fg. delhiola 570 A. L. Ditaba 11, 28 A. L. 540, 398 fg. 422 fg. 429 fg. 498, Decokarer 30, 40, 50 fg. 213, Decomatische Daratellingen 507, Dorgerrandiprophet 512.

Entree 404, 404, Eld 319, 540 A. J. 520 fg. Emzeltedtemopler 555 fg. Embryo 218 fg. 569. Enthinding 271, 338, 465, Erdgatheden 21, 240, 254. Erathmes Linder 7, 124, 179 fg. East, 80, 324. — Endopter 319 A. J. 325 A. J. 330 fg. 350 fg. Esses (cgl. Fasten, Sprinsverhale), Zauberwirkung derselben 327 fg. 357 fg. 561 fg. — Erstes Esser der Kindes 331 A. 2, 557 A. J. 455, 561.

Familien der Brahmanen 370, 379 fr. Femilienleben, Caltus des aben, 461—471,

Facton 270 A. R. 400 A. L. 401 kg. 411 kgg. 482 588 kgg., vgl. 399, Vgl. Springerbota.

Futz morgani B16.

Himsa 169 fg.

Fell run Thieren 324 (g. 320 A. I. 401, 463, 472 480, 500, — Pell der achwarzen Antilops 87, 989 400 A. I. 494, 500

Ferrel der Schuld 288 (p. 2024) 322. 366 A. L.

Perischienna 76 fee: 87 fee: 267, 452, 415 A. S. vgl. 46.

Pener (vgl. Agni, Opterhoor, Zauber-

fener), Herdforer 129 (g. Foneropher 109, 439,

Fleinthgenner 414 A. I. 468. Finch 510 A. I. 518 fg. Physics and Substanton, numberhalis

40. 27d fg. 288, 201, 490 fgg.

479 fee 40m fee 514, 518 (und dischant verstreat im Absoluitt ater Zunbereil, 596,

Phase (vgl. Sielanmhi) 51 tg. 139 (g. 202 fg. 243, 241 A, 1 253 A 1.

Fight, die group 276 A. 3. Franchised 70, 400. Francisco 480, 573.

Gilliam 529 A. L.

Gundharva 92 A. 1, 244 fee. 253, 257. 909 1.9. 977

Garbajatys- (Hansberren) Fono 120. Nothing

Hallat Bt. 66, 315, 370 fg. 430-438. - Gobet an die Scoleit 566.

Geburt & Enthindung. - Geburt von der Serte 134 A. S.

Gedunke, dokum Zanberwirkung 4331 Endübele 300.

George vgl. Singer. Georgenster 12 fg. 26, 154 fgg.

Gestirn, Emilion desselben 499. Doubbug describes 511 fg. - Vgl. Shuran

Gewittergott (vgl. Indra) 35, 40, 51 bg. 54: 134, 150, 169 fc, 176; 220, 592.

Glatus at Prayorgya. Gettoeetheil 510 A. L.

Gistismen, Getterframes 230 fee, 360. 30世 455 位。

Gralinul 580 fg. tighysterie 17 A 2 21 fg. Gill 81, 88 Ig. Cintral 457.

Hannipler 319 A. L. 125, 551 lg. Hearright, Hearscheson 338, 425 gg. 195 lg. 172 A. 2. - Vgl. Schmiter annimmer.

Hacma 30 fg. 49 A. L. 17c.

Hauslicher Culius 24 fg. 131, 259 A. L. \$48 fg. 378.

Herrden, Opfor for dieselben 446.

Herrimgetthair 230. Heerfener 330.

Heilkrüster vgl. Medicamenta. Honotheismas 101 A. I. fall.

Hermes 233 A. J.

Horoms vgl. manschireles Helden.

Hern 145 A. 9. 520 fg.

Housest, Himmelspott 34 A. L. 40. 240.

Himmelyside 530 for 542 fg.

Himselson, Verbot dissolban 416, 482, 550 A. 5.

Hackmit S. 17, 131, 241, 249, 252 257, 271, 380 fg. 102 fgg. 50g A. L. 503, 567. - Hoctonitaliod vgl. Surya. - Die drei Nichte nach der Hoch-

Arit 411, 464 fg. Holle 586 fg. 558 A. 4, 561; Homig 177, 208 A. 1, 366 fg.

Horn der sehwarzen Antilopo 390, 102 A. S. 479 A. 2.

Hotar 51, 129 fg. 542, 380 fg. 385 fgg. 380 feg. 326 A. I. 397 A. 2. - Die

zwei göttlichen Hatar 281, 201, Hund 324. — Vierringige Hunde, Hunde day Todasguites 474, 538 546. 574. 1177.

1dt 70, 72 288, 243 A. a. 254, 326, Hisbian 105:

Indogermenische Mythen and Gobrauche 33 fg. 40, 102, 134, 144, 149, 170 A, 2, 175 fg. 212 fg. 236 A. I. 237 A. L. 234 A. L. 235 A. 5. 165, 514, 581, 602,

 Indeirzmer (vgl. Avesta) 15, 27 fg. 38,
 59, 60 A. f. 95 A. f. 97 A. g. 103,
 113, 118, 134, 144, 178, 187 fg. 190, 163 fg, 195 fg, 199, 214, 246 A, L, B, 248 A, L, 275, 1987 A, L, 311 fg, 385, 503, 537, 543, 611 A, L

Indra 29, 42 (c. 51 fg. 56, 76 fg. 94 fg. 98 fg. 103 fg. 128, 134 - 175, 188, 974 A. fl. 173, 128 fg. 205, 279, 282 fg. 298 fg. 358, 120 fg. 410, 452 fg. 474, 507, 508, 608 A. 3. Indrano 172 fg. 839.

Jahrenteitempfor 353, 441 fg. Vgl. Balonder.

Kulmilier 4100 fg; 446 A. 4. vgl. viermonatlicka Fests.

Kerteme 538 A. S. Kenschheit (vgl. Hochzelt, die itral Nachte nuch demotion) 27L 411 fg. 417, 420 tg. 468, 588, 590. Kinadin 265 A. L.

Kimilheit, Riten wahrung derselben 465. Villa Essen, sustes des Kindes.

Klugoweiber - Toutanklage. Kilossopher 550 kg. Vgl. Vgl. Sanddho. Toutements.

Kindgliche Opfor 3T0 fg. BT4: Sing. ITI for

Kanigowith 428, 471 to 501, 502 1. 1. 500

Kormitamonia 262.

Krankhologolcher BG2 fpg. - Hudra Krankheiten erregend 216, 230, -Vgl. and the serstroutes Matorislien in Abschnitt ther Zant-rol.

Hrenzung 267 fg. 4,12, 495, 497, 510, 502, A, 3

Krenim 247.

Kub (egt. Adm, Igs, Prym) 70,72 fg. 148 Å 1, 206 fg. 354. — Mythus you step Kuligowinnung 55, 54, 67, 96, 111, 143 fgs. 279, 316, 594. Known 490. - Kuh ber der Restutting 576 fg.

Kata 230

Kutan 156 A. I. 158 fg. 280, 566 A. 5.

Lachelm 428, 481. Lanchenzerhrenung 570 fgg. 584, Lambenzauber 76 Å. J. 569 Å. 2 Lighteiben 245. Loblinder S to 135, 461, 592 Landelbon 246.

menole BST eg. 1965 A. I. madbie Wit. Midiacrata val. Sommondfeler. Maitravarana 390 fg. 397 A. 2, 493. Mahlin 90, morney 525 fgg.

Manu 154 A. I. 275 fg. 533 A. L. Manyor Gl.

Marinda 186 A. 2 Maruta 100, 222, 224 (g. 283 A. I. 441. 442 A. T. 453 A. 1. 2. 456.

Matariyean 21, 108 A. L. 122 fg. 179. ##### 168 fg. 293 fg.

Medicomento (Heillerinter) 323, 515 fg.

Moor 214.

Monach, der grate egl. Mann. Virus-yant, Vams. - Menschungsschliecht 125 fat. 276 fg. - Mountablishe Heldan der Mythen 56, 149 A. 2, 215, 273-380. — Menschlicher Gatte der Gottin 252 fg. 274.

Mousehimopher B55 A, 5, 363 fg. Mousehimager 84,

Mitter: 48 fg. 144 A. L. 187, 190,

Mura 18 in 185 in 287 A 1 700 Mitra Varma 93, 160 fg, 185 fg, 1991a 940, 977, 287, 294 to 300, 384 A 2 890 fg. 149 A. L

Mond 48 fg. 66 A. L. 177, 1854; 189 fg 193 fg 210 340 fg, 440 AEA 504 A. 2. She is \_ Mandyland

Muralischer Character der Gibbs 40 fg. 150 fg. 281-301 2001fg. Morgantitanol val protocomo alla Morganithm 47, 64, 67, 147 fg. 1634

200, 200 tg. Morgomtern 210 fg.

Montgolic 280.

Mython, very dilectors Types deristion 4th 58 fg. 50th - win im Egynda erscheinend 10, wie im Attaryanda 21 fg. - Charactur der vollimber Mythen 303 fg. - Mythen und Hitim At.

Nantt als Genterwitt 939. Number 184.

Name 466, 467 (g. 480, 515 A. 1, 578 A. J. - Namongobing 466.

Namit Sipps 161.

Namuel 10 A. I. 16L 170, 569 A. 4. Nx-17= 207 A. 2:

Natur, thre gottlishe Beereiung 32 lag-48 ( ... 52 ( ... 591 (

Noshbar 234, 383 fg. 391 fg. Note the Opforthers 360 lag.

Name and Selectories and - Smand- and Vellmondeopiec 430. Nicro 250 A. 2. 288. 288 200 251

DOLL 487 fg. 489, A. S. mirriel 287 1 2

Observe Rites 204, 392 44h 47h 500.

Observenton, cultistic 110-480. 588 figs. Omeo 76, 147 A. L. 500 fag.

Option 302-475, 504, - Option diff. Indogermanen 45 A. L. - Oplet wie im Rgi als erscheinend 11, wie im Yajarvada 16. - Opfer ran Geistern gestört 271 fg. - Oplie der Götter 106 A. 2. 125, 816. -Kumugottiadas Optar 277: Smile regirdendes Opfer 319 A. L. 33 A. 1. 205, 588. - Opter and Zanber 100 fg. 197, 310 fg. 321, 337 fg. 336 fg. 368, 438, 130 Å, L. 51

108 fm 476 fms. 592 fit:

Onforbus sub Avaldation

Onform 376 to 380 A 3 383 Vel.

Opforfamer 100, 114 A. 3, 125, 129 (g. 133, 536 fgg. 541 (g. 361 (g. 386, 139, 574 fg. — Due sine and die drei Opferfeser 348 fg. — Due abstlizho Opferfouer 219, 259 A. I. 340. 351 fg. Vgl. Alayaniyafeure, Garlapartyalister. — Auloguuz der Opfer-lemer 44 in. 77 in. 119 A. 1. 159 ig. Opferplasten 90. 256 ig.

Opferpriseter 872-397.

Optorspeise and Optortain \$55-370. Opferspeiss can Monachon ge-nessen 326 fgg, 380, 381.
 Opherbier (vgl. Thioropier) 192, 475.

Philips was Gottom 93 fg. Pages 145 feet. pidaman 483.

Paradeza & fg. Parisoys 114, 224, 226,

Parvata 255. part 155

Parson, Hero Optior 341, 343, 361. P-dayattlm 26, 585 A. 3, 559 fgg.

Philliphinton 301, 445. Pflanen danmisch be-lt 255 fg. 266. Vgl. Baumgottheiron. - Pfianmu als Seelmaritz 547 A. L. 564. vgi. Baum ala Sanimaitz. - Vgi.

Wasser und Pflamen. Pringe im Cuttue 1972 fg.

Phpin 155 fg. 106.

Plates 550 A. I. 263 fgg.

Planeton 193 fg.

Polythersmus (vgl. Heanthuismus) 34 A. L. 02 fg.

Point 1883 fg. 391, 195,

projeka 300.

Praidputi 65, 217, 157, 473.

Proplatar 388 fg. 390. Pragitra 528 A. 2.

podlarowanika (Morg-alliano) 20% 287, 482

Pratigra-thater 384 A. 2, 396 A. 2. Pratigras (Gharma) 78 A. 4, 367 A. 2. 412 A. 1. 418, 422, 447 fe.,

YEL SIL probjesette 205. Preta hot ing.

Priestor 3 fg. 66, rgl. Paronita, Opferprivate, - Pristerliche Repute 974 tu Print 7h 224, 858 tu.

Psychopomp 231 233 A. I. 328, 545.

Purapillal 63, 180. Purchite 66 fg. 374 fee. parampostbyd 1187 fg. Purmayes vgl. Urvest. Phalian 74 fg. 230 ( 588.

Rust 88, 100 A. 2, 150 tn, 478, Reference 366 A. L. 472, 491

Baka 239.

Rakshas (vgl. Dimmuon, anolore) 265 frg. 821 A. 1. 303, 569, — Rikahasas 244 A. L. Rima 57 A. L.

Rathiel 4, 175.

Rauck vom Opfor 332

Handstrong 338, 491 Rithus 195, 234 fgg, 458, 456, Resht (vgl, Rts) 284 fg.

Regenbegen 246.

Regengauber 110 A. 5, 119 A. 2, 141. 357, 359, 429 fg, 411, 445, 449 fg, 459, 476, 506, 507 fg, 608,

Refiguementing 569 A 2

Ruymla B.fg. Ritsvan 155 for

Ross 46, 73, 77 fg. 118, 352. - Ross-

des Indra 353 A. 2. Rossupfor 11, 248, 306, 356, 370. 408 A. 2. 484, 478 G.

Rotlin Farbe 217.

Hahis, die sieben (vgl. Aegirus) 277. 978 füll A. 2

Rts 30, 67, 146, 195 (p. 286 fg. 294

risderatās 383 A. V. 155 A. 1

Rivii - Opierprisster.

Rodin 63, 82, 216 224, 268 A. L. 290 (L. 293, 1259 A. I. 152 A. 3. 458 A. L. 488 - Rindra Tryambaka 442 fg. — Redracellus 203, 333, 335 fg. 341, 354, 446 A. L. Redragi 219,

Sucr 239 A. C. Salmmedlafejer 76. 565. Sakunralii 254 A. 2. Sakvaraliid 420 fg. Sals 411, 413,

Sambura 155 fg. Singar beine Opter 286, 1992 223 (r.

Sintum 253 A. L. Saramin 74, 145 (c. 374.

Semaya 73.

Surreyunt 114 A. L. 205 A. 2.

Samovatz 24th D07.

Settin 371, 452 A. L. Santriman) 41 A. 1 822 A. 3 832 369 mir A. I. 454 A. 2 507; Saving 64 233, 440, 457; Saving 64 A. 2 468.

Schutten 208, 526 A. 4.

Schulteltielmuz 465 Schilderote 70, 85,

Schlechuftmenon 269

Schlangen 220, Vgt. Alu, Alu bullinys. Schlaggenvereigung 69, 72, 84. 86, 314 A. 2. 446, 486, 565, val. 514 A.L.

Schlangenmunschen «, Nagas.

Schritti, alchen 186 A. I. 462 A. I. Schuld 200, 204, 287 fee, 317 fee,

vel. Sülmmitas. Schwenger-chaft 271, 465. Schweigen 411 fg. 416.

Schwelle 550 A. L. See to 594 and darefeweg im Folgenden. - Seelen (vgf. Todto) 12 fg. 37 40, 60 fg. 340, 351 nm) vgf. des games Abschnitt über Seelonglanben und Techenculus; 196. — Section and Dimensis 60 fg. 266, 559, 569. - S-len und Hudra 63, 220, -Scolin and Winds 245 A. L. Seelen Ermordeter 569 A. 4. Santon ungeharner Kimber 569. -Val. Kronzweg.

Section and one of the 558, 569 fg. 567.

Sasten Adityaa 188. — Sieben Primter 383 fr. Sieben Behie eut. Rebin. -Sieben Schritte 186 A. I. 462 A. 4. Sieben Schwestern 116. Sieben Strame 117 A. I. 138 fg. — Sieben

Time 117 A. L. Sinttali 230.

Sus 57, 4, 4, 275, Susraka 417 for 421,

Some 114 A. L. 128 A. 2, 170 fg. 175-185, 21年241 246 位。166 位出 290 fe. 500 fee. - Val. Agai mad Some.

Seminopher 10 (c. 21 (c. 30 kg. 36, 104)

183 A. R. 840, 385, 451, 401 508 fg.

Summerly 54 A. J. 55: 176: 179 (c. Some, Semengan (vgl. Street, Miles Savitar, 18 fg. 81, 107 fg. 108 fg. 169 fg. 183 fg. 189 fg. 194, 212 fg. 228, 240 fg. 444 fg. 448 fg. 534, 601. — Sommenfran rgl. Sarra. Sonnenda Transin 42 to 418. -Somemynshole 88, 473, 506,

Somewoodleder 88, 144 kg, 447 A 1 BOOTK-

Springstemple 459. Springerhote (sgl. Faster) \$4.

Salitz 493.

Spiegellahi 526 A. 4.

Sphererindapler 82 446 A. L.

Startdin vigli Klomoopter, Todtementt) 554, 565 A. II.

Sterns (vgl. Planeten) 189 ig. 250 A. J. Sterne unil Seelen bei fig.

Stime ve tie

Stock 492 fg. Storpmenter 222, 221 fg. 245 A.J. Vgl. Vaya, Vara, Maruts, Rudra.

Salistances vgl. Pinda

Sudda 167 fg: 279. Shden den Tudtun gehörig 340, 342 A 2 547 A 2

Solindalinia 201 first 290 1005, 317 first 355, 407, 442, 477, 490.

Miktarikaformal 310.

ellegates val. Spiratindapler.

Sundertru 143 Sunde vgl. Schold, — Sündenbekeuntmine 510 fg., vgl. 324 fg.

Sunt 260

Sursa vgl. Soum, Sonnengella Survii (Summafron) 184, 212 fg. 214, — Surviilled 184, 464,

Station 155 fg. 158 fm radka 531 K. 2

Starbhann 166.

Taninapira 500, 418, 502 A. J. vg-Trusbond.

Tupos 400 fpg. 414, 425, 427, 489 bot. 512. 523.

Thorn in der Methologie 41, 42 A 2 U 55, 68 fgg; 161 A. I. 306, 238, 256 480, 597. The questile in Zauler augenomino 84, 266, 498 vel-Menchentiger, Naga, Tiller yaranichan vgl. Omen. Thiore and S-bu fett fett - Vel Tatentiimu

Thiompier 11, 91, 94 A. L. 655 (gg. 451 A. L. Vgl. Rose spher, Thompshow 418, 407.

Throntonny 144

Endin (vgt. Scoten), Voreschi limon assembler 417 ig. 488, 560, 550 kg. 569, 577 fg. 582 fg. 588 fgg. Vir. Unreinheit, Tedingruner. - Todienhoodsurangen, Tollonerakel 313 A 2, 568 A L — Todtenouire 12, 37, 62, 393, 367, 329 (g. 333 (g. 339, 341, 352, 354 fg, 358, 361, 442, 446, 494, 585, 548 fg, 563 560 ig 570 und durchweg im Februarien. – Tealtengezicht 541 ig. Todtmklage 290, 572 (g.

Todiculruner 556, 588 fg. Totimismus 85, 358 A. 1, 415. France 288 A. J. 510, 512, 526 A. L. Troubond 502, spi. Tandasptra. Trits Aptys 143 fg. 161, 284 A. t. oon 197:

Lurynea 167.

Tvashiar 186, 148, 283 fgg, 659

Udafákayum 566 A.S. Unseelien verboten 336, 482, 487 fg

Unrefuleit sonie Todesfull 578 fg-588 Im., vgl. Todie, Versinkt var

University (vgl. Hölle) 545.

Upanayuna 131 - 330 - 339, 424 A - 3. 366 Jun.

Uporaya 504 A. H. Uparthian 432.

Uparaktar 384, 390. Urrași 35, 47 A. 3, 56, 126, ⊠1, 283, 274, 277, Vgl. Wassernymphen, Wahns vgh Morgourotha

Vac 63\_ Vahaken 184.

Vajapoya 88, 331 fg 869 A. L. 414.

Vajra 119, 128, 148,

Valu 146

Varings (vgl. Mitra-Varinga) 20 fg. 33 A. L. 35 fg. 48 fg. 94 fg. 99, 124. 150 163 fg. 185 fg. 279, 286 fg. 292 fg. 298 fgg. 318, 320, 366 A. I. 607 fg. 142, 520, 535.

Varumpraghites \$19, 441 by. V=meletin 279 581, 327,

Visitoshjutt 65, 254, agt 63, Vitte 221 fz. Vayn 224 fat: 454. Verbrennen gestlerlicher Schatmann 345 (p. 350 A. 4 491, 584. Veretbraghim 29, 75, 134. Vergieichungen 7, 181 A. I. Mir. Vergraben vol. Begruben. Viermanstliche Veste 1850, 441 (s. minute 232 A. 2. Vishum 90, 139, 927 to 398. Vigyamitro 243, 279. Vigvariju 148, 231 A. L. Victorian 92 A. L. 247 A. L. 248 fc. 951. Viverant 122 fg. 275, vgl. Yams. Vogei Seelen verkörperne 563. Vel. Omen.

Vrehikapi 172 fg. crehotarya 446 A. L. Vetra 74, 125 fg. 281. Vgl. Aid. Vannum 187, 101

Washin 399 A. 2, 411, 416, 489. Wagouroumun 301, 478, 506,

Walarhest, Schweren het the 520 A. 6. Waldgortheiren 258, 261. - Raden MANUEL FEE

Washing 846, 489 fg. Vgt. Wasning

im Zauber, Bail.

Wasser 47, 107 fg, 111 fg, 116 fg, 196 fg, 149 Å, 8, 150 Å, 1, 200 fg, 239 241 fg, 244 Å, 1, 247, 509, 579, — Wasser im Zauber 489, 588, Vgl. Wassehop, Bail. — Wasser berm Schwören 520. - Warrer umi Pfinnen Ha.

Wassersymphon St. 47 A.S. 56, 237. 248fg 248fg, 250-254, 257, vet.

1111 Wassermold 233 A. 1

Windgott s. Sturmgotter, Maruta, Vava, Vatin, Mushra-

Wittweaverbrounning 865 A. I. 575, 587.

Wholmerinnentoner 538. Wunschigifer 431. - Wanschtodton-

opter 566 A.A. Warfelspiel 304, 472, 506,

Yada 165 gelamban sgt: Opferer. Yajita, Yajimvada 14 fg. 388, Oil. 27 A.S. DAYSME HER GO.

Years 12 po. 76, 124, 225, 247, 273 fc. 270 A. L. 858, 531, 542 feet and survived im Absolute ther de-Splinghtlen.

Yami 247, 532 (g. Yam, Yamamana 263 (gg. Trust 275 to Alle fg. 345.

Zahlier, muberliafte 516. Zamar 31, 342, 385. Zauberfour 102, 128, 116, 307 fgg. 399, 467, 488 5, 491,

Zaubirlister und Zaubirsprüche S.E. 14 ft 17 ft 66 86 810 125 418 479 515 in.

Zankerskann (rgt. Opter and Zanker, Salkerskins) 11, 19, 37, 40, 585, 83, 109, 146, 147, 5, 2, 195, 194

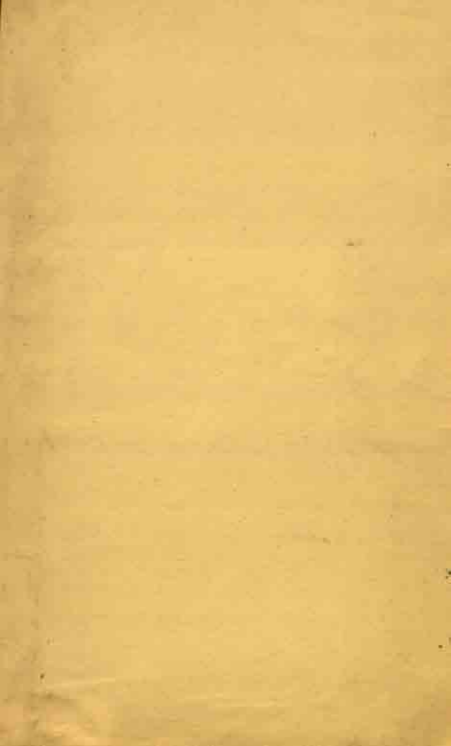
392, 400 fg 476 523.

Ziagonbeck 74 fg 78 fg 352.

Alb A: 3, 470 A: 1 — Ziagonbeck des Philips 230 A: 1 — Ziagonbeck bei der Bestattung 578 fg 588 — Vgl. Als et app. 6



Checked 18/9/76



Central Archaeological Library, NEW DELHI 30969 Call No. 294-1 / Old Author- Oldenberg , H. Title Religion Des veda Date of Issue | Date of Return Borrower No.

A book that to

RCHAEOLOGICAL

BRCHAEOLOGICAL

Please help us to keep the book clotn and moving.

N. B., TAR. H. DECRE.